
opusdei.org

Evangelização,
proselitismo e
ecumenismo

Artigo de Mons. Fernando
Ocáriz, professor da Faculdade
de Teologia da Universidade
Pontifícia da Santa Cruz
publicado na Scripta
Theologica, em 2006.

18/01/2020

Por MONS. FERNANDO OCÁRIZ

© SCRIPTA THEOLOGICA [38 (2006/2)
617-636] [EVANGELlZATION,
PROSELYTISM & ECUMENISM].



SUMÁRIO:

1. INTRODUÇÃO

2. NECESSIDADE DE UMA
CLARIFICACÃO

3. O USO DO TERMO PROSELITISMO

3.1. O proselitismo na Sagrada
Escritura

3.2. O proselitismo na época
patrística

3.3. A reaparição do termo e o seu
significado nas línguas modernas

3.4. Conclusão terminológica

4. PROSELITISMO E ECUMENISMO

4.1. Igreja Católica e igrejas não
católicas

4.2. Ecumenismo e proselitismo:
conclusão.



Resumo: O proselitismo pertence à
missão evangelizadora da Igreja. A
conotação negativa que a palavra
tem para algumas pessoas não deve
fazer desaparecer nem o seu uso
nem a atividade que designa. Assim o
demonstra um estudo aprofundado
do termo na Sagrada Escritura e na
tradição da Igreja. Devem excluir-se
as formas de proselitismo violento ou
fanático, mas no âmbito do diálogo
ecuménico também se deve querer
ajudar as pessoas para que alcancem
a plenitude da verdade na Igreja
Católica.

Palavras-chave: Proselitismo,
Evangelização, Ecumenismo.

Abstract: Proselytizing is part of the
mission of evangelization of the
Church. The negative connotations
that the word has for many people
should not lead the disappearance of



its use or the activity it refers to. This
is obvious from a detailed study of
the term in the Scriptures and in the
tradition of the Church. Violent or
sectarian forms of proselytism must
be avoided, but within the
framework of ecumenical dialogue
we should also give help to people so
that they may reach the full truth of
the Catholic Church.

Keywords: Proselytism,
Evangelization, Ecumenismo.

1. INTRODUÇÃO

A vida de Jesus Cristo, redentora em
todos os seus instantes e dimensões,
pode resumir-se naquelas palavras
de S. Paulo: Deus que, em Cristo,
reconciliava consigo o mundo (2 Cor
5, 19), que S. Agostinho comentou na
célebre expressão: mundus
reconciliatus, Ecclesia [i]: Cristo,
reconciliando o mundo com Deus,
edifica a sua Igreja. Esta extensão
universal da Redenção, contemplada

https://opusdei.org/art.php?p=16374


por outros Padres na Cruz cósmica,
que abarca o universo [ii]vai-se
realizando na Igreja. A Igreja é o
próprio mundo enquanto
reconciliado com Deus em Cristo, e
ao mesmo tempo, é a continuação da
presença reconciliadora, salvífica, do
Senhor: «a Igreja é isto: Cristo
presente entre nós; Deus que vem à
humanidade para a salvar,
chamando-nos com a sua revelação,
santificando-nos com a sua graça,
amparando-nos com a sua ajuda
constante, nos pequenos e nos
grandes combates da vida
diária» [iii].

Daí que, de algum modo, se possa
resumir a missão da Igreja em
transformar o mundo em si mesma;
ou seja, em ir incorporando a
humanidade ao Corpo Místico de
Cristo, que ela mesma é. Esta missão
também se pode expressar com o
termo evangelização, que abarca
enorme riqueza de conteúdo, da qual



«nenhuma definição parcial e
fragmentária chegará a dar a razão
da realidade rica, complexa e
dinâmica» [iv], entendida no seu
sentido mais amplo, como traditio
Evangelii, transmissão do Evangelho
enquanto força vinda de Deus para a
salvação de todo o que crê (Rm 1, 16);
palavra que anuncia e dá a vida
eterna (cf. Jo 6, 68), na pregação e
nos sacramentos. Missão apostólica
que o Senhor expressou assim: Ide,
pois, e ensinai a todas as nações;
batizai-as em nome do Pai, do Filho e
do Espírito Santo. Ensinai-as a
observar tudo o que vos prescrevi (Mt
28, 19-20). Por isso, «o novo povo de
Deus, a Igreja, é um povo que
provém de todos os povos. A Igreja é
católica desde o início, e esta é a sua
essência mais profunda» [v].
Catolicidade e universalidade da
evangelização, são inseparáveis.

Como o Senhor − que, desde o início
da sua vida pública, pregou a todos a



conversão (cf. Mc 1, 15) –, a Igreja
entendeu sempre a sua missão de
transmitir o Evangelho ad gentes
como dirigida à conversão dos
homens. No entanto, sabe-se muito
bem que, infelizmente, este ímpeto
missionário sofreu nos últimos
tempos um esmorecimento, em não
poucos ambienteis católicos. De
facto, João Paulo II assinalou que o
apelo à conversão «é posto em
discussão ou facilmente deixado no
silêncio. Vê-se nele um ato de 
proselitismo; diz-se que basta ajudar
os homens a tornarem-se mais
homens ou mais fiéis à própria
religião, que basta construir
comunidades capazes de
trabalharem pela justiça, pela
liberdade, pela paz, e pela
solidariedade» [vi]. A atividade de
transmitir o Evangelho,
incorporando os homens a Cristo na
Igreja, pode designar-se – e assim se
fez com alguma frequência – com o
termo proselitismo. Mas, como



referia João Paulo II no texto citado,
nalguns ambientes, esta palavra foi
adquirindo um matiz negativo.

De facto, não é raro que, por motivos
muito diversos, se pretenda dificultar
a missão evangelizadora da Igreja
com a acusação de proselitismo,
entendendo-se este termo em sentido
negativo, ou seja com o uso de
métodos imorais (violência física ou
moral, enganos) para captar
seguidores. Na realidade, o
Magistério da Igreja sempre
reprovou a violência e o engano.
Assim, no contexto da liberdade
religiosa, o Concílio Vaticano II
recordou-o energicamente: «Os
grupos religiosos têm ainda o direito
de não serem impedidos de ensinar e
testemunhar publicamente, por
palavra e por escrito a sua fé. Porém,
na difusão da fé religiosa e na
introdução de novas práticas, deve
sempre evitar-se todo o modo de agir
que tenha visos de coação, persuasão

https://opusdei.org/pt-pt/page/testemunhos/


desonesta ou simplesmente menos
leal, sobretudo quando se trata de
gente rude ou sem recursos» [vii]. E,
neste mesmo sentido, João Paulo II
afirmava: «A nova evangelização não
tem nada em comum com o que
várias publicações insinuaram
falando de restauração, ou mesmo
avançando a acusação de 
proselitismo, ou fazendo apelo aos
conceitos de pluralismo e de 
tolerância, entendidos unilateral e
tendenciosamente. Uma leitura
aprofundada da Declaração conciliar
Dignitatis humanae sobre a liberdade
religiosa pode ajudar a esclarecer
tais problemas, e também, a dissipar
os temores que se procura despertar,
talvez a fim de tirar à Igreja coragem
e impulso para empreender a sua
missão evangelizadora. E tal missão
pertence à essência da Igreja» [viii].

2. NECESSIDADE DE UMA
CLARIFICAÇÃO



Nalguns documentos eclesiásticos
posteriores ao Concílio Vaticano II,
quando se emprega a palavra 
proselitismo em sentido negativo,
esclarece-se o sentido que o termo
não contém em si mesmo. Por
exemplo, no Directório ecuménico de
1967, exortam-se os Bispos a
enfrentar o perigo do proselitismo
em relação à atividade das seitas,
mas esclarece-se imediatamente que
«com o vocábulo proselitismo,
entende-se aqui uma maneira de
atuar que não está de acordo com o
espírito evangélico, porquanto utiliza
argumentos desonestos para atrair os
homens à sua Comunidade,
abusando, por exemplo, da sua
ignorância ou pobreza, etc. (cf. Decl. 
Dignitatis Humanae, 4)» [ix].A
necessidade de distinguir entre um 
proselitismo positivo e um 
proselitismo negativo, também se
tornou necessário no campo
ecuménico, por exemplo na Terceira
relação oficial (1971) do Grupo Misto



Igreja Católica − Conselho Ecuménico
das Igrejas, onde se constata que
nalguns contextos linguísticos o
termo proselitismo «adquiriu um
sentido pejorativo», concluindo-se
que, se se quer indicar esse sentido
negativo «noutras línguas ou
contextos em que o termo conserva o
sentido mais antigo de zelo pela
difusão da fé, torna-se necessário
especificar sempre proselitismo num
sentido pejorativo ou utilizar alguma
expressão que denote atitudes e
condutas criticáveis» [x].
Evidentemente, este documento não
possui o mesmo valor que um texto
do Magistério, mas é sem dúvida
mais um testemunho do facto de que
o sentido negativo ou pejorativo não
é intrínseco ao termo proselitismo.

Anos mais tarde, João Paulo II, na
Carta Mentre si intensificano, de 1991,
referia-se à «recusa de qualquer
forma indevida de proselitismo,
evitando de maneira absoluta na

https://opusdei.org/search.php?search=Testemunhos+de+F%E9&x=7&y=8


ação pastoral qualquer tentação de
violência e qualquer forma de
pressão» [xi]. É evidente, pelo
contexto, que se há formas indevidas
de proselitismo, também existem
outras não indevidas.

Noutros documentos eclesiásticos,
foi-se introduzindo o uso do termo 
proselitismo em sentido negativo,
especialmente em referência ao
«proselitismo das seitas». Por vezes,
também se tem utilizado o termo
para indicar, sem qualquer nuance,
uma atividade injusta. Assim, por
exemplo, num documento da
Comissão Pontifícia pró Rússia, de
1992, diz-se: «O que se chama 
proselitismo – ou seja qualquer
pressão sobre a consciência – por
quem quer que seja praticado ou sob
qualquer forma, é completamente
diferente do apostolado e não é, de
modo algum, o método em que se
inspiram os pastores da Igreja» [xii].
No novo Directório ecuménico de



1993, desapareceu a nuance presente
no Directório anterior, onde se
esclarecia o sentido em que se falava
de proselitismo [xiii]. A partir de
então, tem sido frequente utilizar
esta palavra para designar tout court
comportamentos com a intenção de
forçar, pressionar ou, em geral,
tratar de forma abusiva a
consciência das pessoas.

No entanto, no âmbito ecuménico
nunca se chegou a prescindir da
distinção entre proselitismo bom e
mau. Por exemplo, num documento
de 1995 do Grupo misto Igreja
Católica e Conselho Ecuménico das
Igrejas, esclarece-se que, embora o
termo proselitismo «tenha adquirido
recentemente uma conotação
negativa, quando se aplicava à
atividade de alguns cristãos
empenhados em captar seguidores
entre os membros de outras
comunidades cristãs»,
historicamente este termo «tem sido



empregue em sentido positivo, como
conceito equivalente à de atividade
missionária» [xiv], e explica-se que
«na Bíblia este termo não tem
nenhuma conotação negativa. Um 
prosélito era quem acreditava no
Senhor e aceitava a sua lei e, deste
modo, se convertia em membro da
comunidade judaica. A cristandade
assumiu este significado para
descrever a quem se convertia do
paganismo. Até há pouco tempo, a
atividade missionária e o 
proselitismo consideravam-se
conceitos equivalentes» [xv].

De qualquer modo, parece necessária
uma clarificação, visto que o assunto
não é meramente linguístico, mas
compreende importantes conotações
doutrinais.

3. O USO DO TERMO 
PROSELITISMO

3.1. O proselitismo na Sagrada
Escritura



Como se recordava no texto citado, o
termo proselytos passou do judaísmo
à tradição cristã; trata-se da tradução
grega do hebraico ger, frequente na 
Versão dos LXX, que designava
principalmente o estrangeiro que,
vivendo com estabilidade na
comunidade hebraica, gozava dos
mesmos direitos e deveres dos
hebreus [xvi] e participava, também,
no culto religioso da comunidade.

Parece que a realidade dos prosélitos,
enquanto categoria
institucionalizada, provinha da
diáspora, na época do helenismo, e
constava de um período de
preparação que culminava na
Páscoa, antes da qual o prosélito
recebia a circuncisão [xvii].

O termo prosélytos aparece só quatro
vezes no Novo Testamento: uma em
S. Mateus (23, 15) e três nos Atos dos
Apóstolos (2, 11; 6, 5; 13, 43). O texto
do Evangelho é o que exprime mais



claramente o alcance do termo. Os
escribas e fariseus preocupavam-se
em encontrar pessoas que estivessem
em condições de compreender e
viver a fé no único Deus. Em boa
parte foi a atividade proselitista que
fez com que o judaísmo conseguisse
sobreviver depois da destruição do
Templo e da dispersão do povo. A
maior parte dos exegetas concorda –
o que por outro lado parece ser
bastante óbvio – em que a censura
que Jesus faz aos escribas e fariseus
não se refere ao facto de procurar 
prosélitos, mas ao modo de o fazer e,
sobretudo, a que faziam depois o
discípulo «filho do inferno», duas
vezes pior do que o mestre que o
atraiu ao judaísmo [xviii]. Já na
época do protestantismo liberal
apareceu a tendência para
interpretar Mt 23, 15 como se Jesus
tivesse condenado o proselitismo,
enquanto tal, pois a sua atividade
apenas se dirigia exclusivamente a
Israel, evitando expressamente a



missão entre os pagãos [xix]. É certo
que, pelo menos em duas ocasiões, o
Senhor afirmou que só havia sido
enviado a Israel (cf. Mt 10, 6; 15, 24),
mas não bastam essas referências
para tirar conclusões gerais e
absolutas: seria supérfluo determo-
nos aqui a demonstrar a
universalidade da missão redentora
de Jesus Cristo, que é
particularmente explícita em S.
Mateus (cf. Mt 12,41 s; 25, 31 s;
28,18-20). Pode-se certamente
assegurar que o Senhor não só não
valorizou negativamente o 
proselitismo hebraico em si mesmo,
mas que a universalidade da sua
missão se situou na continuidade
com o espírito proselitista judaico;
continuidade, no âmbito da peculiar
continuidade-descontinuidade, entre
o Antigo e o Novo Testamento.

O primeiro texto dos Atos dos
Apóstolos em que aparece o termo 
prosélytos refere-se aos diversos

https://opusdei.org/art.php?p=16374


grupos de judeus que se haviam
congregado em Jerusalém a
propósito da festa de Pentecostes. A
expressão judeus ou prosélitos (Act 2,
11) não menciona lugares de
proveniência, mas é uma indicação
de natureza religiosa, constituindo
como que um resumo do enunciado
dos diversos povos feito
anteriormente [xx]. Em Act 6, 5,
lemos que um dos primeiros sete
diáconos é Nicolau, prosélito de
Antioquia. O sentido positivo de ser 
prosélito é evidente: os sete foram
eleitos devido à sua boa fama, por
estarem cheios do Espírito Santo e
pela sua sabedoria (cf. Act 6, 3). Em 
Act 13, 42-43 recolhe-se o final do
discurso de S. Paulo na sinagoga de
Antioquia da Pisídia. O efeito que as
suas palavras produzem nos
ouvintes faz que estes peçam depois
a Paulo e a Barnabé que continuem a
explicar a sua mensagem no sábado
seguinte. Como consequência,
aderiram à sua doutrina muitos



judeus e prosélitos devotos, que eram
exortados a perseverar na graça de
Deus. Também aqui é evidente o
significado positivo de prosélito, que
além disso é sublinhado pelo
adjetivo, piedosos (sebomenon
prosélytos).

Os Atos dos Apóstolos descrevem a
atividade missionária da primitiva
comunidade cristã seguindo as
pisadas do judaísmo. Tal como os
hebreus tentavam atrair os pagãos,
bem preparados, para integrar a
religião hebraica, assim também os
primeiros cristãos se sentiam
impelidos a comunicar a mensagem
salvífica de Cristo, a fim de ganhar
almas para o Senhor (cf. 1 Cor 9,
19-23; Fl 3,8). No princípio, a sua
atividade era dirigida aos judeus,
mas aqueles que foram dispersados
pela perseguição que houve no tempo
de Estêvão chegaram até a Fenícia,
Chipre e Antioquia, pregando a
palavra só aos judeus. Entre eles



havia alguns homens de Chipre e de
Cirene, os quais, tendo entrado em
Antioquia, falavam também aos
gregos, anunciando-lhes o Senhor
Jesus. A mão do Senhor estava com
eles, e muita gente, tendo acreditado,
converteu-se ao Senhor (Act 11,
19-21). A missão da Igreja ad gentes
nasceu, com efeito, como a
continuidade cristã – no sentido
anteriormente mencionado – do 
proselitismo hebraico.

3.2.O proselitismo na época patrística

Na Patrística, o termo proselitismo
aparece em S. Justino, no seu Diálogo
com Trífon [xxi], a propósito de Is 49,
6: Vou fazer de Ti luz das nações. Os
hebreus, convencidos da fé no
verdadeiro Deus, sentiam-se
estimulados a procurar prosélitos,
mas S. Justino comenta, sem negar a
atividade dos hebreus, que o texto de
Isaías se refere principalmente, em
sentido profético, a Cristo e aos



cristãos. Mais explicitamente,
escreve noutra passagem do Diálogo
com Trifão: «resta-vos pouco tempo
para vos tornardes nossos prosélitos
(prosélyseos krónos): se Cristo vos
precede com a sua vinda, em vão vos
arrependereis» [xxii]. Migne
traduziu assim para o latim: «breve
enim hoc vobis relinquitur ad nos
accedendi tempus. Si Christus venire
occupaverit, frustra vos poenitebit».
Nesta linha, as traduções em línguas
vulgares usam expressões como
«juntai-vos a nós» (aderirvi a noi,
etc.), em vez da expressão mais
literal que seria «fazei-vos nossos
prosélitos» (farvi proseliti nostri,
etc.).

Também Flávio Josefo, em Contra
Apionem, se refere aos êxitos
proselitistas dos hebreus [xxiii]. O
proselitismo, como atitude e como
atividade, considerava-se
eminentemente positivo e meritório,
visto que se proporcionava aos



gentios a possibilidade de serem
objeto de eleição divina e de
formarem parte do povo escolhido.
Assim, por exemplo, no Midrash
Rabbahencontram-se afirmações
deste tipo: «quem se aproximar dum
pagão e o converte deve ser
considerado como se o tivesse
criado» [xxiv]; «quando chega um
estrangeiro e se faz prosélito, dá-lhe a
mão para que seja acolhido sob as
asas da shekinah» [[xxv]]. Noutros
autores como Eusébio de Cesareia,
Epifânio de Salamina, Procópio e
Teodoreto, o verbo prosélyteio
costuma ter o significado de «ser
estrangeiro»; S. João Crisóstomo
também o emprega com este sentido
[xxvi].

Naturalmente, há muitos
comentários patrísticos a Mt 23, 25
nos quais se fazem interpretações
sobretudo acerca do motivo por que
o prosélito se fazia pior do que o seu
mestre [xxvii]. Neste contexto, S.



Agostinho considera que fazer
prosélitos é como gerar filhos
[xxviii]. De qualquer modo, pode
dizer-se que, nos primeiros séculos, o
uso do termo prosélito para designar
os convertidos ao cristianismo e o do
seu derivado (proselitismo) não tinha
qualquer conotação negativa.

3.3. O reaparecimento do termo e o
seu significado nas línguas modernas

O mesmo se pode dizer dos séculos
seguintes. As conversões ao
cristianismo passam a ser
numerosíssimas e a questão que se
coloca à Igreja, numa Europa que se
torna cristã, não é tanto procurar 
prosélitos mas a organização do
catecumenato, o ensino da fé aos que
solicitam o Batismo. Parece que foi
pouco tempo depois da Reforma
protestante, que reapareceu na
linguagem cristã o uso da palavra 
proselitismo. Segundo David Bosch,
foram os jesuítas os primeiros a



utilizá-la com o significado de
estender a fé cristã entre os não
católicos, incluindo os protestantes
[xxix]. Contudo, segundo o Oxford
English Dictionary, o termo teria
reaparecido em 1660 numa obra de
H. Hammon [xxx]. No âmbito
italiano, encontram-se referências
muito numerosas ao proselitismo a
partir de 1774 [xxxi]. Em França
parece que foi Montesquieu, em
1715, o primeiro a usar esta palavra
[xxxii], a qual não se encontra na
Encyclopédie de Diderot e
d'Alambert.

No que se refere ao significado atual,
nas diversas línguas ocidentais,
praticamente todos os dicionários e
enciclopédias com maior prestígio
coincidem em definir o proselitismo
simplesmente como a atividade ou
atitude destinada a fazer prosélitos
[xxxiii]. É evidente que se trata duma
realidade presente em múltiplos
âmbitos (religioso, político,



desportivo, económico, etc.) e, em
princípio, plenamente legítima,
embora como em qualquer outra
atividade possa haver desvios ao
nível moral [xxxiv]. Em alguns casos,
insinua-se um sentido pejorativo do
termo, como no alemão Duden-
Rechtschreibung (de 1986), onde
Proselyt se julga, originariamente,
como convertido ao judaísmo e
atualmente como o «novo
convertido», e acrescenta que o
termo derivado Proselytenmacherei
(proselitismo), implica uma ideia
negativa. Por outro lado, em diversos
dicionários e enciclopédias, noutras
línguas, encontram-se sobretudo
explicações do termo em sentido só
positivo, especialmente em escritos
de inspiração cristã. Assim, por
exemplo, no Lessico Universale
Italiano, afirma-se que «a atividade
missionária é uma forma organizada
de proselitismo» [xxxv]; e, em
castelhano, na Gran Enciclopedia
Rialp, onde o termo proselitismo é



entendido no sentido literal de «zelo
para conseguir prosélitos», explica-se
que, em sentido mais alargado, por 
proselitismo entende-se «a ação
apostólica destinada a difundir a fé
católica para que todos os homens
consigam conhecer Cristo» [xxxvi].

Na Internet, podem encontrar-se
sobre este tema fontes de todo o tipo;
todavia, é significativo que, numa
das mais consultadas em todo o
mundo – por pertencer à Microsoft e
estar disponível em muitas línguas –,
o termo proselitismo é mencionado
em vários artigos e, nunca em
sentido negativo. Por exemplo, no
artigo sobre «Liberdade de culto»,
diz-se que todos os cidadãos «podem
professar livremente o próprio credo
fazendo, eventualmente, também
trabalho de proselitismo»; [xxxvii] e,
no artigo «Propaganda», afirma-se
que este conceito está «inicialmente
ligado à atividade proselitista da
Igreja Católica» [xxxviii]. Neste



horizonte de liberdade encontram-se
também algumas posições de autores
atuais, como a de um político francês
que chega a afirmar que o 
proselitismo, contanto que seja
moderado, é reconhecido como uma
componente intrínseca da liberdade
religiosa» [xxxix].

De todos estes dados, pode concluir-
se que, embora nalgumas línguas,
como o alemão, prevaleça
atualmente um sentido negativo do
termo proselitismo, que se afasta da
sua raiz bíblica, em muitas outras
línguas e contextos culturais,
expressa uma atividade, em si
mesma, positiva. Lê-se num
Dicionário teológico, com poucos
anos: «Segundo a Sagrada Escritura,
o prosélito é o não judeu que se faz
judeu, aceitando a fé judaica. É o 
temente a Deus que conhece a lei e a
observa. Analogicamente, o
cristianismo assumiu o termo de
modo que fazer proselitismo,



difundir a fé cristã (cristianizar,
evangelizar), consideravam-se, até há
bem pouco tempo, a mesma
coisa» [xl]. O referido Dicionário
acrescenta que, juntamente com o
significado positivo e habitual, o
termo proselitismo começou a ter
recentemente também sentido
negativo devido às atividades das
seitas de origem protestante [xli].

Antes do aparecimento deste
fenómeno, de teor negativo do termo
proselitismo, em alguns ambientes,
os autores católicos, especialmente
no contexto da vida espiritual,
sempre usaram pacificamente a
palavra proselitismo para se referir à
atividade apostólica ou de
evangelização: «o termo põe em
relevo a dimensão pessoal da missão
apostólica, ou seja, a necessidade de
a realizar pessoa a pessoa com
aqueles que se encontram ao seu
lado» [xlii]. O cristão realiza esta
missão especialmente nas suas



relações de amizade, na sua vida
familiar, profissional e social. Além
de designar a atividade destinada a
aproximar outros da Igreja ou ajudá-
los a viver com coerência a fé
católica, o termo proselitismo
utilizou-se também com frequência
no contexto da promoção de
vocações específicas dentro da Igreja
(para o sacerdócio, etc.). Também
este uso está claramente inspirado
no sentido bíblico de prosélytos.

Um exemplo atual importante,
encontramo-lo em Caminho, livro de
São Josemaria Escrivá de Balaguer,
obra de espiritualidade de
extraordinária difusão (até agora,
mais de quatro milhões e meio de
exemplares em 44 idiomas), onde há
um capítulo cujo título é
precisamente Proselitismo, em que se
emprega o termo no seu sentido
original, exclusivamente positivo. Só
em edições de algumas línguas,
poucas, onde há a tendência para



valorizar negativamente o termo
(concretamente em alemão e inglês)
fez-se a tradução não literal, mas
com expressões mais ou menos
análogas (Menschen gewinnen», 
Winning new apostles). No entanto,
numa edição recente bilingue,
castelhano/inglês [xliii] o tradutor
considerou mais adequado traduzir 
proselitismo por proselytism,
explicando, em nota, o significado
positivo que tem essa palavra.

3.4. Conclusão terminológica

O uso da palavra proselitismo, num
sentido exclusivamente negativo, não
é generalizada, nem sequer é, na
maior parte dos casos, simples efeito
de uma evolução da linguagem.
Frequentemente, a utilização que
hoje se faz desta palavra, como se só
tivesse um significado negativo, não
se deve a que por tal palavra se
entenda de facto – contra o seu
significado original – uma atitude



imoral (violenta, enganadora, etc.),
mas considera-se também negativo o
verdadeiro sentido positivo do 
proselitismo. Quer dizer, o problema
de fundo é que, com a tendência que
pretende impor-se em alguns
ambientes, de usar a palavra 
proselitismo como algo negativo,
pretende afirmar-se uma atitude
relativista e subjetivista, sobretudo
no plano religioso, perante a qual
não faria sentido que uma pessoa
pretendesse possuir a verdade e
procurasse convencer outras para
que a recebam com agrado e se
incorporem à Igreja. O menosprezo –
patente nalguns meios – da palavra 
proselitismo, sobretudo quando se
refere ao apostolado cristão, tem
muito a ver com essa «ditadura do
relativismo que nada reconhece
como definitivo e que deixa como
última medida somente o próprio eu
e as suas vontades» [xliv].



Por isso, é necessário reafirmar que a
ação de convidar e favorecer que
outras pessoas – não cristãs ou,
noutro nível, cristãs não católicas –
se incorporem à plena comunhão na
Igreja Católica, respeitando a
verdade, a intimidade e a liberdade
de todos, é parte integrante da
evangelização.

Por outro lado, também se está a
pretender usar a palavra 
proselitismo com sentido
exclusivamente negativo para
designar a ação apostólica de
promoção de determinadas vocações
dentro da Igreja, que envolvem um
compromisso sério (o sacerdócio e
outros diversos modos organizados
de procurar a plenitude da vida
cristã). Neste caso, as motivações são
variadas mas não de todo alheias ao
próprio relativismo e subjetivismo.

Como é óbvio, a evangelização, tal
como outra qualquer atividade



humana, pode realizar-se com
intenção ou métodos imorais (e de
facto assim sucede nalgumas seitas
não católicas e não cristãs). Contudo,
seria uma grande falsidade histórica
afirmar que isto tenha sido frequente
na Igreja. O verdadeiro espírito
cristão esteve sempre impregnado de
caridade, como está explícito nas
palavras de S. Josemaria Escrivá de
Balaguer: «Não compreendo a
violência: não me parece apta para
convencer nem para vencer. O erro
supera-se com a oração, com a graça
de Deus, com o estudo; nunca com a
força, sempre com a caridade» [xlv].
Por outro lado, a possibilidade – e
nalgumas seitas é a realidade – de
um proselitismo moralmente
incorreto não justifica que se atribua
ao vocábulo sentido negativo. Mais
ainda, a coerência deveria induzir a
usar-se a palavra proselitismo sem
qualquer adjetivo, para designar o
seu sentido positivo original e ao
mesmo tempo qualificá-la, de algum



modo, quando se tratasse de uma
atividade reprovável (por exemplo: 
proselitismo negativo, proselitismo
sectário, proselitismo violento, etc.) a
menos que o contexto o torne
claramente desnecessário

Não existem motivos suficientes
(nem linguísticos, nem históricos
nem, muito menos, teológicos) para
atribuir ao termo proselitismo, um
sentido negativo. E, sobretudo, nada
poderia justificar a pretensão de que
a Igreja renunciasse à catolicidade da
sua missão reconciliadora do mundo
com Deus, quer dizer a estender-se
ela mesma mais e mais, para a glória
de Deus e salvação de todas as almas.

4. PROSELITISMO E ECUMENISMO

A pretendida desqualificação da
palavra proselitismo está a ter
especial relevância relativamente à
atividade da Igreja Católica nos
territórios de maioria ortodoxa.
Neste contexto, torna-se mais patente



que não estamos perante uma
simples questão terminológica ou de
evolução da linguagem. Com efeito,
não se trata de que se use o termo 
proselitismo só para o que se deveria
especificar como proselitismo
abusivo, mas que se considera
também reprovável o proselitismo
em que se procura, respeitando
plenamente a intimidade e a
liberdade das pessoas, a
incorporação de cristãos ortodoxos
na Igreja Católica.

As motivações de semelhante
desqualificação são variadas; do
ponto de vista propriamente
eclesiológico, o motivo que pode
parecer mais importante é que os
cristãos ortodoxos já estão
incorporados numa verdadeira
Igreja, como a própria Igreja Católica
reconhece ao afirmar na
DeclaraçãoDominus Iesus, que as
comunidades cristãs que, embora
separadas de Roma, conservaram



validamente a Eucaristia e o
Episcopado, são «verdadeiras Igrejas
particulares» [xlvi]. Todavia esta
afirmação deve ser entendida no seu
contexto e significado autênticos.

4.1. Igreja Católica e Igrejas não
católicas

Antes de mais, é necessário confessar
que Jesus Cristo fundou uma só
Igreja, sobre Pedro e com a garantia
de infalibilidade perante as
perseguições, divisões e obstáculos
de todo o tipo que haveria de
encontrar ao longo da história (cf. Mt
16, 18). Assim foi e assim será
sempre: existe uma só Igreja de
Cristo que no Símbolo confessamos
como una, santa, católica e apostólica
[xlvii].

Por outro lado, com o Concílio
Vaticano II, na Constituição Lumen
Gentium, nº 8, devemos sustentar
que «esta Igreja, constituída e
organizada neste mundo como



sociedade, subsiste (subsistit in) na
Igreja Católica, governada pelo
sucessor de Pedro e pelos Bispos em
união com ele, que se encontra,
embora (licet) fora da sua estritura,
se encontrem muitos elementos de
santificação e de verdade, os quais,
por serem dons pertencentes à Igreja
de Cristo, impelem para a unidade
católica».

Como se sabe, no esquema que
depois deu lugar a este texto
definitivo, dizia-se que a Igreja de
Cristo é (est) a Igreja Católica [xlviii].
Por esse motivo, a célebre expressão 
subsistit in foi depois objeto de
diversas e contraditórias
interpretações, sobre as quais não é
necessário nos determos aqui. Na
realidade, «a palavra “subsiste” não
tem outro significado senão o de que
“continua a existir”. Portanto, se a
Igreja de Cristo “continua a
existir” (subsistit in) na Igreja
Católica, a continuidade da



existência compreende uma
substancial identidade de
essência» [xlix]. Este significado
coincide com a linguagem comum da
cultura ocidental e é conciliável com
o significado filosófico clássico: 
subsiste aquilo que é em si e não em
outro [l]. E por isso, «o Concílio quer
dizer-nos que a Igreja de Jesus Cristo
como sujeito concreto neste mundo
pode encontrar-se na Igreja Católica.
Isto só pode acontecer uma vez, e a
conceção segundo a qual o subsistit
se haveria de multiplicar não
apreende precisamente o que se
queria dizer. Com a palavra subsistit
o Concílio queria expressar a
singularidade e a não multiplicidade
da Igreja Católica» [li]. Por isso,
«contradiz o significado autêntico do
texto conciliar a interpretação que
da fórmula subsistit in deduzem a
tese, segundo a qual, a única Igreja
de Cristo poderia também subsistir
em Igrejas e Comunidades eclesiais
não católicas» [lii].



É necessário observar que a Lumen
Gentium (n. 8) ao afirmar a
subsistência da Igreja de Cristo na
Igreja Católica governada pelo
sucessor de Pedro e pelos Bispos em
comunhão com ele (no sentido de só
nela), refere-se explicitamente à
Igreja enquanto estabelecida e
organizada como sociedade neste
mundo; e, imediatamente depois,
afirma que fora da sua estrutura se
encontram muitos elementos de
santificação e de verdade. Isto
remete-nos a considerar a Igreja não
só na sua dimensão social mas
também na sua dimensão mistérico-
sacramentral, como Corpo Místico de
Cristo [liii].

O Concílio Vaticano II, seguindo um
uso tradicional, dá o nome de Igrejas
às comunidades cristãs não católicas
que conservaram, validamente, a
Eucaristia e o Episcopado. Durante a
elaboração do Decreto Unitatis
Redintegratio, um dos relatores da



respetiva Comissão conciliar
explicou que não se pretendia entrar
na questão debatida de quais são as
condições para que uma comunidade
seja Igreja em sentido teológico [liv].
Mas isto não significa que esse título,
atribuído a essas comunidades não
católicas, fosse simplesmente
honorífico ou sociológico, já que o
próprio Decreto afirma que «pela
celebração da Eucaristia do Senhor,
em cada uma dessas Igrejas, a Igreja
de Deus é edificada e cresce» [lv];
expressão que deve interpretar-se à
luz do nº 8 da Lumen Gentium, ou
seja no sentido de que nestas Igrejas
existem muitos elementos de
santificação e de verdade próprios da
única Igreja de Cristo (a Igreja
Católica).

Os posteriores desenvolvimentos
teológicos e do magistério sobre este
tema, conduziram à atribuição a
estas comunidades, não católicas,
que conservaram validamente a



Eucaristia e o Episcopado o título,
certamente de natureza teológica, de
Igrejas particulares [lvi]. Do ponto de
vista do Magistério, os momentos
mais relevantes sobre o tema foram
dois documentos da Congregação
para a Doutrina da Fé: a Carta 
Communionis Notio, de 1992, a qual
afirma que estas comunidades
«merecem o título de Igrejas
particulares» [lvii]; e a Declaração
Dominus Iesus, já citada, na sua
afirmação de que são «verdadeiras
Igrejas particulares» [lviii].

Compreende-se facilmente que onde
Cristo se faz presente no sacrifício
eucarístico do seu Corpo e do seu
Sangue, ali está presente a Igreja,
Corpo de Cristo mediante o qual o
mesmo Senhor realiza a salvação na
história. No entanto, nem toda a
forma de presença da Igreja constitui
uma Igreja particular, mas somente a
presença com todos os seus
elementos essenciais; por isso, para



que uma comunidade seja
verdadeiramente Igreja particular,
«nela deve encontrar-se presente,
como elemento próprio, a suprema
autoridade da Igreja: o Colégio
episcopal "juntamente com o
Romano Pontífice, sua cabeça, e
nunca sem a cabeça" (Lumen
Gentium, n. 22)» [lix]. Isto poderia
parecer um obstáculo insuperável
para entender como é que as Igrejas
não católicas são «verdadeiras
Igrejas particulares». Uma possível
via de reflexão pode ser considerar a
presença real do Primado petrino (e
do Colégio episcopal) nas Igrejas não
católicas, em virtude da unidade do
Episcopado «uno e indiviso» [lx]:
uma unidade que, desde logo, não
pode existir sem a comunhão com o
Bispo de Roma. Ali onde, em virtude
da sucessão apostólica exista
validamente Episcopado, aí estará
presente, como autoridade suprema
(ainda que não seja de facto
reconhecida) o Colégio episcopal com



a sua Cabeça. Além disso, em
qualquer celebração válida da
Eucaristia há uma referência
objetiva à comunhão universal com o
Sucessor de Pedro e com a Igreja
inteira [lxi], independentemente das
convicções subjetivas. No entanto, é
necessário não perder de vista que a
ausência da plena comunhão com o
Papa ocasiona uma ferida na própria
eclesialidade dessas mesmas Igrejas
[lxii]; ferida não só de natureza
disciplinar ou canónica, mas também
relativa à, não plena, profissão da fé
católica. Por isso, a uma Igreja
particular não católica, não lhe falta
só a manifestação visível da plena
comunhão para ser plenamente
Igreja [lxiii].

Voltando novamente ao dado
fundamental da unicidade da Igreja
de Cristo, é preciso afirmar que as
Igrejas particulares não católicas são
verdadeiras Igrejas pelo que têm de
católicas e que não são plenamente



Igrejas pelo que têm de não católicas.
Com efeito, a sua eclesialidade está
radicada no facto de que a «única
Igreja de Cristo tem nelas uma
presença operante» [lxiv]. Por outras
palavras, reconhecer o caráter de
Igrejas a estas comunidades cristãs
leva necessariamente a afirmar que
também estas Igrejas não católicas
são – em aparente paradoxo –
porções da única Igreja, ou seja, da
Igreja Católica; porções em situação
teológica e canónica anómala. Ainda
noutros termos, podemos dizer que
se trata de uma «eclesialidade
participada, segundo uma presença
limitada e imperfeita da Igreja de
Cristo» [lxv].

4.2. Ecumenismo e proselitismo:
conclusão

A Igreja deve evangelizar em
primeiro lugar os seus próprios
membros, levando a cada um a
doutrina íntegra do Evangelho e a



plenitude dos meios de salvação.
Membros da Igreja são também, no
sentido atrás exposto, os fiéis das
igrejas ortodoxas. Relativamente a
estes, a Igreja deve empenhar-se em
edificar a unidade de fé e de
comunhão; unidade que é fruto da
evangelização e, ao mesmo tempo, a
sua semente, segundo a oração de
Jesus: Para que todos sejam um, assim
como Tu, Pai, estás em Mim e Eu em
Ti, para que também eles estejam em
Nós e o mundo creia que Tu Me
enviaste (Jo 17, 21

Daí que a Igreja não queira nem
possa renunciar ao empenho
ecuménico; empenho que se
expressa em múltiplas atividades
institucionais, mas que não se reduz
a estas, pois também é
responsabilidade pessoal de todos os
cristãos [lxvi]. Concretamente,
quando um fiel católico se encontra
em contacto com um cristão não
católico, o proselitismo consiste em



procurar, como expressão de sincera
amizade, ajudá-lo no seu possível
caminho para a Igreja Católica –
respeitando plenamente a sua
intimidade e a sua liberdade –, não
só não é reprovável, mas uma
manifestação de caridade autêntica.
Na sua realidade teológica profunda,
quem dá esse passo não «muda de
uma Igreja para outra», mas
incorpora-se plenamente à Igreja a
que estava unido imperfeitamente: a
Igreja de Cristo una, santa, católica e
apostólica. Noutros termos, é ajudar
uma pessoa, segundo o clássico
adágio da filosofia grega, a que 
chegue a ser o que na realidade já era
[lxvii].

Em todos os aspetos do ecumenismo,
institucionais e pessoais, os
obstáculos são grandes. É muito
necessária «aquela purificação da
memória, tantas vezes recordada por
João Paulo II, a única que pode



predispor os ânimos ao acolhimento
da plena verdade de Cristo» [lxviii].

Sobretudo, sempre permanece
aberto o espaço para a oração, para a
ação de graças, para o diálogo e para
a esperança na ação do Espírito
Santo [lxix].

Mons. Fernando OCÁRIZ

Faculdade de Teologia

Pontifícia Universidade da Santa
Cruz

ROMA

Scripta Theologica 2006

[i] S. AGOSTINHO, Sermo XCVI, 8 (PL
38, 588).

https://dadun.unav.edu/handle/10171/44329


[ii] Cf. L.F. MATEO-SECO, Estudios
sobre la cristología de Gregorio de
Nisa, Eunsa, Pamplona 1978, 161-165.

[iii] S. JOSEMARIA ESCRIVÁ, Cristo
que Passa, n. 131.

[iv] PAULO VI, Ex. Ap. Evangelii
Nuntiandi, 8-12-1975, n. 17.

[v] BENTO XVI, Homilia, 15-5-2005.

[vi] JOÃO PAULO II, Enc. Redemptoris
Missio, 7-12-1990, n. 46.

[vii] CONCILIO VATICANO II, Decl.
Dignitatis Humanae, n. 4. Cf. JOÃO
PAULO II, Enc. Redemptoris Missio, n.
55

[viii] JUAN PABLO II, Atravessar o
Limiar da Esperança, Planeta/1,
Lisboa 1994, p.109

[ix] SECRETARIADO PARA A
UNIDADE DOS CRISTÃOS, Directório
ecuménico, 14-5-1967, n. 28, nota 15:
AAS 59 (1967) 584.



[x] GRUPO MISTO IGREJA CATÓLICA
E CONSELHO ECUMÉNICO DAS
IGREJAS, Terceira relação oficial
(1971), Apêndice II, Documento de
estudo sobre testemunho e
proselitismo, 8,4, nota 6: Enchiridion
Oecumenicum 1, 386.

[xi] JOÃO PAULO II, Carta Mentre si
intensificano, 31-05-1991, n. 5: AAS 84
(1992) 167.

[xii] COMISSÃO PONTIFÍCIA «PRO
RÚSSIA», L'Église a repi, 1-6-1992, n.
3: EV 13,1822.

[xiii] Cf. CONSELHO PONTIFÍCIO
PARA A UNIDADE DOS CRISTÃOS, 
Directório para o ecumenismo,
25-03-1993, n. 23, nota 41: AAS 85
(1993) 1048.

[xiv] GRUPO MISTO IGREJA
CATÓLICA E CONSELHO ECUMÉNICO
DAS IGREJAS, O repto do proselitismo
e a chamada ao testemunho comum,



25-09-1995, parte IV, §1, em Il Regno
documenti, 21 (1998) 713.

[xv] Ibid., nota 14.

[xvi] Cf. K.G. KUHN, «Prosélytos», em
Theologisches Worterbuch zum
Neuen Testament, ed. ital., Brescia
(1980) XI, 303.

[xvii] Entre as inscrições funerárias
da comunidade judaica em Itália, que
foram encontradas, o termo
prosélytos aparece oito vezes: seis
referindo-se a mulheres e dois a
homens. Também na comunidade de
Qumrân aparece a palavra: três
vezes no Documento de Damasco e
uma no livro de Tobias. Entre os
hebreus empregava-se também o
verbo qarab, que significa
literalmente «aproximar-se» e que
indicava «fazer um prosélito». Assim,
o verbo chega a ser um termo técnico
para indicar a aceitação dos
prosélitos em Israel (cf. J. A. LOADER,
«An Explanation to the Term



Prolesutos», Novum Testamentum 15
[1973] 270-277). Sobretudo no
judaísmo tardio, ou seja a partir do
século II depois de Cristo, encontram-
se diferenças pronunciadas entre o
judaísmo palestiniano e o judaísmo
helenista. Entre os hebreus da
diáspora, mais do que exigir aos
prosélitos a circuncisão e o
cumprimento dos preceitos culturais,
exigia-se em primeiro lugar o
monoteísmo e a seguir as normas
éticas da Antiga Aliança. Pelo
contrário, na Palestina a circuncisão
do prosélito era absolutamente
necessária.

[xviii] Cf. H. KUHLI, «Prosélytos», em
H. BALZ-G. SCHNEIDER, Dizionario
esegetico del Nuovo Testamento,
Brescia 1998, 1151-1154. Há diversas
hipóteses sobre os motivos que
tornavam o prosélito pior do que o
seu mestre: cf. E. LERLE, 
Proselytenwerbung und



Urchristentum, Evangelische
Verlagsanstalt, Berlin 1960, 64-65.

[xix] Por exemplo, segundo Harnack,
Jesus não teria dado nunca o
mandato de se dirigirem aos pagãos,
mas que isto teria sido «uma simples
construção devida ao
desenvolvimento do tempo
posterior» (A. HARNACK, Missione e
propagazione del cristianesimo nei
primi tre secoli, Cosenza 1986, 28;
orig. alemão de 1902).

[xx] Cf. G. SCHNEIDER, Gli Atti degli
Apostoli, Brescia 1985, 352.

[xxi] Cf. SÃO JUSTINO, Dialogus cum
Tryphone, 121,4 y 122,1: PG 6,
758-759.

[xxii] Ibid., 28, 2: PG 6, 535.

[xxiii] Cf. FLAVIO JOSEFO, Contra
Apionem, 2,10, 39: CSEL 37, 99.

[xxiv] Gen. Rab., 39,14.



[xxv] Lev. Rab., 134b.

[xxvi] Cf. S. JOÃO CRISÓSTOMO,
Exp.in Psalmos, CXIX, 2, 5: PG 55, 341.

[xxvii] Cf., por exemplo, os
comentários recolhidos por S.
TOMÁS DE AQUINO, Cathena Aurea,
in Math., 23, 5.

[xxviii] Cf. SANTO AGOSTINHO, 
Contra Faustum, 16,29: PL 42, 336.

[xxix] D.J. BOSCH, Transfimning
Mission, Orbis Books, New York 1991,
1.

[xxx] OXFORD ENGLISH
DICTIONARY, Oxford 1992, XII, 664.

[xxxi] Em M. CORTELAZZO- P. ZOLLI, 
Dizionario etimologico della lingua
italiana, Bologna 1979, cita-se neste
sentido um artigo Giornale
Enciclopedico de Novembro de 1774,
24.



[xxxii] Cf. MONTESQUIEU, Lettres
Persanes, LXXXV, H. Barckhausen,
Paris 1913, 167.

[xxxiii] Por exemplo, cf: em italiano,
Lessico Universale Italiano (1977),
Grande Dizionario Enciclopedico
(1990); em castelhano, Diccionario de
la Real Academia de la Lengua
Española (2001), Enciclopédia Espasa
e Gran Enciclopedia Rialp; em inglês,
Webster's Unabridged Dictionary
(1972) e The New Catholic
Encyclopedia (1992).

[xxxiv] B. MONDIN, Dizionario
Storico e Teologico delle Missioni,
Urbaniana University Press, Città del
Vaticano 2001, 379-380.

[xxxv] Lessico Universale Italiano,
XVII, 742.

[xxxvi] J.A. GARCÍA-PRIETO,
"Proselitismo», Gran Enciclopedia
Rialp, 19, 268.



[xxxvii] Enciclopédia Microsoft
Encarta (2001), artigo "Liberdade de
culto».

[xxxviii] Ibid., artigo "Propaganda».

[xxxix] N. SARKOZY, La république,
les religions, l'espérance, Cerf, Paris
2004, 153.

[xl] B. MONDIN, Dizionario Storico e
Teologico delle Missioni, Urbaniana
Universiry Press, Città del Vaticano
2001, 379-380.

[xli] Neste sentido, também na
Internet se podem encontrar
explicações como esta sobre o
proselitismo: «A tradição cristã desde
tempos antigos utiliza este termo,
para designar o zelo apostólico de
anunciar a fé e incorporar novos
fiéis à Igreja ou a alguma das suas
instituições. Nos últimos decénios
começou a difundir-se outro
significado desta palavra, que
costuma associar-se a situações em



que para atrair alguém ao seu grupo
se utiliza a violência ou a coação, ou
pretende-se de algum modo forçar a
consciência ou manipular a
liberdade. Como é óbvio, esses
modos de atuar são completamente
alheios ao espírito cristão e são
totalmente reprováveis. Mas o
proselitismo no seu sentido clássico e
despojado dessas conotações
negativas é algo plenamente
legítimo: se se negasse às pessoas a
sua liberdade para ajudar a outras a
encaminhar-se para o que se
considera a verdade, cair-se-ia numa
perigosa forma de intolerância» (cf. 
www.interrogantes.net).

[xlii] A. BYRNE (ed.), J Escrivá:
Camino. The way». An annoted
bilingual edition, Scepter, London
2001, 273: "For the word
"proselytism" and its derivatives can
be misinterpreted in Spanish as in
English. One can, certainly, seek to
recruit followers of Christ in the

https://www.interrogantes.net


wrong way and for the wrong
reason. Bur there is an equally
perilous opposite error, that of
thinking that religion is so private a
matter that we cannot and should
not seek to influence people to follow
our way. The author insists in this
chapter that we not only have a right,
but also a duty, to spread the faith. If
we believe that Christ promises
eternal life to his followers, we
cannot but be apostles. As Saint Paul
said, "Woe to me if I do not preach
the gospel!" (1 Cor 9, 16). At the very
least, we Christians have as much
right to spread our religious ideas, as
others have to spread their political,
social, artistic ideas; and if we don't,
it will be a sign that our religion do
es not mean much to us». Cf.,
também, P. RODRÍGUEZ, J Escrivá de
Balaguer: "Camino”. Edición crítico-
histórica, Rialp, Madrid 2002,
864-865.



[xliii] A. BYRNE (ed.), J Escrivá: 
Camino. The way. An annoted
bilingual edition, Scepter, London
2001, 273: "For the word
"proselytism" and its derivatives can
be misinterpreted in Spanish as in
English. One can, certainly, seek to
recruit followers of Christ in the
wrong way and for the wrong
reason. Bur there is an equally
perilous opposite error, that of
thinking that religion is so private a
matter that we cannot and should
not seek to influence people to follow
our way. The author insists in this
chapter that we not only have a right,
but also a duty, to spread the faith. If
we believe that Christ promises
eternal life to his followers, we
cannot but be apostles. As Saint Paul
said, "Woe to me if I do not preach
the gospel!" (1 Cor 9, 16). At the very
least, we Christians have as much
right to spread our religious ideas, as
others have to spread their political,
social, artistic ideas; and if we don't,



it will be a sign that our religion do
es not mean much to us». Cf.,
também, P. RODRÍGUEZ, J Escrivá de
Balaguer: Camino. Edición crítico-
histórica, Rialp, Madrid 2002,
864-865.

[xliv] J. RATZINGER, Homilia na
Missa de inauguração do Conclave,
18.04.2005.

[xlv] S. JOSEMARIA ESCRIVÁ DE
BALAGUER, Temas Actuais do
Cristianismo, n. 44.

[xlvi] CONGREGAÇÃO PARA A
DOUTRINA DA FÉ, Decl. Dominus
Iesus, 6-08-2000, n. 17.

[xlvii] Cf. CONCÍLIO VATICANO II,
Const. Lumen Gentium, n. 8; Decr.
Unitatis Redintegratio, n. 4; JOÃO
PAULO II, Enc. Ut Unum Sint,
25-5-1995, n. 11; CONGREGAÇÃO
PARA A DOUTRINA DA FÉ, Decl.
Mysterium Ecclesiae, 24-06-1973, n. 1.



[xlviii] Cf. F. GIL HELLÍN, Concilii
Vaticani II Synopsis. Constitutio
Dogmatica De Ecclesia «Lumen
Gentium», Città del Vaticano 1995, 64
y 697.

[xlix] U. BETTI, «Chiesa di Cristo e
Chiesa Cattolica», Antonianum 61
(1986) 743.

[l] Cf. P. RODRÍGUEZ-J.R. VILLAR,
«Las "Iglesias y Comunidades
eclesiales" separadas de la Sede
Apostólica Romana», Diálogo
Ecuménico 39 (2004) 606.

[li] J. RATZINGER, «L’ecclesiologia
della Costituzione "Lumen gentium"»,
en R. FISICHELLA (dir.), Il Concilio
Vaticano II. Recezione e attualità alla
luce del Giubileo, Cinisello B. 2000, 79.

[lii] CONGREGAÇÃO PARA A
DOUTRINA DA FÉ, Decl. Dominus
Iesus, 16-08-2000, nota 56.



[liii] Cf. J. RATZINGER, Il nuovo
Popolo di Dio, Brescia 1971, 253-259.

[liv] Cf. ActaSynodalia, III/IV, 14, 1.

[lv] CONCÍLIO VATICANO II, Decr. 
Unitatis Redintegratio, n, 15.

[lvi] Já nas intervenções de alguns
Padres conciliares, durante a
elaboração do Decreto Unitatis
Redintegratio, se lhes havia dado esse
nome: cf., por exemplo, Acta
Synodalia, II/V, 567, 3.

[lvii] CONGREGAÇÃO PARA A
DOUTRINA DA FÉ, Carta 
Communionis Notio, 28-05-1992, n.
17.

[lviii] Ibid., Decl. Dominus Iesus, n.
17.

[lix] Ibid., CartaCommunionis Notio,
n. 13.

[lx] Cf. CONCÍLIO VATICANO I, Const.
Pastor Aeternus, proémio; CONCÍLIO



VATICANO II, Const. Lumen Gentium,
n. 18.

[lxi] Cf. CONGREGAÇÃO PARA A
DOUTRINA DA FÉ, Carta 
Communionis Notio n. 14.

[lxii] Cf. Ibid., n. 17.

[lxiii] Cf. J. RATZINGER, Chiesa,
ecumenismo e política, Cinisello B.
1987, 75-76.

[lxiv] JOÃO PAULO II, Enc. Ut unum
sint, n. 11.

[lxv] P. RODRÍGUEZ - J.R. VILLAR,
«Las Iglesias y Comunidades
eclesiales»..., cit., 608.

[lxvi] CONCÍLIO VATICANO II, Decr. 
Unitatis Redintegratio, n. 5.

[lxvii] Fórmula que João Paulo II
aplica à família, em JOÃO PAULO II,
Ex. Ap. Familiaris consortio,
22-11-1981, n. 17.



[lxviii] BENTO XVI, Homilia,
20-04-2005, n. 5.

[lxix] Cf. JOÃO PAULO II, Enc. Ut
unum sint, n. 102.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/evangelizacao-
proselitismo-e-ecumenismo/

(17/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/evangelizacao-proselitismo-e-ecumenismo/
https://opusdei.org/pt-pt/article/evangelizacao-proselitismo-e-ecumenismo/
https://opusdei.org/pt-pt/article/evangelizacao-proselitismo-e-ecumenismo/

	Evangelização, proselitismo e ecumenismo

