
opusdei.org

«Entendes o que
lês?»: respirar com a
Sagrada Escritura (I)

A Sagrada Escritura deve
ocupar um lugar central na
vida interior de cada cristão.
Este artigo, publicado em duas
partes, propõe algumas linhas
para continuar a descobri-la.

29/05/2017

Ao relatar os primeiros passos da
expansão da jovem Igreja a partir de
Jerusalém, S. Lucas introduz-nos na
carruagem de um funcionário etíope,



encarregado da administração do
património do reino da Núbia, ao sul
do Egito, que tinha ido a Jerusalém
para adorar o Deus de Israel (cf. Act
8, 27-28). Já de regresso à sua terra,
este peregrino lia Isaías, embora sem
entender o texto do profeta. Deus
move então o diácono Filipe para
intervir (cf. Act 8,26.29): «Filipe
correu ao seu lado e ouviu que lia o
profeta Isaías. Então disse-lhe: –
Entendes o que lês? Ele respondeu: –
Como o hei de entender se ninguém
mo explicar? Rogou então a Filipe
que subisse e se sentasse junto
dele» (Act 8,30-31). O
superintendente do tesouro da
rainha da Etiópia tinha-se detido
naquelas palavras proféticas: «Como
ovelha foi levado ao matadouro… (Is
53,7-8). Filipe, começando por essa
passagem, anunciou-lhe o Evangelho
de Jesus» (Act 8,35) e, depois de o
batizar numa fonte junto ao
caminho, confiou-o à ação misteriosa
do Espírito Santo, que o tinha



conduzido até esta alma «sedenta de
Deus, do Deus vivo» (Sal 42 [41],3).

Nesta conversa, comenta S. Jerónimo
numa carta, Filipe mostra ao seu
interlocutor «Jesus que estava oculto
e como que aprisionado na letra»[1].
Servindo-se do guia e das explicações
dos crentes, a Escritura atua
poderosamente, como «uma espada
de dois gumes» (Hb 4,12), na alma de
quem se aproxima dela. Filipe revela,
liberta a figura do Senhor diante dos
olhos de quem não entendia nada.
Também nós, escreve o Papa
Francisco na sua carta apostólica 
Misericordia et misera, somos
chamados a «ser instrumentos vivos
da transmissão da Palavra»[2], de
modo que sejam muitos os homens e
mulheres que se apercebam «da
atração de Jesus Cristo»[3].

A Tradição, olhar de fé

No mundo hebreu, a Sagrada
Escritura tinha um papel de primeira



ordem: o culto nas sinagogas, que
alimentava a piedade dos judeus
durante o ano, girava à volta da
leitura da Torah e dos Profetas e da
reza cantada dos Salmos[4]. Contudo,
as Escrituras de Israel eram o
plasmar de uma tradição oral: os
autores inspirados puseram por
escrito ensinamentos de patriarcas e
profetas. E essa tradição não só
precedia as Escrituras, mas
acompanhava a sua leitura, como um
olhar penetrante pela qual os justos –
os que procuram o Senhor[5]–
podiam reconhecer, ou pelo menos,
vislumbrar o seu sentido.

Assim sucede também na Igreja,
novo povo de Israel: a Tradição
precede a Escritura, começando pelo
próprio facto de que é a Igreja que
nos diz quais são as Escrituras
Sagradas[6]. «Não acreditaria no
Evangelho – escrevia Santo
Agostinho – se a isso me não movesse
a autoridade da Igreja Católica»[7].



Neste sentido, é célebre um momento
dos trabalhos do Concílio de Trento.
Conta o diário de um dos presentes
como se desestimou, numa das
sessões, a opinião de que o
Evangelho segundo S. João fosse
digno de fé por ser S. João o seu
autor: o Evangelho é digno de fé,
concluiu-se, porque a Igreja o
recebeu[8]. Mas o papel da Tradição
não se limita a essa tarefa de
definição do cânone, mas a um
constante discernimento, em que a
Igreja conta com a luz do Espírito
Santo. «Tenho ainda muitas coisas a
dizer-vos, diz Jesus no final da sua
vida na terra, mas não as podeis
compreender agora. Quando vier
porém, o Espírito da Verdade, Ele vos
guiará no caminho da verdade
total» (Jo 16,12-13).

A Tradição, pois, é inseparável da
Escritura, como é inseparável o olhar
do que se apreende. Há olhares que
veem certas coisas, e outros que não:



diante de um edifício, por exemplo,
um arquiteto vê pormenores que a
outros passam despercebidos;
perante um pequeno facto que a
muitos parece corrente, o poeta e o
artista comovem-se. A Tradição é o
olhar da Escritura a partir da fé da
Igreja; um olhar vivo, porque está
guiado pelo Espírito Santo; um olhar
certeiro, porque só do seio da Igreja
se pode compreender a Palavra de
Deus no seu verdadeiro sentido.
Como Jesus fazia com os discípulos a
caminho de Emaús, o Espírito Santo
faz arder o coração da Igreja, e de
cada cristão, enquanto nos explica as
Escrituras (cfr. Lc 24,32). A Palavra
de Deus é uma Palavra que atravessa
os séculos – «o céu e a terra passarão,
mas as Minhas palavras não hão-de
passar» (Mt 24,35) – e necessita de
um leitor que atravesse também os
séculos: o Povo de Deus que caminha
na história. Por isso, no fim de
contas, Santo Hilário dizia que «a
Sagrada Escritura está mais no



coração da Igreja do que na
materialidade dos livros escritos»[9].

Uma leitura que escuta

«Por meio da Sagrada Escritura, que
se mantém viva graças à fé da Igreja,
o Senhor continua a falar à sua
Esposa e indica-lhe os caminhos a
seguir, para que o Evangelho da
salvação chegue a todos»[10]. O
anúncio da Palavra de Deus recobra
uma força particular quando se lê na
assembleia litúrgica. Impressiona a
narração, cheia de detalhes, da
solene leitura da Torah por parte de
Esdras, o escriba (cf. Ne 8,1-12).
Nesse momento, a maior parte do
povo tinha voltado da Babilónia, e
recebe a Palavra de Deus com uma
emoção contida durante décadas de
exílio: «Como cantar um cântico do
Senhor em terra estranha? Se eu de ti
me esquecer, Jerusalém, – diziam os
exilados – que me paralise a mão
direita; que se me pegue a língua ao



palato se me não recordar de ti» (Sal
137 [136], 4-6). Com essa disposição, e
ao ouvir de novo a Lei de Deus, a
multidão chora, porque percebe a
distância entre a sua vida e os
mandamentos do Senhor. Mas
Esdras, que lê, e os levitas, dizem a
todos: «Hoje é um dia santo para o
Senhor, vosso Deus! Não vos
lamenteis nem choreis» (Ne 8,9).

Jesus Cristo lerá na sinagoga de
Nazaré o profeta Isaías, que anuncia
a Sua chegada: «O Espírito do Senhor
está sobre Mim (…); enviou-Me para
anunciar a redenção aos cativos» (Lc
4,18). Passados vinte séculos, a
Escritura continua a falar do
presente e para o presente, como
dessa vez em Nazaré: «Hoje cumpriu-
se esta Escritura que acabais de
ouvir» (Lc 4,21; cfr. Is 61,1). Todos os
dias, e em especial todos os
domingos, «a Palavra de Deus é
proclamada na comunidade cristã
para que o dia do Senhor se ilumine



com a luz que provém do mistério
pascal (…). Deus continua a falar hoje
connosco como seus amigos,
“entretém-se” connosco, para nos
oferecer a Sua companhia e mostrar-
nos o caminho da vida. A Sua Palavra
faz-se intérprete das nossas petições
e preocupações, e é também resposta
fecunda para podermos
experimentar concretamente a sua
proximidade»[11].

Quando esta convicção é forte, cuida-
se com esmero a Liturgia da Palavra
na Santa Missa. Falando do modo de
proclamar a Palavra de Deus, S.
Josemaria dava aos seus filhos
sacerdotes orientações cheias de
sentido comum e de amor de Deus.
Animava-os a ler «dando sentido», o
que não significa «fazê-lo
enfaticamente, nem declamando,
mas marcando bem as pausas
necessárias; como quando se lê um
texto para três ou quatro pessoas que
estão a ouvir. Por isso convirá que



façais um pouco de exercício lendo
uma epístola, um evangelho, um
prefácio…»[12]. São conselhos
também para todos os que intervêm
na liturgia da Palavra, porque a
Escritura pede essas atenções da
parte de todos: não se lê, pois, como
se se tratasse de um texto alheio, ou
de uma simples informação a
transmitir, mas de um coração
caldeado pelo carinho, pela escuta
atenta, pela fome de se saciar de toda
a palavra que procede da boca de
Deus (Mt 4,4; cf. Dt 8,3). Por isso «o 
sursum corda, uma antiquíssima
fórmula da liturgia, já deveria ser
antes do Prefácio, antes da liturgia, o
“caminho” do nosso falar e pensar.
Devemos elevar o nosso coração ao
Senhor não só como uma resposta
ritual, mas como expressão do que
sucede neste coração que se eleva e
encaminha os outros para o
alto»[13].

Para compreender a Escritura



«A Bíblia é a grande história que
narra as maravilhas da misericórdia
de Deus. Cada uma das suas páginas
está impregnada do amor do Pai que
a partir da criação quis imprimir no
universo os sinais do seu amor»[14].
A Escritura suscita um pensamento
vivo e pessoal, cheio de admiração;
não anula a nossa inteligência, mas
solicita-a e ilumina-a: «a Tua palavra
é tocha diante dos meus passos, luz
no meu caminho» (Sal 119 [118],105);
ela dá ao mundo e às coisas a sua
verdadeira dimensão, contrapondo a
miopia com que o pecado desfigura a
realidade. A Palavra de Deus «entra
até ao ponto em que a alma e o
espírito se encontram, até onde se
tocam as articulações e a medula, e
descobre os sentimentos e
pensamentos do coração» (Hb 4,12).
Por isso, quem conhece e medita a
Bíblia, ainda que conte apenas com
uma preparação académica modesta,
tem a sabedoria que outros talvez
não encontrem nos seus estudos. «Eu



vim a este mundo para um juízo,
para que os que não veem vejam, e
os que veem se tornem cegos» (Jo
9,39).

Os acontecimentos narrados na
Bíblia têm, a partir da fé, um sentido
que transcende a categoria dos
simples factos históricos: através das
ações e das vicissitudes do Povo de
Deus, trata-se sobretudo do que o
Senhor faz nele e por ele; a nossa
Mãe expressa-o com nitidez: «fez em
mim grandes coisas o Todo-poderoso,
cujo nome é Santo» (Lc 1,49).
Também os acontecimentos da
história do mundo, e da nossa
história pessoal, encontram luz na
Escritura: «Não há diante dela
criatura invisível, mas tudo está a
descoberto e patente aos olhos
d’Aquele a quem temos que prestar
contas» (Hb 4,13). A Palavra de Deus
envolve e ilumina a nossa vida; por
isso a oração e o apostolado
encontram nela o seu meio natural.



No entanto, o modo natural nem
sempre é o do acesso mais simples:
ainda que Deus nos tenha criado
para viver com Ele, «o caminho que
conduz à vida» é estreito (cfr. Mt
7,14). Não deveríamos estranhar que
às vezes algumas passagens da
Escritura nos possam ser obscuras ou
difíceis. Bento XVI contava numa
ocasião que um seu amigo, «depois
de ter ouvido pregações com longas
reflexões antropológicas para
chegarem juntos ao Evangelho, dizia:
A mim não me interessam essas
considerações; o que eu quero é
entender o que diz o Evangelho». E
esclarecia o Papa: «Parece-me que,
frequentemente, em vez de longas
reflexões, seria melhor dizer (…): este
Evangelho não nos agrada, somos
contra o que diz o Senhor. Mas o que
é que quer dizer? Se eu digo
sinceramente que à primeira vista
não estou de acordo, é porque já
demos atenção: vê-se que eu gostaria,
como homem de hoje, de entender o



que diz o Senhor. Assim podemos
entrar em pleno cerne da
Palavra»[15].

Se, como defendem os neurologistas,
utilizamos apenas uma pequena
percentagem das capacidades do
nosso cérebro, pode dizer-se,
analogamente, que a Escritura está
dotada de uma riqueza e de uma
profundidade inesgotáveis: «em tudo
o que é perfeito vi limite, mas o teu
mandamento é infinito» (Sal 119
[118], 96). Por isso já os Padres da
Igreja distinguiam vários sentidos
num mesmo texto; mais tarde, na
época medieval, desenvolveu-se e
consolidou-se a doutrina dos quatro
sentidos da Escritura: literal,
alegórico, moral e anagógico. O
sentido literal, fundamento de todos
os outros[16], não se reduz ao
significado direto que as palavras
têm para o leitor: é necessário
compreendê-lo no contexto da época
em que foi escrito para evitar



leituras aparentemente fiéis mas
distorcidas. Por seu lado, a
articulação deste sentido com os
outros requer com frequência a
orientação de um leitor perito, com o
conhecimento que o estudo dá. Por
isso são muito úteis, e por vezes
imprescindíveis, as edições da
Escritura que contam com boas
introduções e notas de comentários,
bem como outros livros de teologia
bíblica e de comentário à Bíblia. Os
índices de citações da Sagrada
Escritura que se recolhem no final de
muitos desses livros, e em particular
no Catecismo da Igreja Católica,
permitem aproximar-se das diversas
passagens com mais
profundidade[17].

Na Sagrada Escritura nenhum texto
se pode isolar do conjunto, que tem a
sua unidade no Verbo de Deus. «Com
efeito, por muito diferentes que
sejam os livros que a compõem, a
Escritura é una em razão da unidade



do desígnio de Deus, de que Cristo
Jesus é o centro e o coração, aberto
desde a Sua Páscoa»[18]. O Novo
Testamento lê-se, por isso, à luz do
Antigo, e o Antigo tendo Cristo como
chave de interpretação, segundo a
famosa fórmula de Santo Agostinho:
o Novo está escondido no Antigo, e o
Antigo manifesta-se no Novo; Novum
in Vetere latet et in Novo Vetus
patet[19]. S. Tomás de Aquino
escreve que o coração de Jesus
«estava fechado antes da Paixão
porque a Escritura era obscura. Mas
a Escritura foi aberta depois da
Paixão, porque aqueles, que daí em
diante têm inteligência dela,
consideram e discernem de que
maneira as profecias devem ser
interpretadas.»[20]. Por isso, quando
o Ressuscitado aparece aos
discípulos, escreve S. Lucas que «lhes
abriu o entendimento para que
compreendessem as Escrituras» (Lc
24,45). Assim faz também Jesus
connosco, quando deixamos que Ele



nos acompanhe no caminho da nossa
vida, pela nossa escuta atenta, pela
nossa procura sincera; pela mão dos
santos e de tantos irmãos na fé,
achamos na Escritura «a voz, o gesto,
a figura amabilíssima do nosso
Jesus»[21].

Texto: Guillaume Derville

Foto: thoroughlyreviewed.com

[1] S. Jerónimo, Epist. 53, 5 (PL 22,
544).

[2] Francisco, Carta ap. Misericordia
et misera, 20-XI-2016, 7.

[3] S. Josemaria, notas de uma
meditação, 1-IV-1962, em En diálogo
con el Señor, 46 (AGP, biblioteca, P09).

[4] A Torah (em hebreu, “instrução,
ensinamentos, lei”) é o coração da



Bíblia hebraica, e é composta pelos
livros do Pentateuco (em grego,
“cinco estojos”): Génesis, Êxodo,
Levítico, Números e Deuteronómio.

[5] Trata-se de uma expressão
repetida pelos salmos; cf., por
exemplo, Sal 9,11; 40 [39],17; 70 [69],
5.

[6] Cf. Concílio de Trento, Sessão IV
(8-IV-1546), DS 1501-1504.

[7] Santo Agostinho, Contra epistulam
Manichaei quam vocant fundamenti,
5, 6 (PL 42, 176), citado no Catecismo
da Igreja Católica, 119.

[8] «Ait enim Cavensis episcopus:
Evangelio Ioannis non credo, quia ab
ecclesia sit receptum, sed quia
Ioannis est. Cui hoc esse haereticum
responsum est»: Concílio de Trento, 
Diariorum, Actorum, Epistularum,
Tractatuum nova Collectio, Herder,
Friburgo 1901, vol. 1, 480.



[9] Santo Hilário de Poitiers, Liber ad
Constantium Imperatorem, 9 (PL 10,
570).

[10] Francisco, Misericordia et
misera, 7.

[11] Francisco, Misericordia et
misera, 6.

[12] S. Josemaría, Notas de uma
reunião familiar, 12-II-1956, em 
Crónica, II-1993, 195s. (AGP,
Biblioteca, P01).

[13] Bento XVI, Discurso, 31-
VIII-2006.

[14] Francisco, Misericordia et
misera, 7.

[15] Bento XVI, Discurso, 26-II-2009.

[16] S. Tomás de Aquino, Summa
Theologiae, I, q. 1, a. 10, ad 1.

[17] Por outro lado, segundo a voz
autorizada de quem coordenou os



trabalhos de elaboração do
Catecismo, os n. 101-104 constituem
uma breve summa metodológica
para uma autêntica leitura teológica
da Escritura. Cf. J. Ratzinger, ¿El
Catecismo de la Iglesia católica está a
la altura de la época? Meditaciones
diez años después de su
promulgación, em Caminos de
Jesucristo, Ediciones Cristiandad,
Madrid, 2004, p. 144.

[18] Catecismo da Igreja Católica, 112
(cf. Lc 24,25-27.44-46; Concílio
Vaticano II, Const. Dei Verbum, 12).

[19] Santo Agostinho, Quaestiones in
Heptateuchum, 2, 73 (PL 34, 623).

[20] S. Tomás de Aquino, Expositio in
Psalmos 21, 11 (citado em Catecismo
da Igreja Católica, 112).

[21] Javier Echevarría, “Introdução”
a Enquanto nos falava no caminho, 17
(AGP, biblioteca, P18).



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/estudo-
sagrada-escritura-i/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/estudo-sagrada-escritura-i/
https://opusdei.org/pt-pt/article/estudo-sagrada-escritura-i/
https://opusdei.org/pt-pt/article/estudo-sagrada-escritura-i/

	«Entendes o que lês?»: respirar com a Sagrada Escritura (I)

