opusdei.org

«Podemos “tocar”
Jesus vivo em todas
as ocasioes da
existéncia
quotidiana»

Entrevista de Teresa Gutiérrez
de Cabiedes a Mons. Fernando
Océdriz, publicada recentemente

no semanario 'Alfay
Omega' (Madrid).

01/10/2017

Tem tendéncia a cruzar os bracos e,
entdo, dilata-se-lhe um sorriso de que



brotam palavras timidas mas
salpicadas de humor. Com os seus 72
anos pratica um bom revés de ténis.
A sua sobriedade expressiva é
compensada por um olhar afavel e
profundo.

Na historia recente do nosso pais o
Opus Dei deixou uma marca
profunda. Nao sé pela origem
aragonesa de um fundador, que
propagou um carisma divino aos
cinco continentes.
Fundamentalmente, importa a sua
presenca no ambito educativo,
publico e, sobretudo, na vida
quotidiana de milhares de pessoas da
rua. E parece estimulante interrogar
em profundidade o guia que lidera
uma nova etapa.

Esta conversa € encarada como um
dialogo de coracdo a coracdo. Nao €
demais explicar aos leitores que
comecamos por mendigar com vigor
a béncao do Espirito Santo, nestas



palavras e no eco que produzam. O
desejo é perguntar com 0s que se
questionam; conversar com
sinceridade valente e construtiva,
com toda a confianca e franqueza
possiveis.

Passados amplamente os cem
primeiros dias da sua eleicdo como
prelado da Obra, ndo sei se o
felicite ou lhe dé os pésames pela
carga que caiu sobre os seus
ombros. Como vive o ser pai
espiritual de milhares de pessoas
em todo o mundo?

Tenho consciéncia de que recai sobre
mim uma grande responsabilidade,
mas estou tranquilo. Ajuda-me
sobretudo saber que Deus, quando
da uma missdo, da também a graca
necessaria para a levar a cabo.

Além disso, conforta-me a
proximidade e o afeto que o Santo
Padre me mostrou de modo tangivel,
por ocasido da minha nomeacéao e



depois, quando tive ocasido de estar
com ele. Sinto-me apoiado também
pela oracgao e carinho de muitos.
Vem-me a cabec¢a uma carta que
recebi de um jovem rapaz, que me
brindava oferecer os seus
sofrimentos a partir do hospital; de
tantos membros do Opus Dei e de
outras pessoas. Explico, assim, a
serenidade que notei nestes meses.

Depois de ser eleito prelado, os
seus adversarios deixam-no
ganhar as partidas de ténis?

Espero que ndo; facilmente me
aperceberia e a partida perderia
interesse.

Viveu recentemente a sua primeira
viagem pastoral a Espanha para
visitar fiéis e amigos do Opus Dei.
Que mensagem desejava
transmitir em tantos encontros
cara a cara?



Nesta viagem a Espanha quis
recordar sobretudo que, como
cristaos, temos que por Jesus Cristo
no centro das nossas vidas. Como
sublinhou Bento XVI numa frase da
sua primeira enciclica (e que o Papa
Francisco gosta de citar), o cristdo
ndo adere a uma ideia, nem apenas a
uma doutrina, mas segue e ama uma
pessoa: Cristo.

Quis insistir nisto nesta viagem,
pondo o acento no espirito proprio
do Opus Dei, quer dizer, em que
temos que levar a caridade de Cristo
a vida corrente, a familia, ao
trabalho, ao trato com os amigos.

Em Espanha o Opus Dei deu
grandes frutos espirituais e
sociais. Mas também gera
controvérsia. Muitos encontraram
a salvacao de Deus gracas a esse
carisma e sdo felizes. Existem
também numerosas pessoas que
contam (mesmo publicamente) que



a sua passagem pela Obra
provocou feridas profundas. Pode
ser que algo nao tenha sido bem
feito?

Em 22 anos que trabalhei a seu lado,
ouvi D. Javier pedir perdao as
pessoas que se sentiram magoadas
com o comportamento de algum dos
seus filhos. Eu junto-me a esse
pedido de perddo e desejo com toda a
alma que essas pessoas curem as
suas feridas e superem a sua dor.

S. Josemaria costumava dizer que
tinha afeto a todas as pessoas que se
aproximavam do trabalho formativo
do Opus Dei, mesmo que fosse
apenas por uma temporada.
Imagine-se o afeto que teria pelas
pessoas que tinham chegado a
pertencer a Obra. Ele sentia uma
profunda paternidade espiritual:
nunca se deixa de amar um filho ou
um irmdo.



Convém considerar dois planos
distintos. Por um lado, a mensagem
do Opus Dei representa um caminho
aberto para seguir Cristo. Por outro,
as atividades que desenvolvem as
pessoas e os centros da Obra, em que,
como é natural, influem as
circunstancias e os modos de ser.
Seguramente, entre tdo grande
numero de pessoas e atividades -
com boa intencdo - tera havido erros,
omissoes, descuidos ou mal-
entendidos. Eu gostaria de pedir
perddo por cada um de eles.

Fala do perdao. Uma das béncaos
da fé catodlica é que sabemos que a
misericordia de Deus nos acolhe
apesar das nossas falhas. Mesmo
quando esses erros mancham o seu
nome. Talvez, um dos momentos
mais gozosos da nossa histdria
verificou-se quando Jodo Paulo II
pediu perddao em nome dos filhos
da Igreja universal.



Penso que ndo devemos separar o
pedido de perddo do louvor a Deus,
proprio do agradecimento, pela
quantidade de dons que
constantemente verte na sua
misericordia e que nos chegam
através da mediag¢ao humana, que se
converte em instrumento da acao
divina.

S.Jodo Paulo II deu-nos um grande
exemplo ao longo da sua vida dessas
duas dimensdes, que devem estar
sempre presentes ao contemplar a
magnificéncia de Deus e a debilidade
dos homens. Assim sucedeu naquela
jornada do Perddo, que convocou
dentro do Grande Jubileu de 2000. E
Bento XVI afirmou que o perddo é a
unica forca que pode vencer o mal,
que pode mudar o mundo. Em
primeiro lugar, temos que pedir
perddo a Deus. Além disso, penso que
temos que integrar na nossa vida,
como algo habitual, o pedir perdéo e
perdoar. Repetimo-lo todos os dias ao



rezar o Pai-nosso, mas esquecemo-lo
na pratica com demasiada
frequéncia. E certo que temos que
respeitar a verdade, que nao
podemos pedir perddo acusando
indireta e injustamente outras
pessoas com um meaculpismo
superficial. Mas perdoar e pedir
perdao sao atitudes cristds que ndo
humilham, antes engrandecem.

A cristandade ocidental vive um
inverno vocacional preocupante.
Ao mesmo tempo, existem surtos
primaveris na Igreja: frutos
esperancosos em comunidades que
amadureceram uma renovada
pedagogia da fé. O Espirito
impulsionou de uma ascética
eminentemente voluntarista para
um aprofundamento na gratuidade
do amor de um Deus que vem ao
encontro, que nao requer que o
conquistemos com 0S N0SS0sS
méritos, que necessita da nossa
pobreza para manifestar a sua



misericordia. Como se vive e se
anuncia atualmente esta relacao
com Deus no Opus Dei?

O fundamento do espirito do Opus
Dei é a consciéncia viva da nossa
filiacdo divina. S. Josemaria escreveu
em Caminho: «Deus é um Pai cheio
de ternura, de amor infinito. Chama-
lhe Pai muitas vezes ao dia, e diz-lhe -
a sos, no teu coracdo - que O amas,
que O adoras: que sentes o orgulho e
o vigor de ser Seu filho». O anuncio
da relacdo com Deus no Opus Dei
tem esse enfoque. Como escreve S.
Jodo: «Olhai que amor tao grande nos
demonstrou o Pai: que nos
chamamos filhos de Deus, e somo-
lo!».

Neste nosso mundo, tantas vezes
prisioneiro na cultura do lamento,
saborear assim o amor de um Pai é
crucial para viver com esperanca.

Sempre, e especialmente nestes
momentos, temos que ter muito



presente essa maravilhosa realidade,
que ajuda a superar o0s pessimismos
que sobrevém perante os problemas
da vida, a consciéncia dos proprios
defeitos, as dificuldades da
evangelizacdo e mesmo diante da
situacdo do mundo.

A nossa vida ndo é uma novela cor-
de-rosa, mas um poema épico. Saber-
nos filhos de Deus ajuda-nos a viver
com confianca, gratidao e alegria.
Convida-nos a amar este nosso
mundo, com todos os seus problemas
e com toda a sua beleza. A paz do
mundo depende mais daquilo com
que cada um de noés contribua, na
vida corrente, (sorrindo, perdoando,
ndo nos dando importancia), do que
das grandes negociac¢des dos Estados,
por necessarias e relevantes que
sejam.

Desde a sua primeira carta
pastoral como prelado, insiste
muito na centralidade de Jesus



Cristo. Para nao desviar o
cristianismo numa ideologia, ou
num ritual bem-intencionado,
necessitamos de experimentar e
reviver constantemente um
encontro pessoal com o amor de
Deus. S6 como consequéncia brota
a vida crista e superabunda a
graca na Igreja. Como anseia
anunciar hoje o Opus Dei
essekerigma, que é boa noticia
inesgotavel?

Fundamentalmente mediante a
amizade sincera: de pessoa a pessoa,
que é sempre mutuamente
enriquecedora. Para a evangelizacao,
é essencial o valor do testemunho e
de partilhar a propria experiéncia de
vida: é muito mais eficaz do que os
discursos teoricos.

Logicamente, isto ndo exclui a
multiforme iniciativa pessoal que da
origem também a atividades
evangelizadoras muito diversas



(atividades de ensino, assistenciais,
etc.), de algumas das quais a
Prelatura se responsabiliza pela sua
orientacdo cristd e assegura a
atencdo ministerial de sacerdotes.

O Opus Dei nasceu na Igreja com
carater profético. No entanto, a
morte do fundador coincidiu com
0s primeiros anos do tsunami pos-
conciliar. Parece 16gico que a Obra
se agarrasse aos alicerces. Terao
ficado tics de entrincheiramento,
diante de tanta confusao e caos
que viveu (e vive) a barca de
Pedro?

A fidelidade a Deus é uma dimensao
que sempre iluminou a historia ao
longo dos vinte séculos do
cristianismo. A fidelidade a fé crista,
que é fidelidade a Jesus Cristo,
mostrou-se sempre dinamica,
inovadora e transformadora. Penso
que efetivamente, depois do Vaticano
I, ao ver as consequéncias da



«hermenéutica de rutura» (como a
denominou Bento XVI num famoso
discurso), se colocou essa tentagao do
entrincheiramento que menciona.

Em todo o caso sdo reacoes
conjunturais que é necessario
superar — quer a rutura quer o
entrincheiramento. Sdo
consequéncia de ter cedido a uma
mentalidade dialética, politica, que é
alheia a Igreja, porque divide e
quebra a comunhdo. Na Igreja ndo
h4, ndo deve haver, grupos nem
partidos, mas unidade dentro do
legitimo pluralismo.

O relativismo causa estragos na
nossa sociedade desnorteada. A
Obra é famosa pela sua fidelidade
aIgreja e ao Papa. Isto supde uma
béncdo em tempos convulsos.
Acentuar a doutrina no meio da
tormenta traz seguranca; por
outro lado, pode desembocar num
desejo de ter tudo regulamentado.



Como harmonizar a fidelidade,
sem fissuras a Lei divina, com a
liberdade gozosa dos filhos de
Deus?

Muitos problemas surgem quando
colocamos dilemas desnecessarios ou
reduzimos a realidade a esteredtipos
dialéticos. Fidelidade ou criatividade,
ortodoxia ou liberdade, doutrina ou
vida... Penso que temos que viver
com uma atitude integradora que é,
por certo, muito cristd. A realidade
ndo se deixa encerrar num esquema
que exclui. Exige de nds um
equilibrio, uma ponderagdo, uma
integracdo que acaba por ser muito
positiva também nas relacdes entre
pessoas.

Com efeito, a dialética gera curto-
circuitos. Encaremo-lo de um
prisma mais integrador. O Senhor
gosta muito de Beethoven: Como
seguir a partitura fazendo propria
a interpretacao?



Vejo perfeitamente compativel a
fidelidade a doutrina com a abertura
as inspiracoes do Espirito. A historia
da Igreja confirma-o. Sem perder a
sua identidade, é permanente
novidade. Neste contexto, considero
importante a liberdade de espirito,
que, evidentemente, ndo consiste na
auséncia de obrigacoes e
compromissos, mas no amor. E o que
Santo Agostinho expressou na
famosissima frase: «Ama e faz o que
quiseres», ou como escreveu S.
Tomds de Aquino numa linguagem
diversa: «Quanto mais caridade, mais
liberdade».

Entao, uma fidelidade criativa
supoe viver a liberdade de amar
desejando abrir-se a novidade
perene do Espirito...

Com efeito, os modos de dizer e de
fazer mudam, mas o nucleo, o
espirito, permanece inalterado. A
fidelidade nunca provém de uma



repeticdo mecanica; realiza-se
quando acertamos na aplicacdo do
mesmo espirito em circunstancias
diferentes.

Isso implica, por vezes, manter
também o acidental; mas noutros
casos induz a altera-lo. Neste sentido,
o discernimento sereno e aberto a
luz do Espirito Santo é fundamental;
sobretudo para conhecer os limites
(as vezes nao evidentes) entre o
acidental e o essencial.

Outro risco da hipertrofia do zelo
doutrinal na nossa Igreja é a
proliferacdo de almas presas a um
racionalismo que descarta a
dimensdo sensivel na relacao
pessoal com Deus: como se viver a
fé com o coracao fosse cair no
sentimentalismo. Como fisico,
atreve-se a formular uma equacao
para crescer em intimidade com
Deus?



Os anos de estudo de teologia, a
proximidade a determinadas
pessoas, levaram-me a valorizar
muito a luz da fé também para o
exercicio da razdo. Mas sempre sem
desvalorizar a importancia da
dimensdo sensivel, do coracdo, das
emocoes, que sdo profundamente
humanas. O nosso Deus é sempre
proximo: e na Eucaristia Jesus Cristo
faz-se especialmente proximo da
intimidade do nosso coragao.

Um dos desafios mais
provocadores que nos coloca a
nossa época é recuperar o valor
fecundo do siléncio. A Obra é
perita em formar cristaos
chamados a viver em presenca de
Deus no meio do mundo. Talvez
um dos atalhos foi-nos oferecido
por S. Josemaria ao convidar a
metermo-nos no Evangelho,
manancial permanente de
sabedoria e paz, como um



personagem mais. Como tocar
Jesus vivo, hoje e agora?

S. Josemaria, ao aconselhar meter-se
nos relatos do Evangelho como um
personagem mais, transmitia a sua
propria experiéncia. Deus concedeu-
lhe uma fé viva na encarnacao, de
que surgia um amor ardente a Nosso
Senhor, a seguir as pegadas da sua
passagem pela terra e a vé-lo como
modelo.

Jesus Cristo, sendo Deus, ao ser e
viver como homem entre os homens,
que cresce e se educa, vive num lar
de familia, trabalha, tem amigos,
convive com os vizinhos, sofre e
chora... Mostra-nos o valor de tudo o
que é humano aos olhos de Deus e
que, por isso, a nossa vida quotidiana
tem, em unido com Ele, valor divino.

Assim, podemos tocar Jesus vivo em
todas as ocasides da existéncia
quotidiana. Sobretudo, nos lugares
privilegiados da presenca do Senhor:



nas criancgas, nos pobres, com quem
Ele especialmente se quis identificar;
nos doentes, a quem o Papa chama
«a carne sofredora de Cristo»; e do
modo mais intenso, como indicava
antes, na Eucaristia.

O Opus Dei goza de uma imagem
de unidade forte, e isso é
meritorio. No entanto, por vezes
nao se aprecia com facilidade a
pratica de uma sa autocritica. As
suas primeiras palavras escritas
aos fiéis da Obra glosavam a
quantidade de obras boas (e reais!)
que tinham protagonizado juntos.
Penso que se falar apenas do bom e
do ideal (e considero que é
necessario fazé-lo) ndo podera
talvez gerar um caldo de cultura
propicio para a autocomplacéncia
ou levar ao idealismo de confundir
0 que se anseia ser (o carisma
divino) com aquilo que na
realidade se esta a ser (tantas
vezes, a pobre execucao humana).



A autocomplacéncia é sempre um
perigo para quem deseja fazer o
bem. E no Opus Dei, como toda a
gente, também temos que estar
vigilantes diante desse perigo. Como
dizia antes, trabalhei junto de D.
Javier Echevarria durante mais de 20
anos. Ele costumava repetir-nos que
as pessoas da Obra nem somos nem
nos sentimos superiores a ninguém,
que cada um é capaz de qualquer
maldade.

Mas ndo basta a humildade pessoal,
existe também uma humildade
coletiva, institucional, que tem
muitas manifestagdes: no modo de
falar, na admiracdo sincera dos
outros, etc. Por isso, quando
reconhecemos as obras boas é para
dar gracas a Deus, que é quem no-las
concede, ndo para atirar flores ao ar.
Peco a Deus que nos livre do
autoelogio, contra o qual nos
prevenia com frequéncia D. Javier,
seguindo também nisto S. Josemaria.



Nesse sentido, é para mim uma
expressao muito cativante a que
utiliza ao falar do Opus Dei como
uma partezinha da Igreja. As
familias eclesiais, sonhadas pelo
Espirito Santo, correm por vezes
um risco. Na minha terra
chamamos-lhe “ndo ver para além
da boina”, quer dizer, viver na
miopia do culto a instituicdo, ao
proprio carisma, ao fundador...
Como evitar promover a marca da
casa e antepor o rosto de Deus e a
unidade com a Igreja?

A expressdo partezinha da Igreja é de
S. Josemaria, que recorria ao
diminutivo tipico da sua linguagem
aragonesa, para expressar o tom
afetivo com que a empregava. A
tentacdo da autorreferencialidade
estd sempre a espreita de todo o
mundo. Umas vezes por um excesso
de entusiasmo, outras vezes por
desconhecimento de outras
realidades, ou por uma ponta de



vaidade. S. Josemaria quis prevenir-
nos para esse perigo ao recordar-nos
com frequéncia que a Obra existe
apenas para servir a Igreja como a
Igreja queira ser servida. Se servir a
Igreja - necessaria expressao do
amor a Jesus Cristo - é sempre uma
realidade na vida de cada um, iremos
bem.

Penso que por vezes rezamos pela
unido das religioes e esquecemos 0
ecumenismo intraeclesial. Um
exemplo: a familia é uma das
grandes vitimas da nossa
sociedade e, infelizmente, da nossa
Igreja. Para amostra, um exemplo.
Em Espanha, perante uma familia
numerosa, é frequente que
perguntem: «Do Opus ou
Kikos[1]?». Mas muitos cristaos da
rua tém a impressao de que tanto
uns como outros vao pelo seu
caminho. Como conseguir que,
sendo cada um fiel aos dons
recebidos, aprenda a amar a



riqueza dos outros como fruto da
diversidade da acdo de Deus?

Para amar, ha que conhecer. Muitas
divisdes ou mal-entendidos no seio
da Igreja explicam-se pela falta de
conhecimento. E resolver-se-iam, em
boa parte, com uma maior
proximidade a realidade.

Além disso, amar Jesus Cristo
comporta amar todo a gente,
especialmente aqueles que de um ou
de outro modo dedicam a sua vida ao
servico do Evangelho. A alegria é
também uma ponte sincera que une
as pessoas por cima das diferencas.

Na linha de se conhecer (primeiro
0 proximo na fé), colocamos uma
hipdtese. O que aconteceria se
organizasseis juntos alguma
iniciativa? Por exemplo: O que
sucederia se um evento familiar
fosse organizado por
Neocatecumenais e fiéis do Opus
Dei, ou que a Gioventu



Studentesca de Comunhao e
Libertacao participasse num
congresso UNIV, ou suscitasseis um
ato inter-religioso, lado a lado,
com os Focolares?

Os catolicos corremos o risco, como
adverte o Papa Francisco, de reduzir
0 apostolado a estruturas, atividades
ou eventos, que em muitos casos nao
sdo particularmente eficazes para
chegar ao coracdo e a cabeca de
pessoas que ndo conhecem Jesus
Cristo.

O que é central na Obra é dar uma
boa formacao crista, para que cada
um atue com liberdade e iniciativa,
individualmente. Esses possiveis
encontros que menciona, poderiam,
por vezes ser uteis e, de facto,
verificam-se as vezes, em particular
quando €é o Papa ou os Bispos quem
toma a iniciativa.

De qualquer modo, parece-me que
além de nos reunirmos, sobretudo



encontramo-nos nos lugares onde
cada um desenvolve a sua atividade
habitual: no ambito do trabalho, da
educacdo, da cultura, da empresa, da
politica. Af, ja estdo a trabalhar
catolicos de diferentes sensibilidades
e podemos colaborar em
inumeraveis iniciativas de
evangelizacdo: com sentido
ecumeénico, de braco dado com
outros cristdos e com espirito aberto,
juntamente com muitas outras
pessoas de boa vontade.

O proximo sinodo da Igreja sera
dedicado a vocacao dos jovens, um
tema sobre o qual houve polémica
com o Opus Dei. Um bem-
intencionado afa apostolico pode
forcar algumas decisoes de
entrega ou converter a missao
numa tarefa de que ha que obter
resultados. Se foi assim, como
evitar que volte a acontecer? Seria
fecundo transcender o



proselitismo e promover um
apostolado do contagio?

Bento XVI e Francisco referiram-se
ao proselitismo no sentido negativo
que adquiriu nos ultimos tempos,
especialmente no ambito ecumeénico,
e explicaram muito bem em que
consiste o apostolado cristao.

Naturalmente, o sentido com que S.
Josemaria empregava o termo
proselitismo ndo era o negativo; foi
sempre um decidido defensor da
liberdade. E possivel que nalgumas
ocasides se tenham cometido esses
erros que menciona. Vem-me agora a
memoria, entre tantas manifestacdes
praticas desse amor de S. Josemaria a
liberdade, um pequeno detalhe, mas
que considero muito significativo.
Quando uma mée lhe pediu que
abencoasse a crianca que trazia no
seio, a béncao foi esta: «Que sejas
muito amigo da liberdade».



Talvez a meta seja que os outros se
perguntem: «De onde vem a
alegria e o amor que estas pessoas
experimentam?».

Com efeito ndo se trata tanto de fazer
apostolado como de ser apostolos.
Por isso, repito que o testemunho é
completamente necessario. Mas isso
ndo exclui, antes exige, a positiva
transmissdo do Evangelho, a
proposta de seguimento de Jesus, que
surge do amor aos outros e, em
consequéncia, com um pleno
respeito pela intimidade e liberdade.
Nisto, como em tudo, o exemplo de
Jesus é luminoso e decisivo. Nao so
«passou por este mundo fazendo o
bem», mas também foi explicito e
muito direto nas suas propostas
concretas: «Segue-Me», «Convertei-
vos e acreditai no Evangelho».

O Opus Dei tornou-se uma
referéncia pelo seu investimento
em educacdo a todos os niveis e em



todos os continentes. Como se vive
no mundo sem ser mundanos? Por
vezes, em empresas apoiadas por
instituicdes religiosas filtra-se a
l6gica do éxito e passam para
primeiro plano o éxito da
exceléncia ou os méritos tangiveis
premiados pelos rankings. Como
evitar acabar por eclipsar a
auténtica missdo: mostrar cada vez
mais e melhor a beleza do rosto de
Deus?

Antes referia-me ao perigo dos
estereotipos dialéticos. Penso que
quando algumas pessoas do Opus Dei
promovem centros de ensino,
aspiram a que sejam excelentes do
ponto de vista profissional e, ao
mesmo tempo, a que se ofereca uma
excelente educacdo crista,
respeitando sempre a liberdade dos
estudantes e das suas familias.

Ndao s0 ndo existe contraposicdo, mas
que o espirito cristdo requer a



integracdo. Visto de outro modo,
trata-se de confirmar com obras que
o facto de se ser cristdo nao traz
consigo o descuido do humano, mas
todo o contrario.

Temo nao ter conseguido
expressar bem. Nao é tanto um «ou
éxitos humanos ou mostrar Deus».
Também me nao referia
especificamente aos apostolados
da Obra. Vivemos em clima de
laicismo beligerante em que é facil
que pensemos que nomear Deus é
perigoso e é melhor deixa-lo em
letra pequena ou acabamos por O
acrescentar como um autocolante
postico. Como enfrentar o desafio
de falar d’Ele com naturalidade,
com paixao, sem complexos, como
o amor bendito que apoia a nossa
vida e as nossas empresas?

Certamente, temos a sensacdo de
viver tempos de inseguranca. E
simultaneamente, notam-se grandes



desejos de mudanca. O nosso mundo
parece afastar-se de Deus e, no
entanto, vé-se tanta sede espiritual...;
tememos os conflitos, enquanto
manifestamos grandes ansias de paz.
A acgdo de Deus realiza-se hoje e
agora, nos tempos que nos tocou
viver, e oxald nos abramos a ela!
Quando alguns pensadores falam de
que se tornaram liquidas as relacoes
interpessoais na nossa sociedade, e
apontam para o0 nosso naufragio no
efémero e superficial... Isso ndo pode
encher-nos de pessimismo ou
amargura, mas deve estimular-nos a
contagiar a alegria do Evangelho.

Pode suceder que um dos
primeiros passos seja assumir que
nao importam tanto os numeros
como a graca. Se vivermos um
cristianismo de minorias mas com
a fé imbativel de um grao de
mostarda...



Estou convencido de que um dos
desafios mais importantes da Igreja
hoje é dar esperanca a cada pessoa,
especialmente aos mais jovens, as
familias que sofrem dificuldades ou
rutura, e as vitimas da pobreza (ndo
sO material, mas tantas vezes em
forma de soliddo ou de vazio
existencial).

Enfrentar este desafio, contando com
as nossas limitagoes pessoais e
pecados, s é possivel revivendo no
olhar misericordioso de Jesus e
rogar-Lhe que nos envie a levar o seu
amor aos Nossos contemporaneos.

A Igreja quis para a Obra a
formula de uma prelatura pessoal
ao servico da Igreja universal e das
Igrejas particulares. Mas nao
poucas vezes é entendida como
uma realidade extradiocesana.
Sendo justos, muitos sacerdotes da
prelatura estdo atenuando a
escassez de sacerdotes diocesanos.



Mas em termos praticos, o facto de
que os fiéis da prelatura tenham
meios de formacao em centros
proprios, os seus confessores, as
suas obras apostdlicas..., pode
propiciar que vivam a margem da
vida diaria da paroquia. Como
enfrentar o desafio de ser pedras
vivas (integradas e nao
encostadas) na estrutura da
Igreja?

Talvez neste ponto suceda que,
quando se fala da Obra, se pense
sobretudo nos sacerdotes da
Prelatura, ou nos numerarios. Mas a
maioria dos fiéis da Obra sao
supranumerarios, que participam
ativamente na vida das suas
paroquias, na medida das suas
possibilidades (conjugando as suas
obrigacdes laborais e familiares).
Nem sempre ¢é facil ter tempo, e cada
um faz o que pode.



Por outro lado, os sacerdotes da
Sociedade da Santa Cruz sao
sacerdotes diocesanos plenamente
envolvidos nas tarefas pastorais das
suas dioceses. Em minha opinido,
com o passar do tempo, tornar-se-a
mais clara essa dimensao eclesial,
quica hoje menos conhecida.

As vezes falta-nos contemplar que
a Igreja é o corpo mistico de Cristo.
E que cada um, a partir da sua
vocacdo, contribui para o caudal
de graca pela comunhdo dos
santos. Mas pergunto-me se outro
dos grandes desafios na nossa
Igreja ndo é que as paroquias se
enriquecam mais e melhor com os
carismas que o Espirito Santo vai
suscitando. Temo que seja
necessario um esforco de ambas as
partes, e superar preconceitos,
saindo ao encontro mutuamente.

Nesse sentido, pode ajudar-nos uma
mudanca de atitude. Em vez de



contabilizar o que cada um faz, dar
gracas ao Senhor porque todos
somamos. Na primeira carta que
escrevi como prelado, penso que fui
claro a esse respeito: «Desejo animar
alguns fiéis da Prelatura,
cooperadores e jovens, a oferecerem-
se para colaborar, com plena
liberdade e responsabilidade
pessoais, em catequeses, Cursos preé-
matrimoniais, trabalhos sociais, nas
paroquias ou noutros lugares que
necessitem, sempre que se trate de
servicos de acordo com a sus
condicdo secular e mentalidade
laical, e sem que nisso dependam
para nada da autoridade da
Prelatura. Por outro lado, quero
fazer uma mencdao especial as
religiosas e religiosos, que tanto bem
tém feito e fazem a Igreja e ao
mundo. “Quem ndo ame e venere o
estado religioso, ndo é bom filho
meu”, ensinava-nos o nosso padre.
Alegra-me, além disso, pensar em
tantos religiosos, para além de



sacerdotes diocesanos, que viram
florescer a sua vocacdo no calor da
Obran».

Ocorre-me, também, algo que se
costuma questionar a Obra. Um
aspeto da sua pratica pastoral. O
facto de que homens e mulheres
estejam separados, tao eficaz e
necessario as vezes. E um traco do
carisma fundacional? Talvez seja
antinatural quando nao admite
excecOes? Externamente, pode
perceber-se como uma ordem que
asfixia iniciativas sds que surjam
naturalmente e/ou que facilitem a
convivéncia dos jovens, o partilhar
espiritual dos casais...

Na Obra, a separacdo entre mulheres
e homens limita-se aos meios de
formacdo, aos centros onde se d4, a
organizacdo de diferentes
apostolados. Nestes casos, a
separacdo € um traco do carisma
original, que tem bem



experimentadas razdes pastorais,
embora compreenda que algumas
pessoas ndo o partilhem e prefiram
outros modos de atuar, igualmente
legitimos.

Fora desses meios de formacao, ha
multiplas atividades em que
participam mulheres e homens:
Cursos para casais ou para noivos,
sessOes para pais e maes de familia
em clubes juvenis, iniciativas de
paroquias levadas por sacerdotes da
Prelatura, etc. Para ndo falar das
inumeras atividades informais que
surgem da propria iniciativa e
criatividade das familias.

O importante, em minha opiniao, é
que homens e mulheres casados
recebam a formacao como uma
ajuda para reforgar o seu casamento
e a sua familia; com esse desejo sdo-
lhes oferecidos os meios de formacao
da Obra.



Vivemos tempos tensos e ao
mesmo tempo apaixonantes. Penso
nos lugares onde a Igreja é
perseguida. Também ai, entre os
missionarios do século XXI, ha
muitos espanhois do Opus Dei a
anunciar Deus. Na velha Europa
vivemos algo anestesiados. Como
aliviar o martirio de tantos irmaos
nossos que estdo a derramar a sua
vida por Cristo?

Em primeiro lugar, acompanhando-
0s com a oracdo. Nao podemos
acostumar-nos a essas noticias que,
infelizmente, acontecem
diariamente. S. Josemaria, que sentia
vivamente tudo o que afetava a
Igreja, denunciava a «conspirac¢ao do
siléncio» que pesava sobre os
cristaos perseguidos, em especial por
aqueles que entdo viviam para la da
cortina de ferro. Pediu as pessoas da
Obra — e penso que € um conselho
que serve para todos os catolicos —
que fizéssemos frente ao siléncio



com a informacdo, dando a conhecer
0 que sucede com 0s cristaos
perseguidos, e ajudando-o0s na
medida das nossas possibilidades. A
informacdo é chave, porque dar a
conhecer a realidade pode mover-
nos a ajudar mais generosa e
ativamente.

Por vezes temos a sensacao de
viver num mundo algo perturbado.
O que pediu a nossa Mdae na sua
viagem a Fatima?

Na sua presenca materna, ia revendo
alguns desafios deste nosso mundo,
tdo complexo como apaixonante.
Pedia-lhe a graca de levar a todos o
Evangelho na sua pureza original e,
ao mesmo tempo, na sua novidade
radiante. Numa mensagem posterior
aos meus filhos, escrevia algo que
penso que nos pode servir: «O apelo
a que cada um de nos, com 0s seus
recursos espirituais e intelectuais,
com as suas competéncias



profissionais ou a sua experiéncia de
vida, e também com os seus limites e
defeitos, se esforce em ver os modos
de colaborar mais e melhor na
imensa tarefa de por Cristo no cume
de todas as atividades humanas. Para
isso, é preciso conhecer em
profundidade o tempo em que
vivemos, as dindmicas que o
atravessam, as potencialidades que o
caraterizam e os limites e as
injusticas, por vezes graves, que 0
afetam. E, sobretudo, é necessario a
nossa unido pessoal com Jesus, na
oracgao e nos sacramentos. Assim,
poderemos manter-nos abertos a
acdo do Espirito Santo, para bater
com caridade a porta dos coracdes
dos nossos contemporaneos».

Penso que estas palavras encerram
de forma feliz uma conversa em
que teria desejado abordar mais
temas. Mas ha que terminar aqui.
Agradeco-lhe do coracdo o tempo
que dedicou. Muito obrigada pela



sua franqueza e por ndo recusar
perguntas incomodas. Obrigado
por ter procurado, juntos,
construir pontes.

Também lhe agradeco o tempo que
me dedicou. Além disso, foi
fantastico falar num clima de
liberdade, abertura e afeto, em que
sempre aprendemos uns com 0s
outros. Estou contente por me ter
feito algumas perguntas que talvez
pudessem parecer incomodas, mas
que foram uma ocasiao de tratar de
aspetos interessantes e que, além
disso, foram motivadas por um reto e
sincero desejo de cooperar na
difusdo da verdade. Ao dizer isto,
ocorrem-me umas palavras da
terceira carta de S. Jodo:
«Cooperadores da verdade», que
Joseph Ratzinger escolheu como
lema episcopal.

Gracas a Deus! Muito obrigado
também pela sua entrega para



guiar espiritualmente milhares de
pessoas de todas as racas e
condicoes, em toda a extensao do
globo, porque necessitamos que
continuem a construir, com a
alegria do Evangelho, as familias, a
Igreja e este bendito mundo nosso.
Oxala cada leitor seja, também,
um ladrao que roube a Deus
oracdes, para que possa cumprir
fielmente a sua missao. Entao,
neste jogo, sim, tera saido a
ganhar.

[1] Neocatecumenais — a designacao
Kikos vem do nome do fundador do
Caminho Neocatecumenal, Kiko
Argtello




pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/entrevista-
fernando-ocariz-prelado-opusdei-
alfayomega-setembro-2017/ (28/01/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/article/entrevista-fernando-ocariz-prelado-opusdei-alfayomega-setembro-2017/
https://opusdei.org/pt-pt/article/entrevista-fernando-ocariz-prelado-opusdei-alfayomega-setembro-2017/
https://opusdei.org/pt-pt/article/entrevista-fernando-ocariz-prelado-opusdei-alfayomega-setembro-2017/
https://opusdei.org/pt-pt/article/entrevista-fernando-ocariz-prelado-opusdei-alfayomega-setembro-2017/

	«Podemos “tocar” Jesus vivo em todas as ocasiões da existência quotidiana»

