
opusdei.org

«Podemos “tocar”
Jesus vivo em todas
as ocasiões da
existência
quotidiana»

Entrevista de Teresa Gutiérrez
de Cabiedes a Mons. Fernando
Ocáriz, publicada recentemente
no semanário 'Alfa y
Omega' (Madrid).

01/10/2017

Tem tendência a cruzar os braços e,
então, dilata-se-lhe um sorriso de que



brotam palavras tímidas mas
salpicadas de humor. Com os seus 72
anos pratica um bom revés de ténis.
A sua sobriedade expressiva é
compensada por um olhar afável e
profundo.

Na história recente do nosso país o
Opus Dei deixou uma marca
profunda. Não só pela origem
aragonesa de um fundador, que
propagou um carisma divino aos
cinco continentes.
Fundamentalmente, importa a sua
presença no âmbito educativo,
público e, sobretudo, na vida
quotidiana de milhares de pessoas da
rua. E parece estimulante interrogar
em profundidade o guia que lidera
uma nova etapa.

Esta conversa é encarada como um
diálogo de coração a coração. Não é
demais explicar aos leitores que
começámos por mendigar com vigor
a bênção do Espírito Santo, nestas



palavras e no eco que produzam. O
desejo é perguntar com os que se
questionam; conversar com
sinceridade valente e construtiva,
com toda a confiança e franqueza
possíveis.

Passados amplamente os cem
primeiros dias da sua eleição como
prelado da Obra, não sei se o
felicite ou lhe dê os pêsames pela
carga que caiu sobre os seus
ombros. Como vive o ser pai
espiritual de milhares de pessoas
em todo o mundo?

Tenho consciência de que recai sobre
mim uma grande responsabilidade,
mas estou tranquilo. Ajuda-me
sobretudo saber que Deus, quando
dá uma missão, dá também a graça
necessária para a levar a cabo.

Além disso, conforta-me a
proximidade e o afeto que o Santo
Padre me mostrou de modo tangível,
por ocasião da minha nomeação e



depois, quando tive ocasião de estar
com ele. Sinto-me apoiado também
pela oração e carinho de muitos.
Vem-me à cabeça uma carta que
recebi de um jovem rapaz, que me
brindava oferecer os seus
sofrimentos a partir do hospital; de
tantos membros do Opus Dei e de
outras pessoas. Explico, assim, a
serenidade que notei nestes meses.

Depois de ser eleito prelado, os
seus adversários deixam-no
ganhar as partidas de ténis?

Espero que não; facilmente me
aperceberia e a partida perderia
interesse.

Viveu recentemente a sua primeira
viagem pastoral a Espanha para
visitar fiéis e amigos do Opus Dei.
Que mensagem desejava
transmitir em tantos encontros
cara a cara?



Nesta viagem a Espanha quis
recordar sobretudo que, como
cristãos, temos que pôr Jesus Cristo
no centro das nossas vidas. Como
sublinhou Bento XVI numa frase da
sua primeira encíclica (e que o Papa
Francisco gosta de citar), o cristão
não adere a uma ideia, nem apenas a
uma doutrina, mas segue e ama uma
pessoa: Cristo.

Quis insistir nisto nesta viagem,
pondo o acento no espírito próprio
do Opus Dei, quer dizer, em que
temos que levar a caridade de Cristo
à vida corrente, à família, ao
trabalho, ao trato com os amigos.

Em Espanha o Opus Dei deu
grandes frutos espirituais e
sociais. Mas também gera
controvérsia. Muitos encontraram
a salvação de Deus graças a esse
carisma e são felizes. Existem
também numerosas pessoas que
contam (mesmo publicamente) que



a sua passagem pela Obra
provocou feridas profundas. Pode
ser que algo não tenha sido bem
feito?

Em 22 anos que trabalhei a seu lado,
ouvi D. Javier pedir perdão às
pessoas que se sentiram magoadas
com o comportamento de algum dos
seus filhos. Eu junto-me a esse
pedido de perdão e desejo com toda a
alma que essas pessoas curem as
suas feridas e superem a sua dor.

S. Josemaria costumava dizer que
tinha afeto a todas as pessoas que se
aproximavam do trabalho formativo
do Opus Dei, mesmo que fosse
apenas por uma temporada.
Imagine-se o afeto que teria pelas
pessoas que tinham chegado a
pertencer à Obra. Ele sentia uma
profunda paternidade espiritual:
nunca se deixa de amar um filho ou
um irmão.



Convém considerar dois planos
distintos. Por um lado, a mensagem
do Opus Dei representa um caminho
aberto para seguir Cristo. Por outro,
as atividades que desenvolvem as
pessoas e os centros da Obra, em que,
como é natural, influem as
circunstâncias e os modos de ser.
Seguramente, entre tão grande
número de pessoas e atividades -
com boa intenção - terá havido erros,
omissões, descuidos ou mal-
entendidos. Eu gostaria de pedir
perdão por cada um de eles.

Fala do perdão. Uma das bênçãos
da fé católica é que sabemos que a
misericórdia de Deus nos acolhe
apesar das nossas falhas. Mesmo
quando esses erros mancham o seu
nome. Talvez, um dos momentos
mais gozosos da nossa história
verificou-se quando João Paulo II
pediu perdão em nome dos filhos
da Igreja universal.



Penso que não devemos separar o
pedido de perdão do louvor a Deus,
próprio do agradecimento, pela
quantidade de dons que
constantemente verte na sua
misericórdia e que nos chegam
através da mediação humana, que se
converte em instrumento da ação
divina.

S. João Paulo II deu-nos um grande
exemplo ao longo da sua vida dessas
duas dimensões, que devem estar
sempre presentes ao contemplar a
magnificência de Deus e a debilidade
dos homens. Assim sucedeu naquela
jornada do Perdão, que convocou
dentro do Grande Jubileu de 2000. E
Bento XVI afirmou que o perdão é a
única força que pode vencer o mal,
que pode mudar o mundo. Em
primeiro lugar, temos que pedir
perdão a Deus. Além disso, penso que
temos que integrar na nossa vida,
como algo habitual, o pedir perdão e
perdoar. Repetimo-lo todos os dias ao



rezar o Pai-nosso, mas esquecemo-lo
na prática com demasiada
frequência. É certo que temos que
respeitar a verdade, que não
podemos pedir perdão acusando
indireta e injustamente outras
pessoas com um meaculpismo
superficial. Mas perdoar e pedir
perdão são atitudes cristãs que não
humilham, antes engrandecem.

A cristandade ocidental vive um
inverno vocacional preocupante.
Ao mesmo tempo, existem surtos
primaveris na Igreja: frutos
esperançosos em comunidades que
amadureceram uma renovada
pedagogia da fé. O Espírito
impulsionou de uma ascética
eminentemente voluntarista para
um aprofundamento na gratuidade
do amor de um Deus que vem ao
encontro, que não requer que o
conquistemos com os nossos
méritos, que necessita da nossa
pobreza para manifestar a sua



misericórdia. Como se vive e se
anuncia atualmente esta relação
com Deus no Opus Dei?

O fundamento do espírito do Opus
Dei é a consciência viva da nossa
filiação divina. S. Josemaría escreveu
em Caminho: «Deus é um Pai cheio
de ternura, de amor infinito. Chama-
lhe Pai muitas vezes ao dia, e diz-lhe -
a sós, no teu coração - que O amas,
que O adoras: que sentes o orgulho e
o vigor de ser Seu filho». O anúncio
da relação com Deus no Opus Dei
tem esse enfoque. Como escreve S.
João: «Olhai que amor tão grande nos
demonstrou o Pai: que nos
chamamos filhos de Deus, e somo-
lo!».

Neste nosso mundo, tantas vezes
prisioneiro na cultura do lamento,
saborear assim o amor de um Pai é
crucial para viver com esperança.

Sempre, e especialmente nestes
momentos, temos que ter muito



presente essa maravilhosa realidade,
que ajuda a superar os pessimismos
que sobrevêm perante os problemas
da vida, a consciência dos próprios
defeitos, as dificuldades da
evangelização e mesmo diante da
situação do mundo.

A nossa vida não é uma novela cor-
de-rosa, mas um poema épico. Saber-
nos filhos de Deus ajuda-nos a viver
com confiança, gratidão e alegria.
Convida-nos a amar este nosso
mundo, com todos os seus problemas
e com toda a sua beleza. A paz do
mundo depende mais daquilo com
que cada um de nós contribua, na
vida corrente, (sorrindo, perdoando,
não nos dando importância), do que
das grandes negociações dos Estados,
por necessárias e relevantes que
sejam.

Desde a sua primeira carta
pastoral como prelado, insiste
muito na centralidade de Jesus



Cristo. Para não desviar o
cristianismo numa ideologia, ou
num ritual bem-intencionado,
necessitamos de experimentar e
reviver constantemente um
encontro pessoal com o amor de
Deus. Só como consequência brota
a vida cristã e superabunda a
graça na Igreja. Como anseia
anunciar hoje o Opus Dei
essekerigma, que é boa notícia
inesgotável?

Fundamentalmente mediante a
amizade sincera: de pessoa a pessoa,
que é sempre mutuamente
enriquecedora. Para a evangelização,
é essencial o valor do testemunho e
de partilhar a própria experiência de
vida: é muito mais eficaz do que os
discursos teóricos.

Logicamente, isto não exclui a
multiforme iniciativa pessoal que dá
origem também a atividades
evangelizadoras muito diversas



(atividades de ensino, assistenciais,
etc.), de algumas das quais a
Prelatura se responsabiliza pela sua
orientação cristã e assegura a
atenção ministerial de sacerdotes.

O Opus Dei nasceu na Igreja com
caráter profético. No entanto, a
morte do fundador coincidiu com
os primeiros anos do tsunami pós-
conciliar. Parece lógico que a Obra
se agarrasse aos alicerces. Terão
ficado tics de entrincheiramento,
diante de tanta confusão e caos
que viveu (e vive) a barca de
Pedro?

A fidelidade a Deus é uma dimensão
que sempre iluminou a história ao
longo dos vinte séculos do
cristianismo. A fidelidade à fé cristã,
que é fidelidade a Jesus Cristo,
mostrou-se sempre dinâmica,
inovadora e transformadora. Penso
que efetivamente, depois do Vaticano
II, ao ver as consequências da



«hermenêutica de rutura» (como a
denominou Bento XVI num famoso
discurso), se colocou essa tentação do
entrincheiramento que menciona.

Em todo o caso são reações
conjunturais que é necessário
superar – quer a rutura quer o
entrincheiramento. São
consequência de ter cedido a uma
mentalidade dialética, política, que é
alheia à Igreja, porque divide e
quebra a comunhão. Na Igreja não
há, não deve haver, grupos nem
partidos, mas unidade dentro do
legítimo pluralismo.

O relativismo causa estragos na
nossa sociedade desnorteada. A
Obra é famosa pela sua fidelidade
à Igreja e ao Papa. Isto supõe uma
bênção em tempos convulsos.
Acentuar a doutrina no meio da
tormenta traz segurança; por
outro lado, pode desembocar num
desejo de ter tudo regulamentado.



Como harmonizar a fidelidade,
sem fissuras à Lei divina, com a
liberdade gozosa dos filhos de
Deus?

Muitos problemas surgem quando
colocamos dilemas desnecessários ou
reduzimos a realidade a estereótipos
dialéticos. Fidelidade ou criatividade,
ortodoxia ou liberdade, doutrina ou
vida… Penso que temos que viver
com uma atitude integradora que é,
por certo, muito cristã. A realidade
não se deixa encerrar num esquema
que exclui. Exige de nós um
equilíbrio, uma ponderação, uma
integração que acaba por ser muito
positiva também nas relações entre
pessoas.

Com efeito, a dialética gera curto-
circuitos. Encaremo-lo de um
prisma mais integrador. O Senhor
gosta muito de Beethoven: Como
seguir a partitura fazendo própria
a interpretação?



Vejo perfeitamente compatível a
fidelidade à doutrina com a abertura
às inspirações do Espírito. A história
da Igreja confirma-o. Sem perder a
sua identidade, é permanente
novidade. Neste contexto, considero
importante a liberdade de espírito,
que, evidentemente, não consiste na
ausência de obrigações e
compromissos, mas no amor. É o que
Santo Agostinho expressou na
famosíssima frase: «Ama e faz o que
quiseres», ou como escreveu S.
Tomás de Aquino numa linguagem
diversa: «Quanto mais caridade, mais
liberdade».

Então, uma fidelidade criativa
supõe viver a liberdade de amar
desejando abrir-se à novidade
perene do Espírito…

Com efeito, os modos de dizer e de
fazer mudam, mas o núcleo, o
espírito, permanece inalterado. A
fidelidade nunca provém de uma



repetição mecânica; realiza-se
quando acertamos na aplicação do
mesmo espírito em circunstâncias
diferentes.

Isso implica, por vezes, manter
também o acidental; mas noutros
casos induz a alterá-lo. Neste sentido,
o discernimento sereno e aberto à
luz do Espírito Santo é fundamental;
sobretudo para conhecer os limites
(às vezes não evidentes) entre o
acidental e o essencial.

Outro risco da hipertrofia do zelo
doutrinal na nossa Igreja é a
proliferação de almas presas a um
racionalismo que descarta a
dimensão sensível na relação
pessoal com Deus: como se viver a
fé com o coração fosse cair no
sentimentalismo. Como físico,
atreve-se a formular uma equação
para crescer em intimidade com
Deus?



Os anos de estudo de teologia, a
proximidade a determinadas
pessoas, levaram-me a valorizar
muito a luz da fé também para o
exercício da razão. Mas sempre sem
desvalorizar a importância da
dimensão sensível, do coração, das
emoções, que são profundamente
humanas. O nosso Deus é sempre
próximo: e na Eucaristia Jesus Cristo
faz-se especialmente próximo da
intimidade do nosso coração.

Um dos desafios mais
provocadores que nos coloca a
nossa época é recuperar o valor
fecundo do silêncio. A Obra é
perita em formar cristãos
chamados a viver em presença de
Deus no meio do mundo. Talvez
um dos atalhos foi-nos oferecido
por S. Josemaría ao convidar a
metermo-nos no Evangelho,
manancial permanente de
sabedoria e paz, como um



personagem mais. Como tocar
Jesus vivo, hoje e agora?

S. Josemaría, ao aconselhar meter-se
nos relatos do Evangelho como um
personagem mais, transmitia a sua
própria experiência. Deus concedeu-
lhe uma fé viva na encarnação, de
que surgia um amor ardente a Nosso
Senhor, a seguir as pegadas da sua
passagem pela terra e a vê-lo como
modelo.

Jesus Cristo, sendo Deus, ao ser e
viver como homem entre os homens,
que cresce e se educa, vive num lar
de família, trabalha, tem amigos,
convive com os vizinhos, sofre e
chora… Mostra-nos o valor de tudo o
que é humano aos olhos de Deus e
que, por isso, a nossa vida quotidiana
tem, em união com Ele, valor divino.

Assim, podemos tocar Jesus vivo em
todas as ocasiões da existência
quotidiana. Sobretudo, nos lugares
privilegiados da presença do Senhor:



nas crianças, nos pobres, com quem
Ele especialmente se quis identificar;
nos doentes, a quem o Papa chama
«a carne sofredora de Cristo»; e do
modo mais intenso, como indicava
antes, na Eucaristia.

O Opus Dei goza de uma imagem
de unidade forte, e isso é
meritório. No entanto, por vezes
não se aprecia com facilidade a
prática de uma sã autocrítica. As
suas primeiras palavras escritas
aos fiéis da Obra glosavam a
quantidade de obras boas (e reais!)
que tinham protagonizado juntos.
Penso que se falar apenas do bom e
do ideal (e considero que é
necessário fazê-lo) não poderá
talvez gerar um caldo de cultura
propício para a autocomplacência
ou levar ao idealismo de confundir
o que se anseia ser (o carisma
divino) com aquilo que na
realidade se está a ser (tantas
vezes, a pobre execução humana).



A autocomplacência é sempre um
perigo para quem deseja fazer o
bem. E no Opus Dei, como toda a
gente, também temos que estar
vigilantes diante desse perigo. Como
dizia antes, trabalhei junto de D.
Javier Echevarría durante mais de 20
anos. Ele costumava repetir-nos que
as pessoas da Obra nem somos nem
nos sentimos superiores a ninguém,
que cada um é capaz de qualquer
maldade.

Mas não basta a humildade pessoal,
existe também uma humildade
coletiva, institucional, que tem
muitas manifestações: no modo de
falar, na admiração sincera dos
outros, etc. Por isso, quando
reconhecemos as obras boas é para
dar graças a Deus, que é quem no-las
concede, não para atirar flores ao ar.
Peço a Deus que nos livre do 
autoelogio, contra o qual nos
prevenia com frequência D. Javier,
seguindo também nisto S. Josemaría.



Nesse sentido, é para mim uma
expressão muito cativante a que
utiliza ao falar do Opus Dei como
uma partezinha da Igreja. As
famílias eclesiais, sonhadas pelo
Espírito Santo, correm por vezes
um risco. Na minha terra
chamamos-lhe “não ver para além
da boina”, quer dizer, viver na
miopia do culto à instituição, ao
próprio carisma, ao fundador…
Como evitar promover a marca da
casa e antepor o rosto de Deus e a
unidade com a Igreja?

A expressão partezinha da Igreja é de
S. Josemaría, que recorria ao
diminutivo típico da sua linguagem
aragonesa, para expressar o tom
afetivo com que a empregava. A
tentação da autorreferencialidade
está sempre à espreita de todo o
mundo. Umas vezes por um excesso
de entusiasmo, outras vezes por
desconhecimento de outras
realidades, ou por uma ponta de



vaidade. S. Josemaría quis prevenir-
nos para esse perigo ao recordar-nos
com frequência que a Obra existe
apenas para servir a Igreja como a
Igreja queira ser servida. Se servir a
Igreja - necessária expressão do
amor a Jesus Cristo - é sempre uma
realidade na vida de cada um, iremos
bem.

Penso que por vezes rezamos pela
união das religiões e esquecemos o 
ecumenismo intraeclesial. Um
exemplo: a família é uma das
grandes vítimas da nossa
sociedade e, infelizmente, da nossa
Igreja. Para amostra, um exemplo.
Em Espanha, perante uma família
numerosa, é frequente que
perguntem: «Do Opus ou 
Kikos[1]?». Mas muitos cristãos da
rua têm a impressão de que tanto
uns como outros vão pelo seu
caminho. Como conseguir que,
sendo cada um fiel aos dons
recebidos, aprenda a amar a



riqueza dos outros como fruto da
diversidade da ação de Deus?

Para amar, há que conhecer. Muitas
divisões ou mal-entendidos no seio
da Igreja explicam-se pela falta de
conhecimento. E resolver-se-iam, em
boa parte, com uma maior
proximidade à realidade.

Além disso, amar Jesus Cristo
comporta amar todo a gente,
especialmente aqueles que de um ou
de outro modo dedicam a sua vida ao
serviço do Evangelho. A alegria é
também uma ponte sincera que une
as pessoas por cima das diferenças.

Na linha de se conhecer (primeiro
o próximo na fé), colocamos uma
hipótese. O que aconteceria se
organizásseis juntos alguma
iniciativa? Por exemplo: O que
sucederia se um evento familiar
fosse organizado por
Neocatecumenais e fiéis do Opus
Dei, ou que a Gioventú



Studentesca de Comunhão e
Libertação participasse num
congresso UNIV, ou suscitásseis um
ato inter-religioso, lado a lado,
com os Focolares?

Os católicos corremos o risco, como
adverte o Papa Francisco, de reduzir
o apostolado a estruturas, atividades
ou eventos, que em muitos casos não
são particularmente eficazes para
chegar ao coração e à cabeça de
pessoas que não conhecem Jesus
Cristo.

O que é central na Obra é dar uma
boa formação cristã, para que cada
um atue com liberdade e iniciativa,
individualmente. Esses possíveis
encontros que menciona, poderiam,
por vezes ser úteis e, de facto,
verificam-se às vezes, em particular
quando é o Papa ou os Bispos quem
toma a iniciativa.

De qualquer modo, parece-me que
além de nos reunirmos, sobretudo



encontramo-nos nos lugares onde
cada um desenvolve a sua atividade
habitual: no âmbito do trabalho, da
educação, da cultura, da empresa, da
política. Aí, já estão a trabalhar
católicos de diferentes sensibilidades
e podemos colaborar em
inumeráveis iniciativas de
evangelização: com sentido
ecuménico, de braço dado com
outros cristãos e com espírito aberto,
juntamente com muitas outras
pessoas de boa vontade.

O próximo sínodo da Igreja será
dedicado à vocação dos jovens, um
tema sobre o qual houve polémica
com o Opus Dei. Um bem-
intencionado afã apostólico pôde 
forçar algumas decisões de
entrega ou converter a missão
numa tarefa de que há que obter
resultados. Se foi assim, como
evitar que volte a acontecer? Seria
fecundo transcender o



proselitismo e promover um 
apostolado do contágio?

Bento XVI e Francisco referiram-se
ao proselitismo no sentido negativo
que adquiriu nos últimos tempos,
especialmente no âmbito ecuménico,
e explicaram muito bem em que
consiste o apostolado cristão.

Naturalmente, o sentido com que S.
Josemaría empregava o termo 
proselitismo não era o negativo; foi
sempre um decidido defensor da
liberdade. É possível que nalgumas
ocasiões se tenham cometido esses
erros que menciona. Vem-me agora à
memória, entre tantas manifestações
práticas desse amor de S. Josemaría à
liberdade, um pequeno detalhe, mas
que considero muito significativo.
Quando uma mãe lhe pediu que
abençoasse a criança que trazia no
seio, a bênção foi esta: «Que sejas
muito amigo da liberdade».



Talvez a meta seja que os outros se
perguntem: «De onde vem a
alegria e o amor que estas pessoas
experimentam?».

Com efeito não se trata tanto de fazer
apostolado como de ser apóstolos.
Por isso, repito que o testemunho é
completamente necessário. Mas isso
não exclui, antes exige, a positiva
transmissão do Evangelho, a
proposta de seguimento de Jesus, que
surge do amor aos outros e, em
consequência, com um pleno
respeito pela intimidade e liberdade.
Nisto, como em tudo, o exemplo de
Jesus é luminoso e decisivo. Não só
«passou por este mundo fazendo o
bem», mas também foi explícito e
muito direto nas suas propostas
concretas: «Segue-Me», «Convertei-
vos e acreditai no Evangelho».

O Opus Dei tornou-se uma
referência pelo seu investimento
em educação a todos os níveis e em



todos os continentes. Como se vive
no mundo sem ser mundanos? Por
vezes, em empresas apoiadas por
instituições religiosas filtra-se a
lógica do êxito e passam para
primeiro plano o êxito da
excelência ou os méritos tangíveis
premiados pelos rankings. Como
evitar acabar por eclipsar a
autêntica missão: mostrar cada vez
mais e melhor a beleza do rosto de
Deus?

Antes referia-me ao perigo dos
estereótipos dialéticos. Penso que
quando algumas pessoas do Opus Dei
promovem centros de ensino,
aspiram a que sejam excelentes do
ponto de vista profissional e, ao
mesmo tempo, a que se ofereça uma
excelente educação cristã,
respeitando sempre a liberdade dos
estudantes e das suas famílias.

Não só não existe contraposição, mas
que o espírito cristão requer a



integração. Visto de outro modo,
trata-se de confirmar com obras que
o facto de se ser cristão não traz
consigo o descuido do humano, mas
todo o contrário.

Temo não ter conseguido
expressar bem. Não é tanto um «ou
êxitos humanos ou mostrar Deus».
Também me não referia
especificamente aos apostolados
da Obra. Vivemos em clima de
laicismo beligerante em que é fácil
que pensemos que nomear Deus é
perigoso e é melhor deixá-lo em
letra pequena ou acabamos por O
acrescentar como um autocolante
postiço. Como enfrentar o desafio
de falar d’Ele com naturalidade,
com paixão, sem complexos, como
o amor bendito que apoia a nossa
vida e as nossas empresas?

Certamente, temos a sensação de
viver tempos de insegurança. E
simultaneamente, notam-se grandes



desejos de mudança. O nosso mundo
parece afastar-se de Deus e, no
entanto, vê-se tanta sede espiritual…;
tememos os conflitos, enquanto
manifestamos grandes ânsias de paz.
A ação de Deus realiza-se hoje e
agora, nos tempos que nos tocou
viver, e oxalá nos abramos a ela!
Quando alguns pensadores falam de
que se tornaram líquidas as relações
interpessoais na nossa sociedade, e
apontam para o nosso naufrágio no
efémero e superficial… Isso não pode
encher-nos de pessimismo ou
amargura, mas deve estimular-nos a
contagiar a alegria do Evangelho.

Pode suceder que um dos
primeiros passos seja assumir que
não importam tanto os números
como a graça. Se vivemos um
cristianismo de minorias mas com
a fé imbatível de um grão de
mostarda…



Estou convencido de que um dos
desafios mais importantes da Igreja
hoje é dar esperança a cada pessoa,
especialmente aos mais jovens, às
famílias que sofrem dificuldades ou
rutura, e às vítimas da pobreza (não
só material, mas tantas vezes em
forma de solidão ou de vazio
existencial).

Enfrentar este desafio, contando com
as nossas limitações pessoais e
pecados, só é possível revivendo no
olhar misericordioso de Jesus e
rogar-Lhe que nos envie a levar o seu
amor aos nossos contemporâneos.

A Igreja quis para a Obra a
fórmula de uma prelatura pessoal
ao serviço da Igreja universal e das
Igrejas particulares. Mas não
poucas vezes é entendida como
uma realidade extradiocesana.
Sendo justos, muitos sacerdotes da
prelatura estão atenuando a
escassez de sacerdotes diocesanos.



Mas em termos práticos, o facto de
que os fiéis da prelatura tenham
meios de formação em centros
próprios, os seus confessores, as
suas obras apostólicas…, pode
propiciar que vivam à margem da
vida diária da paróquia. Como
enfrentar o desafio de ser pedras
vivas (integradas e não
encostadas) na estrutura da
Igreja?

Talvez neste ponto suceda que,
quando se fala da Obra, se pense
sobretudo nos sacerdotes da
Prelatura, ou nos numerários. Mas a
maioria dos fiéis da Obra são
supranumerários, que participam
ativamente na vida das suas
paróquias, na medida das suas
possibilidades (conjugando as suas
obrigações laborais e familiares).
Nem sempre é fácil ter tempo, e cada
um faz o que pode.



Por outro lado, os sacerdotes da
Sociedade da Santa Cruz são
sacerdotes diocesanos plenamente
envolvidos nas tarefas pastorais das
suas dioceses. Em minha opinião,
com o passar do tempo, tornar-se-á
mais clara essa dimensão eclesial,
quiçá hoje menos conhecida.

Às vezes falta-nos contemplar que
a Igreja é o corpo místico de Cristo.
E que cada um, a partir da sua
vocação, contribui para o caudal
de graça pela comunhão dos
santos. Mas pergunto-me se outro
dos grandes desafios na nossa
Igreja não é que as paróquias se
enriqueçam mais e melhor com os
carismas que o Espírito Santo vai
suscitando. Temo que seja
necessário um esforço de ambas as
partes, e superar preconceitos,
saindo ao encontro mutuamente.

Nesse sentido, pode ajudar-nos uma
mudança de atitude. Em vez de



contabilizar o que cada um faz, dar
graças ao Senhor porque todos
somamos. Na primeira carta que
escrevi como prelado, penso que fui
claro a esse respeito: «Desejo animar
alguns fiéis da Prelatura,
cooperadores e jovens, a oferecerem-
se para colaborar, com plena
liberdade e responsabilidade
pessoais, em catequeses, cursos pré-
matrimoniais, trabalhos sociais, nas
paróquias ou noutros lugares que
necessitem, sempre que se trate de
serviços de acordo com a sus
condição secular e mentalidade
laical, e sem que nisso dependam
para nada da autoridade da
Prelatura. Por outro lado, quero
fazer uma menção especial às
religiosas e religiosos, que tanto bem
têm feito e fazem à Igreja e ao
mundo. “Quem não ame e venere o
estado religioso, não é bom filho
meu”, ensinava-nos o nosso padre.
Alegra-me, além disso, pensar em
tantos religiosos, para além de



sacerdotes diocesanos, que viram
florescer a sua vocação no calor da
Obra».

Ocorre-me, também, algo que se
costuma questionar à Obra. Um
aspeto da sua prática pastoral. O
facto de que homens e mulheres
estejam separados, tão eficaz e
necessário às vezes. É um traço do
carisma fundacional? Talvez seja
antinatural quando não admite
exceções? Externamente, pode
perceber-se como uma ordem que
asfixia iniciativas sãs que surjam
naturalmente e/ou que facilitem a
convivência dos jovens, o partilhar
espiritual dos casais…

Na Obra, a separação entre mulheres
e homens limita-se aos meios de
formação, aos centros onde se dá, à
organização de diferentes
apostolados. Nestes casos, a
separação é um traço do carisma
original, que tem bem



experimentadas razões pastorais,
embora compreenda que algumas
pessoas não o partilhem e prefiram
outros modos de atuar, igualmente
legítimos.

Fora desses meios de formação, há
múltiplas atividades em que
participam mulheres e homens:
cursos para casais ou para noivos,
sessões para pais e mães de família
em clubes juvenis, iniciativas de
paróquias levadas por sacerdotes da
Prelatura, etc. Para não falar das
inúmeras atividades informais que
surgem da própria iniciativa e
criatividade das famílias.

O importante, em minha opinião, é
que homens e mulheres casados
recebam a formação como uma
ajuda para reforçar o seu casamento
e a sua família; com esse desejo são-
lhes oferecidos os meios de formação
da Obra.



Vivemos tempos tensos e ao
mesmo tempo apaixonantes. Penso
nos lugares onde a Igreja é
perseguida. Também aí, entre os
missionários do século XXI, há
muitos espanhóis do Opus Dei a
anunciar Deus. Na velha Europa
vivemos algo anestesiados. Como
aliviar o martírio de tantos irmãos
nossos que estão a derramar a sua
vida por Cristo?

Em primeiro lugar, acompanhando-
os com a oração. Não podemos
acostumar-nos a essas notícias que,
infelizmente, acontecem
diariamente. S. Josemaría, que sentia
vivamente tudo o que afetava a
Igreja, denunciava a «conspiração do
silêncio» que pesava sobre os
cristãos perseguidos, em especial por
aqueles que então viviam para lá da
cortina de ferro. Pediu às pessoas da
Obra — e penso que é um conselho
que serve para todos os católicos —
que fizéssemos frente ao silêncio



com a informação, dando a conhecer
o que sucede com os cristãos
perseguidos, e ajudando-os na
medida das nossas possibilidades. A
informação é chave, porque dar a
conhecer a realidade pode mover-
nos a ajudar mais generosa e
ativamente.

Por vezes temos a sensação de
viver num mundo algo perturbado.
O que pediu à nossa Mãe na sua
viagem a Fátima?

Na sua presença materna, ia revendo
alguns desafios deste nosso mundo,
tão complexo como apaixonante.
Pedia-lhe a graça de levar a todos o
Evangelho na sua pureza original e,
ao mesmo tempo, na sua novidade
radiante. Numa mensagem posterior
aos meus filhos, escrevia algo que
penso que nos pode servir: «O apelo
a que cada um de nós, com os seus
recursos espirituais e intelectuais,
com as suas competências



profissionais ou a sua experiência de
vida, e também com os seus limites e
defeitos, se esforce em ver os modos
de colaborar mais e melhor na
imensa tarefa de pôr Cristo no cume
de todas as atividades humanas. Para
isso, é preciso conhecer em
profundidade o tempo em que
vivemos, as dinâmicas que o
atravessam, as potencialidades que o
caraterizam e os limites e as
injustiças, por vezes graves, que o
afetam. E, sobretudo, é necessário a
nossa união pessoal com Jesus, na
oração e nos sacramentos. Assim,
poderemos manter-nos abertos à
ação do Espírito Santo, para bater
com caridade à porta dos corações
dos nossos contemporâneos».

Penso que estas palavras encerram
de forma feliz uma conversa em
que teria desejado abordar mais
temas. Mas há que terminar aqui.
Agradeço-lhe do coração o tempo
que dedicou. Muito obrigada pela



sua franqueza e por não recusar
perguntas incómodas. Obrigado
por ter procurado, juntos,
construir pontes.

Também lhe agradeço o tempo que
me dedicou. Além disso, foi
fantástico falar num clima de
liberdade, abertura e afeto, em que
sempre aprendemos uns com os
outros. Estou contente por me ter
feito algumas perguntas que talvez
pudessem parecer incómodas, mas
que foram uma ocasião de tratar de
aspetos interessantes e que, além
disso, foram motivadas por um reto e
sincero desejo de cooperar na
difusão da verdade. Ao dizer isto,
ocorrem-me umas palavras da
terceira carta de S. João:
«Cooperadores da verdade», que
Joseph Ratzinger escolheu como
lema episcopal.

Graças a Deus! Muito obrigado
também pela sua entrega para



guiar espiritualmente milhares de
pessoas de todas as raças e
condições, em toda a extensão do
globo, porque necessitamos que
continuem a construir, com a
alegria do Evangelho, as famílias, a
Igreja e este bendito mundo nosso.
Oxalá cada leitor seja, também,
um ladrão que roube a Deus
orações, para que possa cumprir
fielmente a sua missão. Então,
neste jogo, sim, terá saído a
ganhar.

[1] Neocatecumenais – a designação 
Kikos vem do nome do fundador do
Caminho Neocatecumenal, Kiko
Argüello



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/entrevista-
fernando-ocariz-prelado-opusdei-

alfayomega-setembro-2017/ (28/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/entrevista-fernando-ocariz-prelado-opusdei-alfayomega-setembro-2017/
https://opusdei.org/pt-pt/article/entrevista-fernando-ocariz-prelado-opusdei-alfayomega-setembro-2017/
https://opusdei.org/pt-pt/article/entrevista-fernando-ocariz-prelado-opusdei-alfayomega-setembro-2017/
https://opusdei.org/pt-pt/article/entrevista-fernando-ocariz-prelado-opusdei-alfayomega-setembro-2017/

	«Podemos “tocar” Jesus vivo em todas as ocasiões da existência quotidiana»

