opusdei.org

Enciclica «Dilexit
nos», sobre o
Sagrado Coracao de
Jesus

Ebook e texto da Enciclica
«Dilexit nos». Esta é a quarta
enciclica do Papa Francisco, na
qual retoma a tradicéo e a
atualidade do pensamento
«sobre o amor humano e divino
do Coracdo de Jesus Cristo»,
convidando-nos a renovar a sua
auténtica devogao para nao
esquecer a ternura da fé, a
alegria do servico e o fervor da
missdo: porque o Coracdo de
Jesus impele-nos a amar e
envia-nos aos irmaos.



04/11/2024

ePub » Enciclica «Dilexit nos»
Mobi» Enciclica «Dilexit nos»
PDF » Enciclica «Dilexit nos»

Google Play Books » Enciclica
«Dilexit nos»

Apple Books » Enciclica «Dilexit nos»

» Outros ebooks gratuitos.

* Nota explicativa de
vaticannews.va


https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/Dilexit%20Nos%20-%20Papa%20Francisco20241028155015689968.epub
https://multimedia.opusdei.org/doc/mobi/Dilexit%20Nos%20-%20Papa%20Francisco20241028155020885697.mobi
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/Dilexit%20Nos%20-%20Papa%20Francisco20241028155024543366.pdf
https://play.google.com/store/books/details?id=s50sEQAAQBAJ
https://play.google.com/store/books/details?id=s50sEQAAQBAJ
https://books.apple.com/us/book/dilexit-nos/id6737458708?ls=1
https://books.apple.com/us/book/laudate-deum/id6470282785?ls=1
https://opusdei.org/pt-pt/page/livros-eletronicos/
https://opusdei.org/pt-pt/page/livros-eletronicos/

Sumario da Enciclica «Dilexit
nos»:

* 1. A importancia do coragao

* 2. Gestos e palavras de amor

* 3. Este é o Coracdo que tanto
amou

* 4. Amor que da de beber

* 5. Amor por amor

* Concluséo

Nota explicativa de
vaticannews.va

“Amou-nos', diz Sdo Paulo referindo-
se a Cristo (Rm 8, 37), para nos ajudar
descobrir que nada ‘sera capaz de
separar-nos' desse amor (Rm 8,39)”.
Assim comeca a quarta Enciclica do
Papa Francisco, intitulada a partir do
incipit “Dilexit nos” e dedicada ao
amor humano e divino do Coracao de


https://www.vaticannews.va/pt/papa/news/2024-10/amou-nos-enciclica-papa-francisco-sobre-sagrado-coracao-de-jesus.html

Jesus: “O seu coracdo aberto precede-
nos e espera-nos
incondicionalmente, sem exigir
qualquer pré-requisito para nos
amar e oferecer a sua amizade: Ele
amou-nos primeiro (cf. 1 Jo 4, 10).
Gracas a Jesus, ‘conhecemos o0 amor
que Deus nos tem, pois cremos

nele’ (1 Jo 4, 16)” (1).

O amor de Cristo
representado em seu santo
Coracao

Em uma sociedade - escreve o Papa -
que vé a multiplicacdo de “varias
formas de religiosidade sem
referéncia a uma relacdo pessoal
com um Deus de amor” (87),
enquanto o cristianismo muitas
vezes esquece “a ternura da fé, a
alegria do servico, o fervor da missao
pessoa-a-pessoa” (88), o Papa
Francisco propde um novo
aprofundamento sobre o amor de
Cristo representado em seu santo



Coracdo e nos convida a renovar
nossa auténtica devocgdo, lembrando
que no Coracao de Cristo
“encontramos todo o

Evangelho” (89): E em seu Coracio
que “finalmente nos reconhecemos e
aprendemos a amar” (30).

O mundo parece ter perdido
seu coracao

Francisco explica que, ao encontrar o
amor de Cristo, “tornamo-nos
capazes de tecer lagos fraternos, de
reconhecer a dignidade de cada ser
humano e de cuidar juntos da nossa
casa comum”, como ele nos convida
a fazer em suas enciclicas sociais
Laudato si' e Fratelli tutti (217). E
diante do Coracdo de Cristo, pede
mais uma vez ao Senhor “que tenha
compaixdo desta terra ferida” e
derrame sobre ela “os tesouros da
sua luz e do seu amor”, para que o
mundo, “que sobrevive entre
guerras, desequilibrios



socioecondmicos, consumismo e o
uso anti-humano da tecnologia,
recupere o que é mais importante e
necessario: o coracdo” (31). Ao
anunciar a preparacao do
documento, no final da audiéncia
geral de 5 de junho, o Pontifice
deixou claro que este ajudaria a
meditar sobre os aspectos “do amor
do Senhor que podem iluminar o
caminho da renovacao eclesial; mas
também que podem dizer algo
significativo a um mundo que parece
ter perdido seu coracdo”. E isso
enquanto as celebracgdes estdo em
andamento pelos 350 anos da
primeira manifestacdo do Sagrado
Coracdo de Jesus a Santa Margarida
Maria Alacoque, em 1673, que se
encerrardo em 27 de junho de 2025.

A importancia de voltar ao
coracao

Aberta por uma breve introducdo e
dividida em cinco capitulos, a



Enciclica sobre o culto ao Sagrado
Coracao de Jesus reune, como
anunciado em junho, “as preciosas
reflexdes de textos magisteriais
precedentes e de uma longa historia
que remonta as Sagradas Escrituras,
para repropor hoje, a toda a Igreja,
esse culto carregado de beleza
espiritual”.

O primeiro capitulo, “A importancia
do coracao”, explica por que €
necessario “voltar ao coracdo” em
um mundo no qual somos tentados a
“nos tornarmos consumistas
insaciaveis e escravos na
engrenagem de um mercado” (2). E
faz isso analisando o que queremos
dizer com “corac¢do”: a Biblia fala
dele como um nucleo “que se
esconde por detras de todas as
aparéncias” (4), um lugar onde “nao
conta o que mostramos
exteriormente ou o que ocultamos,
ali conta o que somos” (6). Ao
coracdo conduzem as perguntas



decisivas: que sentido quero dar a
vida, as minhas escolhas e acoes,
quem sou diante de Deus (8). O Papa
ressalta que a atual desvalorizacgéo
do coracao nasce do “racionalismo
grego e pré-cristdo, do idealismo pds-
cristdo e do materialismo”, de modo
que, no grande pensamento
filosofico, foram preferidos conceitos
como “razao, vontade ou liberdade”.
E ndo encontrando lugar para o
coracdo, também “ndo se
desenvolveu suficientemente a ideia
de um centro pessoal” que pode
unificar tudo, ou seja, o amor, (10).
Ao invés, para o Pontifice, é preciso
reconhecer que “eu sou 0 meu
coracdo, porque € ele que me
distingue, que me molda na minha
identidade espiritual e que me poe
em comunhdo com as outras
pessoas” (14).



O mundo pode mudar a partir
do coracao

E o coragdo “que une os fragmentos”
e torna possivel “qualquer vinculo
auténtico, porque uma relacao que
ndo é construida com o corac¢do ndo
pode ultrapassar a fragmentacdo do
individualismo” (17). A
espiritualidade de santos como
Inacio de Loyola (aceitar a amizade
do Senhor é uma questdo de coracao)
e Sdo John Henry Newman (o Senhor
nos salva falando ao nosso coracao a
partir do seu sagrado Coracao) nos
ensina, escreve o Papa Francisco, que
“perante o Coracdo de Jesus vivo e
atual, o nosso intelecto, iluminado
pelo Espirito, compreende as
palavras de Jesus” (27). E isso tem
consequéncias sociais, porque o
mundo pode mudar “a partir do
coracao” (28).



“Gestos e palavras de amor”

O segundo capitulo é dedicado aos
gestos e palavras de amor de Cristo.
Os gestos com 0s quais nos trata
como amigos e mostra que Deus “é
proximidade, compaixdo e ternura”
sdo vistos em seus encontros com a
Samaritana, com Nicodemos, com a
prostituta, com a mulher adultera e
com o cego no caminho (35). Seu
olhar, que “perscruta as profundezas
do seu ser” (39), mostra que Jesus
“esta atento as pessoas, as suas
preocupacgoes, ao seu

sofrimento” (40). De tal forma “que
admira as coisas boas que encontra
em nos”, como no centurido, mesmo
que os outros as ignorem (41). Sua
palavra de amor mais eloquente é
ser “pregado numa cruz” (46), depois
de chorar por seu amigo Lazaro e
sofrer no Jardim das Oliveiras, ciente
de sua propria morte violenta “nas
maos daqueles que tanto

amava” (45).



O mistério de um coracao que
amou tanto

No terceiro capitulo, “Este é o
coracdo que tanto amou”, o Pontifice
recorda como a Igreja reflete e
refletiu no passado “sobre o santo
mistério do Coragao do Senhor”. Ele
faz isso fazendo referéncia a
Enciclica Haurletis aquas, de Pio XII,
sobre a devocdo ao Sagrado Coracdo
de Jesus (1956). Ele deixa claro que
“a devocdo ao Coracdo de Cristo ndo
€ o culto a um orgao separado da
Pessoa de Jesus”, porque adoramos a
“Jesus Cristo por inteiro, o Filho de
Deus feito homem, representado
numa imagem sua em que se destaca
0 seu coracao” (48). A imagem do
coracdo de carne, ressalta o Papa,
nos ajuda a contemplar, na devocao,
que “o amor do coracdo de Jesus ndo
compreende somente a caridade
divina, mas se estende aos
sentimentos do afeto humano” (61).
Seu Coracdo, prossegue Francisco



citando Bento XVI, contém um
“triplice amor”: o amor sensivel do
seu coracdo fisico “e o seu duplo
amor espiritual, o humano e o
divino” (66), no qual encontramos “o
infinito no finito” (64).

O Sagrado Coracao de Jesus é
um compéndio do Evangelho

As visdes de alguns santos,
particularmente devotos do Coragéo
de Cristo, ressalta Francisco, “sao
belos estimulos que podem motivar e
fazer muito bem”, mas “ndo sdo algo
em que os crentes sejam obrigados a
acreditar como se fossem a Palavra
de Deus”. Em seguida, o Papa lembra
com Pio XII que ndo se pode dizer
que este culto “deve a sua origem a
revelacOes privadas”. Alias, “a
devocgao ao Coragdo de Cristo é
essencial para a nossa vida cristd, na
medida em que significa a nossa
abertura, cheia de fé e de adoracao,
ao mistério do amor divino e



humano do Senhor, até ao ponto de
podermos voltar a afirmar que o
Sagrado Coracdo é um compéndio do
Evangelho” (83). O Pontifice nos
convida, entdo, a renovar a devoc¢ao
ao Coracao de Cristo também para
combater as “novas manifestagoes de
uma ‘espiritualidade sem carne’ que
estdo se multiplicando na sociedade
(87). E necessério retornar a “sintese
encarnada do Evangelho” (90) diante
de “comunidades e pastores
concentrados apenas em atividades
exteriores, em reformas estruturais
desprovidas de Evangelho, em
organizacgdes obsessivas, em projetos
mundanos, em reflexdes
secularizadas, em varias propostas
apresentadas como requisitos que,
por vezes, se pretendem impor a
todos” (88).



A experiéncia de um amor
“que da de beber”

Nos dois ultimos capitulos, o Papa
Francisco destaca os dois aspectos
que “a devocdo ao Sagrado Coragao
deve reunir hoje para continuar a
alimentar-nos e a aproximar-nos do
Evangelho: a experiéncia espiritual
pessoal e o compromisso
comunitario e missionario” (91). No
quarto, “O amor que da de beber”,
relé as Sagradas Escrituras e, com 0s
primeiros cristdos, reconhece Cristo
e seu lado aberto em “aquele a quem
trespassaram”, a quem Deus se
refere na profecia do livro de
Zacarias. Uma fonte aberta para o
povo, para saciar a sede do amor de
Deus, “para a purificacdo do pecado
e da impureza” (95). Varios Padres da
Igreja mencionaram “a chaga no lado
de Jesus como a origem da agua do
Espirito”, sobretudo Santo Agostinho,
que “abriu o caminho para a devocao
ao Sagrado Coracdo como lugar de



encontro pessoal com o

Senhor” (103). Esse lado trespassado,
recorda o Papa, “assumiu
gradualmente a forma do

coracao” (109), e enumera varias
santas mulheres que “relataram
experiéncias de encontro com Cristo,
caracterizado pelo repouso no
Coracdo do Senhor” (110). Entre os
devotos dos tempos modernos, a
Enciclica fala, em primeiro lugar, de
Séo Francisco de Sales, que
representa a sua proposta de vida
espiritual com um “coracao
trespassado por duas flechas,
encerrado numa coroa de

espinhos” (118)

As aparicoes a Santa
Margarida Maria Alacoque

Sob a influéncia dessa
espiritualidade, Santa Margarida
Maria Alacoque relata as aparicoes
de Jesus em Paray-le-Monial, entre o
fim de dezembro de 1673 e junho de



1675. O nucleo da mensagem que nos
é transmitida pode ser resumido nas
palavras que Santa Margarida ouviu:
“Eis aqui este Coragdo que tanto tem
amado os homens, que a nada se tem
poupado até se esgotar e consumir
para lhes testemunhar o seu

amor” (121).

Teresa de Lisieux, Inacio de
Loyola e Faustina Kowalska

De Santa Teresa de Lisieux, o
documento recorda o fato de chamar
Jesus de “Aquele cujo coracdo batia
em unissono com o meu” (134) e suas
cartas a Irma Maria, que ajudam a
ndo concentrar a devoc¢do ao Sagrado
Coracdo “no ambito da dor”, como o
daqueles que entendiam a reparacao
como uma espécie de “primado dos
sacrificios”, mas na confianga “como
a melhor oferta, agradavel ao
Coracao de Cristo” (138). O Pontifice
jesuita também dedica algumas
passagens da Enciclica ao lugar do



Sagrado Coracdo na histdria da
Companhia de Jesus, enfatizando
que, em seus Exercicios Espirituais,
Santo Inacio de Loyola propde ao
exercitante “entrar no Coracdo de
Cristo” em um dialogo de coracao
para coracdo. Em dezembro de 1871,
o Padre Beckx consagrou a
Companhia ao Sagrado Coracdo de
Jesus e o Padre Arrupe voltou a fazé-
lo em 1972 (146). As experiéncias de
Santa Faustina Kowalska, recorda-se,
repropdem a devocdo “colocando
uma forte énfase na vida gloriosa do
Ressuscitado e na misericordia
divina” e, motivado por elas, Sdo Jodo
Paulo II também “relacionou
intimamente a sua reflexdo sobre a
misericordia com a devocgao ao
Coracdo de Cristo” (149). Falando da
“devocao da consola¢ao”, a Enciclica
explica que, diante dos sinais da
Paixao conservados pelo coracdo do
Ressuscitado, é inevitavel “que o fiel
queira responder” também “a dor
que Cristo aceitou suportar por causa



de tanto amor” (151). E pede “que
ninguém ridicularize as expressoes
de fervor devoto do santo povo fiel
de Deus, que na sua piedade popular
procura consolar Cristo” (160). Pois
que, entdo, “desejando consola-lo,
saimos consolados” e assim “também
nos possamos consolar aqueles que
estdo em qualquer tribulacdo” (162).

A devocao ao Coracao de
Cristo nos envia aos irmaos

O quinto e ultimo capitulo, “Amor
por amor”, aprofunda a dimensao
comunitaria, social e missionaria de
toda auténtica devog¢ao ao Coragao
de Cristo, que, a0 mesmo tempo que
“nos conduz ao Pai, envia-nos aos
irmdos” (163). De fato, o amor aos
irmdos € o “maior gesto que
possamos oferecer-lhe para retribuir
amor por amor” (167). Olhando para
a historia da espiritualidade, o
Pontifice recorda que o empenho
missiondrio de Sdo Charles de



Foucauld fez dele um “irméo
universal”: “deixando-se plasmar
pelo Coracédo de Cristo, quis abracgar
no seu coracdo fraterno toda a
humanidade sofredora” (179).
Francisco fala entdo de “reparacao”,
como explicava Sao Jodo Paulo II:
“entregando-nos em conjunto ao
Coracdo de Cristo, ‘sobre as ruinas
acumuladas pelo 6dio e pela
violéncia, podera ser construida a
civilizacdo do amor tdo desejada, o
Reino do Coracdo de Cristo’” (182).

A missao de fazer o mundo se
apaixonar

A Enciclica recorda novamente com
Sao Jodo Paulo IT que “a consagracao
ao Coracdo de Cristo ‘deve ser
aproximada a acdo missiondria da
propria Igreja, porque responde ao
desejo do Coracdo de Jesus de
propagar no mundo, através dos
membros do seu Corpo, a sua total
dedicacdo ao Reino’. Por conseguinte,



atraves dos cristaos, ‘o amor
difundir-se-a no coragao dos homens,
para que se construa o Corpo de
Cristo que é a Igreja e se edifique
uma sociedade de justica, de paz e de
fraternidade’ (206). Para evitar o
grande risco, sublinhado por Sédo
Paulo VI, de que na missdo “se digam
e facam muitas coisas, mas ndo se
consiga promover o encontro feliz
com o amor de Cristo” (208),
precisamos de “missiondarios
apaixonados, que se deixem cativar
por Cristo” (209).

A oracao de Francisco

O texto se conclui com a seguinte
oracdo de Francisco: “Peco ao Senhor
Jesus Cristo que, para todos nos, do
seu Coracdo santo brotem rios de
agua viva para curar as feridas que
nos infligimos, para reforcar a nossa
capacidade de amar e servir, para
nos impulsionar a fim de
aprendermos a caminhar juntos em



direcdo a um mundo justo, solidario
e fraterno. Isto até que, com alegria,
celebremos unidos o banquete do
Reino celeste. Al estara Cristo
ressuscitado, harmonizando todas as
nossas diferencgas com a luz que
brota incessantemente do seu
Coracdo aberto. Bendito seja!” (220).

CARTA ENCICLICA

DILEXIT NOS

DO SANTO PADRE

FRANCISCO

SOBRE O AMOR HUMANO E DIVINO
DO CORACAO DE JESUS

1. «<kAmou-nos», diz Sdo Paulo
referindo-se a Cristo (Rm 8, 37), para
nos ajudar a descobrir que nada
«serd capaz de separar-nos» desse



amor (Rm 8, 39). Paulo afirmava-o
com firme certeza, porque o proprio
Cristo tinha garantido aos seus
discipulos: «Eu vos amei» (Jo 15,
9.12). Disse também: «Chamei-vos
amigos» (Jo 15, 15). O seu coracdo
aberto precede-nos e espera-nos
incondicionalmente, sem exigir
qualquer pré-requisito para nos
amar e oferecer a sua amizade: Ele
amou-nos primeiro (cf. 1 Jo 4, 10).
Gracas a Jesus, «conhecemos o amor
que Deus nos tem, pois cremos
nele» (1 jo 4, 16).

CAPITULO I
A IMPORTANCIA DO CORACAO

2. Para exprimir o amor de Jesus
Cristo, recorre-se frequentemente ao
simbolo do coracdo. Ha quem se
interrogue se isto atualmente tenha
um significado valido. Porém, é



necessario recuperar a importancia
do coracdo quando nos assalta a
tentacdo da superficialidade, de
viver apressadamente sem saber
bem para qué, de nos tornarmos
consumistas insaciaveis e escravos
na engrenagem de um mercado que
ndo se interessa pelo sentido da
nossa existéncia [1].

O que entendemos quando
dizemos “coracao”?

3. No grego classico profano, o termo
kardia designa a parte mais intima
dos seres humanos, dos animais e
das plantas. Em Homero, indica nao
sO 0 centro corpdreo, mas também a
alma e o centro espiritual do ser
humano. Na Iliada, o pensamento e o
sentimento pertencem ao coragao e
estdo muito proximos um do outro
[2]. O coragdo aparece como o centro
do desejo e o lugar onde sdo forjadas
as decisdes importantes duma pessoa
[3]. Em Platdo, o coracdo assume, de


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn1
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn2
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn3

certa forma, uma funcao
“sintetizante” do que é racional e das
tendéncias de cada pessoa, uma vez
que tanto o comando das faculdades
superiores como as paixoes se
transmitem através das veias que
convergem no coracao [4]. Assim,
desde a antiguidade advertimos a
importancia de considerar o ser
humano ndo como uma soma de
diferentes capacidades, mas como
um complexo animico-corporeo com
um centro unificador que da a tudo o
que a pessoa experimenta um
substrato de sentido e orientacao.

4. A Biblia diz que «a Palavra de Deus
é viva, eficaz [...] e discerne os
sentimentos e as intenc¢des do
coracao» (Heb 4, 12). Deste modo,
fala-nos de um nucleo, o coracdo, que
se esconde por detras de todas as
aparéncias, e até mesmo de
pensamentos superficiais que nos
confundem. Os discipulos de Emaus,
na sua misteriosa caminhada com


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn4

Cristo ressuscitado, viviam um
momento de angustia, confusao,
desespero, desilusdo. Mas, para além
disso e apesar de tudo, acontecia algo
no seu intimo: «Nao nos ardia o
coracdo, quando Ele nos falava pelo
caminho?» (Lc 24, 32).

5. O coracdo é igualmente o lugar da
sinceridade, onde ndo se pode
enganar ou dissimular. Costuma
indicar as verdadeiras intencdes, o
que se pensa, se acredita e se quer
realmente, os “segredos” que nao se
contam a ninguém, em suma, a
verdade nua e crua de cada um. O
que ndo € aparéncia ou mentira, mas
auténtico, real, inteiramente
“pessoal”. E por isso que Sansdo, que
ndo havia revelado a Dalila o segredo
da sua forga, foi interpelado por ela
deste modo: «Como podes dizer
“Amo-te”, se o teu coracdo nao esta
comigo?» (Jz 16, 15). S0 quando lhe
revelou o seu segredo tdo escondido



é que ela «viu que ele lhe abrira todo
o coracdo» (Jz 16, 18).

6. Frequentemente, esta verdade
intima de cada pessoa esta escondida
debaixo de muita superficialidade, o
que torna dificil o autoconhecimento
e ainda mais dificil conhecer o outro:
«Nada mais enganador que o
coracdo, tantas vezes perverso: quem
0 pode conhecer?» (Jr 17, 9).
Compreendemos assim porque é que
o livro dos Provérbios nos exorta:
«Vela com todo o cuidado sobre o teu
coracdo, porque dele jorram as
fontes da vida. Preserva-te da
linguagem enganosa, afasta de ti a
maledicéncia» (Pr 4, 23-24). A mera
apareéncia, a dissimulacdo e o engano
danificam e pervertem o coracao.
Para além das muitas tentativas de
mostrar ou exprimir o que nao
somos, € no coracdo que se decide
tudo: ali ndo conta o que mostramos
exteriormente ou o que ocultamos,
ali conta o que somos. E esta é a base



de qualquer projeto solido para a
nossa vida, porque nada que valha a
pena pode ser construido sem o
coracdo. As aparéncias e as mentiras
SO trazem vazio.

7. Como metafora, quero recordar
algo que ja contei em outra ocasido:
«Recordo que no carnaval, quando
éramos criancas, a avo nos
preparava doces, e a que ela fazia era
uma massa muito fina. Depois
colocava-a no azeite e aquela massa
crescia e quando nds a comiamos,
estava vazia. Aqueles doces em
dialeto chamavam-se “mentirinhas”.
E era precisamente a avo quem
explicava a razdo: aqueles doces “sao
como as mentiras, parecem grandes,
mas dentro nao tém nada, ndo ha
nada verdadeiro, ndo ha substancia
alguma”» [5].

8. Em vez de procurar uma satisfacdo
superficial e de representar um
papel diante dos outros, € melhor


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn5

deixar que surjam perguntas
decisivas: quem realmente sou? O
que procuro? Que sentido quero dar
a vida, as minhas escolhas e acdes?
Por que razdo e para que fim estou
neste mundo? Como vou querer
avaliar a minha existéncia quando
ela terminar? Que sentido quero dar
a tudo o que vivo? Quem quero ser
perante os outros? Quem sou diante
de Deus? Estas perguntas conduzem-
me ao meu coracgao.

Regressar ao coracao

9. Neste mundo liquido, é necessario
voltar a falar do coracdo; indicar
onde cada pessoa, de qualquer classe
e condicdo, faz a propria sintese;
onde 0s seres concretos encontram a
fonte e a raiz de todas as suas outras
poténcias, convicgoes, paixdes e
escolhas. Movemo-nos, porém, em
sociedades de consumidores em
série, preocupados sO com 0 agora e
dominados pelos ritmos e ruidos da



tecnologia, sem muita paciéncia para
0S processos que a interioridade
exige. Na sociedade atual, o ser
humano «corre o perigo de se
desorientar do centro de si mesmo»
[6]. «O homem contemporaneo
encontra-se com frequéncia
transtornado, dividido, quase
privado de um principio interior que
crie unidade e harmonia no seu ser e
no seu agir. Modelos de
comportamento infelizmente
bastante difundidos, exaltam a sua
dimensao racional-tecnoldgica, ou,
ao contrario, a instintiva» [7]. Falta o
coracao.

10. Ora, o problema da sociedade
liquida é atual, mas a desvalorizacao
do centro intimo do homem - o
coracdo — vem de mais longe:
encontramo-la ja no racionalismo
grego e pré-cristdo, no idealismo pos-
cristdo ou no materialismo nas suas
diversas formas. O coragao teve
pouco espac¢o na antropologia e é


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn6
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn7

uma nocao estranha ao grande
pensamento filosofico. Preferiram-se
outros conceitos, como a razdo, a
vontade ou a liberdade. O seu
significado permanece impreciso e
ndo lhe foi atribuido um lugar
especifico na vida humana. Talvez
porque nao fosse facil coloca-lo entre
as ideias “claras e distintas” ou
porque o conhecimento de si mesmo
sup0e dificuldade: parece que a
realidade mais intima é também a
mais afastada do nosso
conhecimento. Talvez porque o
encontro com o outro ndo se
consolida como caminho para nos
encontrarmos a nos proprios, ja que
0 pensamento conduz, uma vez mais,
a um individualismo doentio. Muitos,
para construir os seus sistemas de
pensamento, sentiram-se seguros no
ambito mais controlavel da
inteligéncia e da vontade. E, ao ndo
se encontrar um lugar para o
coracdo, como algo distinto das
faculdades e das paix0es humanas



consideradas separadamente,
também nao se desenvolveu
suficientemente a ideia de um centro
pessoal, em que a unica realidade
que pode unificar tudo é, em ultima
analise, o amor.

11. Ao ndo se dar o devido valor ao
coracdo, desvaloriza-se também o
que significa falar a partir do
coracdo, agir com o coracao,
amadurecer e curar o coracao.
Quando ndo se consideram as
especificidades do coracdo,
perdemos as respostas que a
inteligéncia por si s0 ndo pode dar,
perdemos o encontro com 0s outros,
perdemos a poesia. E perdemos a
historia e as nossas historias, porque
a verdadeira aventura pessoal é
aquela que se constroi a partir do
coracao. No fim da vida, s6 isto
contara.

12. E preciso afirmar que temos um
coracao e que 0 nosso coracao



coexiste com outros coragdes que 0
ajudam a ser um “tu”. Como nao
podemos desenvolver longamente
este tema, recorreremos ao
personagem chamado Stavroguine,
de um romance de Dostoievski [8].
Romano Guardini aponta-o como a
propria encarnacao do mal, porque a
sua principal carateristica é nao
possuir coracdo: «Stavroguine,
porém, ndo possui coracgdo. O seu
espirito é, portanto, frio e vazio e o
seu corpo intoxica-se de indoléncia e
sensualidade “animalesca”. Ndo pode
ir até junto dos outros homens nem
estes podem chegar na realidade até
ele. Porque é o coracdo que origina a
proximidade; é pelo coracdo que me
encontro junto dos outros e 0s outros
estdo igualmente junto de mim. S6 o
coracao pode acolher, dar refugio. A
interioridade € o ato e esfera do
coracao. Stavroguine, porém,
encontra-se longe, [...] muito
afastado também de si mesmo. O
homem esta em intimidade com o


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn8

seu intimo no corac¢do, ndo no
espirito. Estar em intimidade com o
intimo, no espirito, ndo é do dominio
humano. Mas quando o coracdo ndo
vive, o homem encontra-se ao lado
de si mesmo» [9].

13. E necessario que todas as acdes
sejam colocadas sob o “controle
politico” do coracdo, que a
agressividade e os desejos obsessivos
sejam acalmados no bem maior que
o coracao lhes oferece e na forca que
ele tem contra os males; que a
inteligéncia e a vontade sejam
também postas ao seu servigo,
sentindo e saboreando as verdades
em vez de as querer dominar, como
algumas ciéncias tendem a fazer; que
a vontade deseje o bem maior que o
coracdo conhece, e que a imaginacao
e 0s sentimentos se deixem também
moderar pelo bater do coracio.

14. Em ultima analise, poder-se-ia
dizer que eu sou 0 meu coracao,


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn9

porque é ele que me distingue, que
me molda na minha identidade
espiritual e que me pde em
comunhdo com as outras pessoas. O
algoritmo que atua no mundo digital
mostra que 0s N0sSs0s pensamentos e
as decisOes da nossa vontade sdo
muito mais “standard” do que
pensavamos. Sao facilmente
previsiveis e manipulaveis. Ndo é o
caso do coracao.

15. Trata-se de uma palavra
importante para a filosofia e a
teologia, que procuram alcangar uma
sintese integral. Na verdade, a
palavra “coracdo” ndo pode ser
explicada plenamente pela biologia,
pela psicologia, pela antropologia ou
por qualquer outra ciéncia. E uma
daquelas palavras originais que
«significam realidades que dizem
respeito ao homem no seu conjunto
enquanto pessoa corporeo-
espiritual» [10]. Assim, o biologo ndo
€ mais realista quando fala do


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn10

coracdo, porque vé apenas um
aspecto dele e o todo ndo é menos
real, pelo contrario, é-o ainda mais.
Tampouco uma linguagem abstrata
poderia ter o mesmo significado
concreto e, simultaneamente,
integrador. Se o “coracdo” leva ao
mais intimo da nossa pessoa, permite
também que nos reconhecamos na
nossa integralidade e ndo apenas
num mero aspecto isolado.

16. Por outro lado, este poder unico
do coracdo ajuda-nos a compreender
porque é que se diz que quando
apreendemos uma realidade com o
coracdo podemos conhecé-la melhor
e mais plenamente. Isto conduz-nos
inevitavelmente ao amor de que esse
coracao é capaz, porque «0 mais
intimo da realidade é amor» [11].
Para Heidegger, segundo a
interpretacdo de um pensador
contemporaneo, a filosofia ndo
comega com um conceito puro ou
uma certeza, mas com uma comogao:


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn11

«0O pensamento deve ser comovido
antes de trabalhar com conceitos, ou
enquanto trabalha com eles. Sem a
comocdo, o pensamento ndo pode
comecar. A primeira imagem mental
seria a pele arrepiada. F a comogéo
que primeiramente dd o que pensar
e perguntar. A filosofia ocorre
sempre numa tonalidade afetiva
fundamental ( Stimmung)» [12]. E é
aqui que surge o coracao, que
«guarda as tonalidades afetivas
fundamentais, [...] trabalha como
“guardido da tonalidade afetiva
fundamental”. O “cora¢do” ouve nao-
metaforicamente a “voz silenciosa”
do ser ao se deixar afinar e
determinar por ela» [13].

O coracao que une os fragmentos

17. Ao mesmo tempo, o coracao torna
possivel qualquer vinculo auténtico,
porque uma relacdo que nao é
construida com o cora¢do nao pode
ultrapassar a fragmentacdo do


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn12
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn13

individualismo. Restariam apenas
duas monadas que se justapdem, mas
ndo se ligam verdadeiramente. Uma
sociedade cada vez mais dominada
pelo narcisismo e pela
autorreferencialidade é uma
sociedade “anti-coracdo”. E, por fim,
chega-se a “perda do desejo”, porque
0 outro desaparece do horizonte e
nos fechamos no nosso egoismo, sem
capacidade para relacdes saudaveis
[14]. Como resultado, tornamo-nos
incapazes de acolher Deus. Como
diria Heidegger, para receber o
divino é preciso construir uma «casa
de hospedes» [15].

18. Vemos assim como no coragao de
cada pessoa se produz esta ligacao
paradoxal entre a valorizagdo do
proprio ser e a abertura aos outros,
entre o encontro muito pessoal
consigo mesmo e o dom de si aos
outros. SO nos tornamos nos proprios
quando adquirimos a capacidade de
reconhecer o outro, e s6 encontra o


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn14
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn15

outro quem € capaz de reconhecer e
aceitar a propria identidade.

19. O coracdo é também capaz de
unificar e harmonizar a propria
histdria pessoal, que parece
fragmentada em mil pedagos, mas na
qual tudo pode adquirir sentido. E
isso que o Evangelho exprime no
olhar de Maria, que olhava com o
coracdo. Ela foi capaz de dialogar
com as experiéncias que conservava,
meditando-as no seu coracdo, dando-
lhes tempo: simbolizando-as e
guardando-as no seu interior para as
recordar. No Evangelho, a melhor
expressdo do que pensa o coracao é
oferecida por duas passagens de Sao
Lucas que nos dizem que Maria
“guardava (synetérei) todas estas
coisas, ponderando-as (symballousa)
no seu coracao” (cf. Lc 2,19.51). O
verbo symbdallein (do qual provem a
palavra “simbolo”) significa
ponderar, unir duas coisas na mente,
examinar-se, refletir, dialogar



consigo mesmo. Em Lc 2, 51, dietérei
€ “conservava com cuidado”, e o que
ela guardava ndo era apenas “a cena”
que via, mas também o que ainda
ndo compreendia, conservando-o
presente e vivo, na esperanca de unir
tudo no seu coracgéo.

20. Na era da inteligéncia artificial,
ndo podemos esquecer que a poesia e
0 amor sdo necessarios para salvar o
humano. O que nenhum algoritmo
conseguira abarcar é, por exemplo,
aquele momento de infancia que se
recorda com ternura e que continua
a acontecer em todos os cantos do
planeta, mesmo com o passar dos
anos. Penso na utilizacdo do garfo
para selar as bordas daquelas
empadas caseiras que preparavamos
com as nossas maes ou avos. E
aquele momento de aprendizagem
culindria, a meio caminho entre a
brincadeira e a idade adulta, em que
assumimos a responsabilidade do
trabalho para ajudar o outro.Tal



como o exemplo do garfo, poderia
citar milhares de pequenos
pormenores que sustentam a
biografia de cada um: sorrir com
uma piada, fazer um desenho em
contraluz numa janela, jogar o
primeiro jogo de futebol com uma
“bola de trapos”, cuidar de lagartas
numa caixa de sapatos, secar uma
flor entre as paginas de um livro,
cuidar de um pdassaro que caiu do
ninho, formular um desejo ao
despetalar uma margarida. Todos
estes pequenos pormenores, 0
ordinario-extraordindrio, nunca
poderdo estar entre os algoritmos.
Porque o garfo, as piadas, a janela, a
bola, a caixa de sapatos, o livro, o
passaro, a flor... sdo sustentados pela
ternura preservada nas memaorias do
coracao.

21. Este nucleo de cada ser humano,
0 seu centro mais intimo, ndo é o
nucleo da alma, mas da pessoa
inteira na sua identidade unica, que



é alma e corpo. Tudo esta unificado
no coracao, que pode ser a sede do
amor com todas as suas
componentes espirituais, psiquicas e
também fisicas. Em ultima analise, se
al reina o amor, a pessoa realiza a
sua identidade de forma plena e
luminosa, porque cada ser humano é
criado sobretudo para o amor; € feito
nas suas fibras mais profundas para
amar e ser amado.

22. E por esta razdo que, assistindo a
sucessivas novas guerras, com a
cumplicidade, a tolerancia ou a
indiferenca de outros Paises, ou com
simples lutas de poder em torno de
interesses de parte, podemos pensar
que a sociedade mundial esta a
perder o seu coracgdo. Basta olhar e
ouvir — nos diferentes lados do
confronto — as idosas que sao
prisioneiras destes conflitos
devastadores. E desolador vé-las
chorar os netos assassinados, ou
escuta-las desejar a propria morte



por terem perdido a casa onde
sempre viveram. Elas, que muitas
vezes foram modelos de forca e
resiliéncia ao longo de vidas dificeis
e sacrificadas, chegam a ultima fase
da sua existéncia e ndo recebem uma
merecida paz, mas sim angustia,
medo e indignacdo. Descarregar a
culpa nos outros ndo resolve este
drama vergonhoso. Ver as avos a
chorar sem que isso se torne
intoleravel é sinal de um mundo sem
coracao.

23. Quando alguém reflete, procura
ou medita sobre o proprio ser e a sua
identidade, ou analisa questdes mais
elevadas; quando pensa no sentido
da proépria vida e até mesmo procura
a Deus, e ainda quando sente o gosto
de ter vislumbrado algo da verdade;
todas estas reflexdes exigem que se
encontre o seu ponto culminante no
amor. Amando, a pessoa sente que
sabe porqué e para que vive. Assim,
tudo converge para um estado de



conexdo e de harmonia. Por isso,
diante do proprio mistério pessoal,
talvez a pergunta mais decisiva que
se possa fazer seja esta: tenho
coracao?

O fogo

24. Isto comporta consequéncias
para a espiritualidade. Por exemplo,
a teologia dos Exercicios Espirituais
de Santo Inacio de Loyola tem como
principio o affectus. O discurso é
construido sobre uma vontade
fundamental — com toda a forca do
coracgdo — que da energia e recursos a
tarefa de reorganizar a vida. As
regras e as composicoes de lugar que
Inacio pde em pratica funcionam
sobre um “fundamento” que é
diferente delas: o desconhecido do
coracdo. Michel de Certeau mostra
como as ‘mocoes’ de que fala Santo
Inacio sdo as irrupg¢oes de uma
vontade de Deus e de uma vontade
do proprio coracao que permanece



diversa em relacdo a ordem
manifesta. Algo de inesperado
comeca a falar no coracao da pessoa,
algo que surge do incognoscivel, que
abala a superficie do conhecido e se
lhe opde. E a origem de um novo
“ordenamento da vida” a partir do
coracdo. Nao se trata de discursos
racionais que devem ser postos em
pratica, passando-os para a vida, de
modo a que a afetividade e a pratica
fossem simplesmente as
consequéncias — dependentes — de
um conhecimento adquirido [16].

25. Onde o filosofo detém o seu
pensamento, o coracdo fiel ama,
adora, pede perdao e oferece-se para
servir no lugar que o Senhor, a
escolha, lhe da para O seguir. Entdo
percebe que € o “tu” de Deus e que
pode ser um “eu” porque Deus é um
“tu” para ele. Na realidade, somente
o Senhor se dispde a tratar-nos
sempre — e para sempre — COmo um
“tu”. Aceitar a sua amizade é uma


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn16

questdo de coracgdo e constitui-nos
como pessoas no sentido pleno da
palavra.

26. Sdo Boaventura dizia que, no
final, se deve perguntar «ndo a luz,
mas ao fogo» [17]. E ensinava que «a
fé esta no intelecto, de tal modo que
provoca o afeto. Por exemplo: saber
que Cristo morreu por nds nao
permanece (somente) conhecimento,
mas torna-se necessariamente afeto,
amor» [18]. Nessa linha, Sdo John
Henry Newman tomou como lema a
frase “ Cor ad cor loquitur”, porque,
além de toda dialética, o Senhor
salva-nos falando ao nosso coragao a
partir de seu Sagrado Coracao.
Seguindo ele, grande pensador, esta
mesma logica fazia com que o lugar
do encontro mais profundo consigo
mesmo e com o0 Senhor ndo fosse a
leitura ou a reflexdo, mas o dialogo
orante, de coracdo a coragao, com
Cristo vivo e presente. E por isso que
Newman encontrava na Eucaristia o


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn17
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn18

Coracdo de Jesus Cristo vivo, capaz
de libertar, de dar sentido a cada
momento e de derramar a
verdadeira paz sobre o ser humano:
«O Coracdo Sacratissimo e
Amorosissimo de Jesus, estas
escondido na Sagrada Eucaristia, e
continuas a bater por nos [...]. Eu te
adoro, entdo, com todo o meu melhor
amor e temor, com meu carinho
fervoroso, com a minha vontade
mais conquistada e resolvida. O meu
Deus, quando tu te rebaixas a sofrer
para (que eu possa) receber-te, para
comer e beber a Ti, e Tu por um
tempo fazes a tua morada dentro de
mim, 6 faca meu coracdo bater com o
teu Coracdo. Purifica-o de tudo o que
é terreno, de tudo o que é orgulhoso
e sensual, tudo o que é duro e cruel,
de toda a perversidade, de toda a
desordem, de todo amortecimento.
Entdo, encha-o de Ti, que nem os
acontecimentos do dia, nem as
circunstancias do tempo possam ter
0 poder de perturba-lo, mas que em



teu amor e temor possa ter paz»
[19].

27. Perante o Coracgao de Jesus vivo e
atual, o nosso intelecto, iluminado
pelo Espirito, compreende as
palavras de Jesus. Assim, a nossa
vontade pde-se em acdo para as
praticar. Mas isso poderia
permanecer como uma forma de
moralismo autossuficiente. Ouvir,
saborear e honrar o Senhor pertence
ao coracao. SO o coracdo € capaz de
colocar as outras faculdades e
paixdes e toda a nossa pessoa numa
atitude de reveréncia e obediéncia
amorosa ao Senhor.

O mundo pode mudar a partir do
coracao

28. SO a partir do coragdo é que as
nossas comunidades serdo capazes
de unir e pacificar os diferentes
intelectos e vontades, para que o
Espirito nos possa guiar como uma
rede de irmdos, porque a pacificacdo


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn19

é também uma tarefa do coracdo. O
Coracao de Cristo é éxtase, € saida, é
dom, é encontro. N’Ele tornamo-nos
capazes de nos relacionarmos uns
com os outros de forma saudavel e
feliz, e de construir neste mundo o
Reino de amor e de justica. O nosso
coracdo unido ao de Cristo é capaz
deste milagre social.

29. Levar o coracao a sério tem
consequéncias sociais. Como ensina
o Concilio Vaticano II, «temos, com
efeito, de reformar o nosso coracao,
com os olhos postos no mundo
inteiro e naquelas tarefas que
podemos realizar juntos para o
progresso da humanidade» [20].
Porque «os desequilibrios de que
sofre o mundo atual estdo ligados
com aquele desequilibrio
fundamental que se radica no
coracdo do homem» [21]. Perante os
dramas do mundo, o Concilio
convida-nos a regressar ao coracao,
explicando que o ser humano «pela


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn20
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn21

sua interioridade, transcende o
universo das coisas: tal é o
conhecimento profundo que ele
alcanca quando reentra no seu
interior, onde Deus, que perscruta os
coracgoes (cf. 1 Sm 16, 7; Jr 17, 10), 0
espera, e onde ele, sob o olhar do
Senhor, decide da propria sorte» [22].

30. Isto ndo significa confiar
demasiado em nds proprios. Sejamos
cautelosos: tenhamos consciéncia de
que 0 nosso coracao nao é
autossuficiente; é fragil e ferido. Tem
dignidade ontoldgica, mas ao mesmo
tempo deve procurar uma vida mais
digna [23]. O Concilio Vaticano II
também diz que «o fermento
evangélico despertou e desperta no
coracdo humano uma irreprimivel
exigéncia de dignidade» [24], ainda
que ndo baste apenas conhecer o
Evangelho, ou fazer mecanicamente
0 que ele nos manda, para viver de
acordo com esta dignidade.
Precisamos da ajuda do amor divino.


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn22
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn23
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn24

Recorramos, pois, ao Coracdo de
Cristo, o centro do seu ser, que € uma
fornalha ardente de amor divino e
humano, a mais alta plenitude que a
humanidade pode atingir. E ai, nesse
Coracao, que finalmente nos
reconhecemos e aprendemos a amar.

31. Por ultimo, esse Coracao Sagrado
€ o principio unificador da realidade,
porque «Cristo é o coracdo do
mundo; a sua Pascoa de morte e
ressurreicdo € o cerne da histdria
que, gracas a Ele, é histdria da
salvacdo» [25]. Todas as criaturas
avancam «juntamente conosco e
atraveés de nos, para a meta comuin,
que é Deus, numa plenitude
transcendente onde Cristo
ressuscitado tudo abraca e ilumina»
[26]. Diante do Coracdo de Cristo,
peco mais uma vez ao Senhor que
tenha compaixdo desta terra ferida,
que Ele quis habitar como um de nos.
Que derrame os tesouros da sua luz e
do seu amor, para que 0 nosso


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn25
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn26

mundo, que sobrevive entre guerras,
desequilibrios socioeconomicos,
consumismo e o uso anti-humano da
tecnologia, recupere o que é mais
importante e necessario: o coracao.

CAPITULO II
GESTOS E PALAVRAS DE AMOR

32. O Coracgao de Cristo, que
simboliza o centro pessoal de onde
brota o seu amor por nds, é o nucleo
vivo do primeiro anuncio. Ali se
encontra a origem da nossa fé, a
fonte que mantém vivas as
convicgdes cristas.

Gestos que refletem o coracao

33. O modo como nos ama € algo que
Cristo ndo quis explicar-nos
exaustivamente. Mostra-o nos seus
gestos. Observando-O, podemos



descobrir como trata cada um de nos,
mesmo que nos custe perceber isso.
Procuremos, pois, onde a nossa fé
pode reconhecé-Lo: no Evangelho.

34. O Evangelho diz que Jesus «veio
para os seus» (Jo 1, 11). Os “seus”
somos nads, pois ndo nos trata como
algo estranho. Considera-nos como
propriedade sua, que guarda com
cuidado, com afeto. Trata-nos como
seus. Isto ndo significa que sejamos
seus escravos; Ele proprio o nega:
«Nao vos chamo servos» (Jo 15, 15). O
que Ele propoe é a pertenca mutua
dos amigos. Veio, superou todas as
distancias, tornou-se proximo de nos,
como as coisas mais simples e
quotidianas da existéncia.
Efetivamente, Ele tem outro nome,
que é “Emanuel” e significa “Deus
conosco”, Deus proximo a nossa vida,
vivendo entre nos. O Filho de Deus
encarnou e «esvaziou-se a si mesmao,
tomando a condicdo de servo» (Fl 2,
7).



35. Isto se torna evidente quando
vemos 0 modo como age. Esta
sempre a procura, sempre proximo,
sempre aberto ao encontro.
Contemplamos isto quando se detém
a conversar com a Samaritana, junto
do po¢o onde ela ia buscar agua (cf.
Jo 4, 5-7). Vemo-lo quando, no meio
da noite escura, encontra Nicodemos,
que tinha medo de ser visto perto
d’Ele (cf. Jo 3, 1-2). Admiramo-lo
quando, sem se envergonhar, deixa
que uma prostituta lhe lave os pés
(cf. Lc 7, 36-50); quando diz, olhos
nos olhos, a mulher adultera: “Nao te
condeno” (Jo 8, 11); ou quando,
perante a indiferenca dos discipulos,
diz afetuosamente ao cego do
caminho: “Que queres que te

faca?” (Mc 10, 51). Cristo mostra que
Deus é proximidade, compaixao e
ternura.

36. Se curava alguém, preferia
aproximar-se: «Jesus estendeu a mao
e tocou-o» ( Mt 8, 3); «tocou-lhe na



mao» ( Mt 8, 15); «tocou-lhes nos
olhos» (Mt 9, 29). E, como faz uma
mae, curou os doentes até com a
propria saliva (cf. Mc 7, 33) para que
nao O sentissem alheio as suas vidas.
Porque «o Senhor conhece a bela
ciéncia das caricias. A ternura de
Deus ndo nos ama com palavras;
aproxima-se de nos e, estando perto,
da-nos o seu amor com toda a
ternura possivel» [27].

37. Visto que nos custa confiar,
porque fomos feridos por tantas
falsidades, agressdes e desilusoes, ele
sussurra-nos ao ouvido: «Filho, tem
confianca» (Mt 9, 2); «Filha, tem
confianga» (Mt 9, 22). Trata-se de
vencer o medo e de tomar
consciéncia de que, com Ele, ndo
temos nada a perder. A Pedro, que
estava desconfiado, «Jesus estendeu-
lhe a méo, segurou-o e disse-lhe: [...]
“Porque duvidaste?”» (Mt 14, 31).
Nao tenhas medo. Deixa-O
aproximar-se e sentar-se ao teu lado.


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn27

Podemos duvidar de muitas pessoas,
mas ndo d’Ele. E ndo te paralises por
causa dos teus pecados.Recorda-te
que muitos pecadores «sentaram-se
com Ele» (Mt 9, 10) e Jesus ndo se
escandalizou com nenhum deles. Os
elitistas da religido queixavam-se e
chamavam-Lhe «glutdo e bebedor de
vinho, amigo de cobradores de
impostos e pecadores» (Mt 11, 19).
Quando os fariseus criticavam esta
sua proximidade com as pessoas
consideradas humildes ou pecadoras,
Jesus dizia-lhes: «Prefiro a
misericordia ao sacrificio» (Mt 9, 13).

38. Esse mesmo Jesus espera hoje que
lhe dés a possibilidade de iluminar a
tua existéncia, de erguer-te, de
encher-te com a sua forca. Porque,
antes de morrer, disse aos seus
discipulos: «N&o vos deixarei orfaos;
Eu voltarei a vos! Ainda um pouco e
0 mundo ja ndo me vera; vos é que
me vereis» (Jo 14, 18-19). Ele
consegue sempre uma maneira para



se manifestar na tua vida, para que
tu O possas encontrar.

O olhar

39. O Evangelho conta-nos que se
aproximou dele um homem rico,
cheio de ideais, mas sem forcas para
mudar de vida. Entédo «Jesus, fitando
nele o olhar, sentiu afeicdo por

ele» (Mc 10, 21). Consegues imaginar
esse instante, o encontro entre os
olhos deste homem e o olhar de
Jesus? Se te chama, se te convoca
para uma missdo, primeiro Ele olha
para ti, penetra no teu intimo,
percebe e conhece tudo o que ha em
ti, pousa sobre ti 0 seu olhar:
«Caminhando ao longo do mar da
Galileia, Jesus viu dois irmados [...].
Um pouco mais adiante, viu outros
dois irmaos» (Mt 4, 18.21).

40. Muitos textos do Evangelho
mostram-nos que Jesus esta atento as
pessoas, as suas preocupacoes, ao seu
sofrimento. Por exemplo:



«Contemplando a multidao, encheu-
se de compaixdo por ela, pois estava
cansada e abatida» (Mt 9, 36).
Quando nos parece que somos
ignorados por todos, que nao ha
quem se interesse pelo que nos
acontece, que nao temos importancia
para ninguém, Ele permanece atento
a cada um de nos. Foi o que fez notar
a Natanael, que se encontrava so e
ensimesmado: «Antes de Filipe te
chamar, Eu vi-te quando estavas
debaixo da figueira!» (Jo 1, 48).

41. Precisamente porque esta atento,
é capaz de reconhecer cada boa
intencdo que temos, cada pequena
boa acdo que praticamos. O
Evangelho diz que «Viu também uma
viuva pobre depositar [no cofre do
tesouro do templo] duas
moedinhas» (Lc 21, 2) e
imediatamente o fez notar aos seus
apostolos. Jesus presta atencao de tal
modo que admira as coisas boas que
encontra em nods. Quando o



centurido Lhe suplicou com toda a
confianca, «Jesus, ao ouvi-lo,
admirou-se» (Mt 8, 10). Como € belo
saber que, se outros ignoram as
nossas boas intencdes ou as coisas
positivas que fazemos, Jesus ndo so
ndo as ignora como até as admira.

42. Enquanto ser humano, tinha
aprendido isto de Maria, sua mae.
Ela, que tudo contemplava com
cuidado e «guardava tudo no seu
coracdo» (Lc 2, 19.51), ensinou-O
desde muito cedo, na companhia de
Sao José, a prestar atencao.

As palavras

43. Embora nas Escrituras tenhamos
a sua Palavra sempre viva e atual,
por vezes Jesus fala interiormente e
convoca-nos para nos conduzir ao
melhor lugar. Esse lugar melhor é o
seu proprio Coracdo. Ele chama-nos
para nos introduzir no lugar onde
podemos recuperar a forca e a paz:
«Vinde a mim, todos os que estais



cansados e oprimidos, que Eu hei de
aliviar-vos» (Mt 11, 28). Por isso, pede
aos seus discipulos: «Permanecei em
mim» (Jo 15, 4).

44. As palavras que Jesus pronunciou
indicavam que a sua santidade nao
elimina os sentimentos. Por vezes,
mostravam um amor apaixonado,
que sofre por nos, se comove, se
lamenta e chega, até mesmo, as
lagrimas. E evidente que Ele ndo era
indiferente as preocupacoes e
angustias comuns das pessoas, como
o0 cansaco ou a fome: «Tenho
compaixdo desta multiddo [...] Ndo
tém nada para comer [...]
desfalecerdo no caminho, e alguns
vieram de longe» (Mc 8, 2-3).

45. O Evangelho néo esconde os
sentimentos de Jesus em relacdo a
Jerusalém, a cidade amada: «Quando
se aproximou, ao ver a cidade, Jesus
chorou sobre ela» (Lc 19, 41) e
exprimiu o seu maior desejo: «Se



neste dia também tu tivesses
conhecido o que te pode trazer a
paz!» (Lc 19, 42). Os evangelistas,
embora por vezes O mostrem
poderoso ou glorioso, ndo deixam de
exprimir os seus sentimentos diante
da morte e da dor dos amigos. Antes
de contar que, junto do tumulo de
Lazaro, «Jesus comecou a chorar» (Jo
11, 35), o Evangelho detém-se a dizer
que «Jesus era muito amigo de Marta,
da sua irma e de Lazaro» (Jo 11,5) e
que, ao ver Maria e 0s seus
companheiros a chorar, «suspirou
profundamente e comoveu-se» (Jo 11,
33).A narracdo ndo deixa duvidas de
que se trata de um pranto sincero,
que nasce de uma perturbacao
interior. Por fim, a angustia de Jesus
perante a sua propria morte violenta,
as maos daqueles que tanto amava,
também ndo ficou escondida:
«comecou a sentir pavor e a
angustiar-se» (Mc 14, 33), a ponto de
dizer: «<a minha alma estd numa
tristeza mortal» (Mc 14, 34). Esta



perturbacao interior exprime-se com
toda a sua forca no grito do
Crucificado: «Meu Deus, meu Deus,
porque Me abandonaste?» (Mc 15,
34).

46. Tudo isto, a primeira vista, pode
parecer um mero romanticismo
religioso. No entanto, é o que ha de
mais sério e mais decisivo. Encontra
a sua expressdo maxima em Cristo
pregado numa cruz. Essa é a palavra
de amor mais eloquente. Ndo se trata
de algo superficial, ndo é puro
sentimento, ndo é uma alienacdo
espiritual. E amor. Por isso, quando
Sdo Paulo procurava as palavras
certas para explicar a sua relagao
com Cristo, disse:«amou-me e a Si
mesmo se entregou por mim» (Gl 2,
20). Esta era a sua maior convicgao:
saber-se amado. A entrega de Cristo
na cruz subjugava-o, mas so fazia
sentido porque havia algo ainda
maior do que essa entrega: “Amou-
me”. Quando muitas pessoas



procuravam em varias propostas
religiosas salvacgdo, bem-estar ou
seguranca, Paulo, tocado pelo
Espirito, soube olhar além e
maravilhar-se com o que ha de maior
e mais fundamental: “Amou-me”.

47. Depois de contemplar Cristo,
vendo o que 0s seus gestos e palavras
nos revelam do seu Coracdo,
recordemos agora como a Igreja
reflete sobre o santo mistério do
Coracdo do Senhor.

CAPITULO III

ESTE E O CORACAO QUE TANTO
AMOU

48. A devocgdo ao Coracdo de Cristo
ndo € o culto a um orgao separado da
Pessoa de Jesus. O que contemplamos
e adoramos € a Jesus Cristo por
inteiro, o Filho de Deus feito homem,



representado numa imagem sua em
que se destaca o seu coracdo. Neste
caso, o coracdo de carne é entendido
como imagem ou sinal privilegiado
do centro mais intimo do Filho
incarnado e do seu amor ao mesmo
tempo divino e humano, porque,
mais do que qualquer outro membro
do seu corpo, é «o indice natural ou o
simbolo da sua imensa caridade»
[28].

Adoracao a Cristo

49. ¥ indispensavel sublinhar que
nos relacionamos com a Pessoa de
Cristo, através da amizade e da
adoracdo, atraidos pelo amor
representado na imagem do seu
Coracdo. Veneramos essa imagem
que O representa, mas a adoracao
dirige-se apenas a Cristo vivo, na sua
divindade e em toda a sua
humanidade, para nos deixarmos
abracar pelo seu amor humano e
divino.


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn28

50. Seja qual for a imagem utilizada,
é certo que o objeto de adoracdo é o
Coracdo vivo de Cristo — e nunca uma
imagem —, porque faz parte do seu
Corpo santissimo e ressuscitado,
inseparavel do Filho de Deus que o
assumiu para sempre. Ele é adorado
enquanto «o corac¢do da pessoa do
Verbo a quem esta unido de modo
inseparavel» [29]. Ndo o adoramos
isoladamente, mas na medida em
que com esse Coracdo € o proprio
Filho incarnado que vive, ama e
recebe o nosso amor. Por isso,
qualquer ato de amor ou de adoragao
ao seu Coracdo € «na realidade e
propriamente tributado ao Cristo
mesmo» [30], porque se refere
espontaneamente a Ele e é «o
simbolo e a imagem expressa da
infinita caridade de Cristo» [31].

51. Por isso, ninguém deve pensar
que esta devocdo nos possa separar
ou distanciar de Jesus Cristo e do seu
amor. De modo espontaneo e direto,


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn29
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn30
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn31

ela dirige-nos a Ele e s6 a Ele, que nos
chama a uma amizade valiosa, feita
de didlogo, afeto, confianca e
adoracdo. Este Cristo com o seu
coracao trespassado e ardente € o
mesmo Cristo que por amor nasceu
em Belém, percorreu a Galileia
curando, acariciando, derramando
misericordia, e amou-nos até ao fim,
estendendo os bracos na cruz. Por
fim, € 0 mesmo que ressuscitou e
vive gloriosamente no meio de nos.

A veneracao da sua imagem

52. Convém notar que a imagem de
Cristo com o seu coracao, ainda que
de maneira nenhuma possa ser
objeto de adoracgdo, ndo é uma
imagem qualquer, entre muitas
outras que poderiamos escolher. Nao
é algo inventado de modo abstrato
ou desenhado por um artista, «ndo é
um simbolo imagindario, € um
simbolo real, que representa o
centro, a fonte da qual brotou a



salvacdo para a humanidade inteira»
[32].

53. Ha uma experiéncia humana
universal que torna esta imagem
unica. Pois ndo ha duvida que, ao
longo da histdria e em varias partes
do mundo, o coracdo se tenha
tornado um simbolo da intimidade
mais pessoal e também do afeto,
emocoes e capacidade de amar. Para
além de qualquer explicacao
cientifica, uma mao colocada sobre o
coracdo de um amigo exprime um
afeto especial; quando uma pessoa se
apaixona e esta perto da pessoa
amada, o batimento cardiaco acelera;
quando alguém sofre um abandono
ou uma desilusdo por parte da
pessoa amada, sente uma espécie de
forte opressdo no cora¢ao.Por outro
lado, para exprimir que algo é
sincero, que vem realmente do
centro da pessoa, afirma-se: “Digo-o
do fundo do coragdo”. A linguagem
poética nao pode ignorar a forca


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn32

destas experiéncias. Por isso, é
inevitavel que, ao longo da historia, o
coracao tenha alcancado uma forca
simbdlica unica, que nao é
meramente convencional.

54. E, pois, compreensivel que a
Igreja tenha escolhido a imagem do
coracao para representar o amor
humano e divino de Jesus Cristo e o
nucleo mais intimo da sua Pessoa.
Mas, se a imagem de um coracao com
chamas de fogo pode ser um simbolo
eloquente que nos recorda o amor de
Jesus Cristo, é conveniente que esse
coracao faca parte de uma imagem
de Jesus Cristo.Isto torna ainda mais
significativo o seu apelo a uma
relacdo pessoal de encontro e de
dialogo [33]. Essa imagem venerada
de Cristo, onde se destaca o seu
coracao amoroso, tem ao mesmo
tempo um olhar que apela ao
encontro, ao didlogo e a confianca;
tem maos fortes capazes de nos
sustentar; tem uma boca que nos fala


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn33

de uma forma tnica e
personalissima.

55. O coracdo tem o valor de ser
percebido ndo como um 0rgao
separado, mas como um centro
intimo que gera unidade e, a0 mesmo
tempo, como expressdo da totalidade
da pessoa, o que ndo acontece com
outros orgaos do corpo humano. Se é
0 centro intimo da totalidade da
pessoa e, portanto, uma parte que
representa o todo, poderiamos
facilmente desnaturaliza-lo caso o
contemplassemos separado da figura
do Senhor. A imagem do coracao
deve remeter-nos para a totalidade
de Jesus Cristo no seu centro
unificador e, a partir desse,
simultaneamente deve levar-nos a
contemplar Cristo em toda a beleza e
riqueza da sua humanidade e da sua
divindade.

56. Isto vai além da atracdo que
podem gerar as varias imagens do



Coracdo de Cristo, pois ndo é que,
diante das imagens de Cristo, «se
deva pedir alguma coisa a essas
imagens ou depositar confianca
nelas como antigamente faziam os
pagaos», mas que «por meio das
imagens que beijamos e diante das
quais nos descobrimos e prostramos,
adoramos a Cristo» [34].

57. Além disso, algumas destas
imagens podem parecer-nos pouco
atrativas e ndo nos mover muito ao
amor e a oracao. Isso é secundario,
pois a imagem néo é mais do que
uma figura motivadora, e, como
diriam os orientais, ndo devemos
fixar-nos no dedo que aponta para a
lua. Enquanto a Eucaristia é
presenca real a ser adorada, neste
caso trata-se apenas de uma imagem
que, embora tenha sido abencoada,
nos convida a ir além dela, nos
orienta a elevar e unir o nosso
proprio coracgdo ao de Cristo vivo. A
imagem venerada convoca, aponta,


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn34

conduz, a fim de dedicarmos tempo
ao encontro com Cristo e a sua
adoracao, conforme nos pareca
melhor imagina-Lo. Assim, olhando a
imagem, estamos diante de Cristo, e
diante d’Ele «o amor se detém,
contempla o mistério, desfruta dele
em siléncio» [35].

58. Dito tudo isto, ndo devemos
esquecer que esta imagem do
coracdo nos fala de carne humana,
da terra, e por isso nos fala também
de Deus que quis entrar na nossa
condicdo historica, fazer-se historia e
partilhar o nosso caminho terreno.
Uma forma de devocdo mais abstrata
ou estilizada ndo sera
necessariamente mais fiel ao
Evangelho, porque neste sinal
sensivel e acessivel se manifesta o
modo como Deus quis revelar-se e
tornar-se proximo de nos.

Amor sensivel


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn35

59. Amor e coracdo ndo estao
necessariamente unidos, pois num
coracdo humano podem reinar o
odio, a indiferenca e o egoismo.
Porém, ndo atingimos a nossa plena
humanidade se ndo saimos de nos
mesmos, tal como ndo nos tornamos
inteiramente nds mesmos se ndo
amamos. Portanto, o centro mais
intimo da nossa pessoa, criado para o
amor, so realizara o projeto de Deus
enquanto amar. Assim, o simbolo do
coracdo simboliza ao mesmo tempo o
amor.

60. O Filho eterno de Deus, que
infinitamente me transcende, quis
amar-me também com um coragao
humano. Os seus sentimentos
humanos tornam-se o sacramento de
um amor infinito e definitivo. O seu
coracao ndo é, portanto, um simbolo
fisico que sO exprime uma realidade
meramente espiritual ou separada da
matéria. O olhar dirigido ao Coragao
do Senhor contempla uma realidade



fisica: a sua carne humana, que
torna possivel que Cristo tenha
emocodes e sentimentos muito
humanos - como nds —, embora
plenamente transformados pelo seu
amor divino. A devocdo deve
alcancar o amor infinito da pessoa
do Filho de Deus, mas é preciso
afirmar que este é inseparavel do seu
amor humano e, para isso, ajuda-nos
a imagem do seu coracdo de carne.

61. Se ainda hoje no sentimento
popular o coracgao é percebido como
o centro afetivo de todo o ser
humano, é ele que melhor pode
significar o amor divino de Cristo
que estd unido para sempre e de
modo inseparavel ao seu amor
integralmente humano. Ja Pio XII
recordava que a Palavra de Deus,
quando «descreve o amor do coragao
de Jesus, ndo compreende somente a
caridade divina, mas se estende
também aos sentimentos do afeto
humano. [...] Por conseguinte, o



coracdo de Cristo, unido
hipostaticamente a pessoa divina do
Verbo, sem duvida deve ter palpitado
de amor e de qualquer outro afeto
sensivel» [36].

62. Contrariamente a alguns que
negavam ou relativizavam a
verdadeira humanidade de Cristo,
nos Padres da Igreja encontramos
uma forte afirmacao da realidade
concreta e tangivel do afeto humano
do Senhor. Assim, Sdo Basilio
sublinhava que a incarnacéo do
Senhor ndo era algo de fantasioso,
mas que «0 Senhor possuia os afetos
naturais» [37]. Sdo Jodo Crisdstomo
propunha um exemplo: «Se ndo
tivesse possuido a nossa natureza,
ndo teria experimentado a tristeza
uma e outra vez» [38]. Santo
Ambrosio afirmava: «Como tomou a
alma, tomou também as paixdes da
alma» [39]. E Santo Agostinho
apresentava os afetos humanos como
uma realidade que, uma vez


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn36
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn37
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn38
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn39

assumida por Cristo, ja ndo € alheia a
vida da graca: «O Senhor Jesus, ndo
obrigado por necessidade, mas por
voluntaria compaixdo assumiu este
sentimento de fraqueza humana,
como aceitara a propria carne na
condicdo da humana fraqueza, para
[...] se a algum deles [os membros da
Igreja] acontecer contristar-se e
condoer-se no meio das tentacoes
humanas, ndo julgue-se por isso
alheio a graca de Deus» [40].
Finalmente, Sdo Jodo Damasceno
considera esta real experiéncia
afetiva de Cristo na sua humanidade
como um sinal de que Ele assumiu
integralmente a nossa natureza —e
ndo parcialmente — para a redimir e
transformar por inteiro. Assim,
Cristo assumiu todos os elementos
que compoOem a natureza humana, a
fim de que todos eles fossem
santificados [41].

63. Vale a pena retomar aqui a
reflexdo de um tedlogo que


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn40
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn41

reconhece que, sob a influéncia do
pensamento grego, a teologia relegou
durante muito tempo 0 corpo e 0s
sentimentos ao universo do «pre-
humano, sub-humano ou tentador do
verdadeiramente humano», mas «o
que a teologia ndo resolveu na teoria,
foi resolvido pela espiritualidade na
pratica. A espiritualidade e a
religiosidade popular mantiveram
viva a relagdo com o0s aspectos
somaticos, psicoldgicos e historicos
de Jesus. A Via-Sacra, a devocgao as
suas chagas, a espiritualidade do
Preciosissimo Sangue, a devocdo ao
Coracao de Jesus, as praticas
eucaristicas [...]: tudo isso preencheu
as lacunas da teologia, alimentando a
imaginacdo e o coracdo, 0 amor e a
ternura por Cristo, a esperanca e a
memoria, o desejo e a nostalgia. A
razdo e a ldgica tomaram outros
caminhos» [42].

Triplice amor


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn42

64. Entretanto, nao nos detemos so
nos seus sentimentos humanos, por
mais belos e comoventes que sejam,
pois, contemplando o Coragdo de
Cristo reconhecemos como nos seus
sentimentos nobres e sadios, na sua
ternura, no vibrar do seu afeto
humano, se manifesta toda a verdade
do seu amor divino e infinito. Assim
0 exprimiu Bento XVI: «Do horizonte
infinito do seu amor, Deus quis
entrar nos limites da histdria e da
condi¢do humana, assumiu um corpo
e um coracdo; de modo que nas
possamos contemplar e encontrar o
infinito no finito, o Mistério invisivel
e inefavel no Coracdo humano de
Jesus, o Nazareno» [43].

65. Na realidade, ha um triplice amor
que esta contido e nos deslumbra na
imagem do Coracdo do Senhor.
Primeiramente, o amor divino
infinito que encontramos em Cristo.
Mas, pensamos também na dimensao
espiritual da humanidade do Senhor.


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn43

Desde esse ponto de vista, «o coracao
de Cristo é simbolo de enérgica
caridade, que, infundida em sua
alma, constitui o precioso dote da sua
vontade humana [...]. Finalmente [...]
é simbolo do seu amor sensivel» [44].

66. Estes trés amores ndo sao
capacidades separadas, funcionando
de forma paralela ou desconexa, mas
atuam e exprimem-se em conjunto e
num fluxo constante de vida: «A luz
da fé, pela qual cremos que na
pessoa de Cristo estdo unidas a
natureza humana e a natureza
divina, podemos conceber os
estreitissimos vinculos que existem
entre o amor sensivel do coracao
fisico de Jesus e o seu duplo amor
espiritual, o humano e o divino» [45].

67. Por isso, entrando no Coracdo de
Cristo, sentimo-nos amados por um
coracdo humano, cheio de afetos e
sentimentos como 0S nossos. A sua
vontade humana quer amar-nos


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn44
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn45

livremente, e esse querer espiritual
esta plenamente iluminado pela
graca e pela caridade. Quando
chegamos ao mais intimo desse
Coracdo, somos inundados pela
gloria incomensuravel do seu amor
infinito de Filho eterno, que ja ndo
podemos separar do seu amor
humano. E precisamente no seu
amor humano, e ndo afastando-nos
dele, que encontramos o seu amor
divino; encontramos «o infinito no
finito» [46].

68. E ensinamento constante e
definitivo da Igreja que a nossa
adoracdo da sua Pessoa € unica, e
abrange inseparavelmente tanto a
sua natureza divina como a sua
natureza humana. Desde os tempos
antigos, a Igreja ensinou que
devemos «adorar um Uunico e mesmo
Cristo, Filho de Deus e do homem, de
duas e em duas naturezas
inseparaveis e indivisas» [47]. E isto
«com uma unica adoracao [...], visto


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn46
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn47

que o Verbo veio a ser carne» [48]. De
modo algum Cristo é «adorado em
duas naturezas, introduzindo com
isto duas adoragbes», mas deve-se
«venerar com unica adoracgao o Deus
Verbo encarnado junto com a sua
carne» [49].

69. Sdo Jodo da Cruz quis exprimir
que, na experiéncia mistica, o amor
incomensuravel de Cristo
ressuscitado ndo é sentido como
estranho a nossa vida. O Infinito de
algum modo desce para que, através
do Coracdo aberto de Cristo,
possamos experimentar um encontro
de amor verdadeiramente reciproco:
«E bem possivel que a ave de voo
baixo possa prender a Aguia-real das
alturas, quando Ela Se abaixa
querendo ser presa» [50]. E explica
que «vendo a esposa ferida pelo seu
amor, acorre ao seu gemido, ferido
também Ele pelo amor dela; é que,
nos apaixonados, a ferida de um é de
ambos, e os dois sentem o0 mesmo»


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn48
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn49
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn50

[51]. Este mistico entende a figura do
lado ferido de Cristo como um apelo
a plena unido com o Senhor. Ele é o
cervo vulnerado, ferido quando
ainda ndo nos tinhamos deixado
tocar pelo seu amor, que desce as
correntes de agua para saciar a sua
propria sede e que encontra conforto
sempre que nos dirigimos a Ele:

«Volta, minha pomba,
Que, ferido, o veado
La no outeiro assoma

Ao sopro do teu voo e o fresco toma»
[52].

Perspectivas trinitarias

70. A devocgdo ao Coracdo de Jesus é
marcadamente cristolégica; € uma
contemplacdo direta de Cristo que
convida a unido com Ele. Isto é
legitimo, se tivermos em conta o que
pede a Carta aos Hebreus: correr a


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn51
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn52

nossa prova «tendo os olhos postos
em Jesus» ( Heb 12, 2). Entretanto,
ndo podemos ignorar que, a0 mesmo
tempo, Jesus se apresenta como o
caminho para ir ao Pai: «Eu sou o
caminho [...]. Ninguém pode ir ao Pai
sendo por mim» ( Jo 14, 6). Ele quer
conduzir-nos ao Pai. E por isso que a
pregacdo da Igreja, desde o inicio,
ndo nos detém em Jesus Cristo, mas
nos conduz ao Pai. Ele é quem por
fim, enquanto plenitude originaria,
deve ser glorificado [53].

71. Detenhamo-nos, por exemplo, na
carta aos Efésios, onde podemos ver
com forga e clareza como a nossa
adoracao se dirige ao Pai: «<Eu dobro
os joelhos diante do Pai» ( Ef 3, 14).
«Um s6 Deus e Pai de todos, que
reina sobre todos, age por todos e
permanece em todos» ( Ef 4, 6). «Sem
cessar, dai gracas por tudo a Deus
Pai» ( Ef 5, 20). O Pai é Aquele a quem
estamos destinados (cf. 1 Cor 8, 6).
Por isso, Sdo Jodo Paulo II dizia que


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn53

«toda a vida crista é como uma
grande peregrinacdo para a casa do
Pai» [54]. F o0 que experimentou
Santo Indcio de Antioquia no seu
caminho para o martirio: «Dentro de
mim, ha uma agua viva, que
murmura e diz: “Vem para o Pai”»
[55].

72. Ele é, acima de tudo, o Pai de
Jesus Cristo: «Bendito seja o Deus, Pai
de Nosso Senhor Jesus Cristo» ( Ef1,
3). E «0 Deus de Nosso Senhor Jesus
Cristo, o Pai a quem pertence a
gloria» ( Ef1, 17). Quando o Filho se
fez homem, todos os desejos e
aspiracdes do seu coracdo humano se
dirigiam ao Pai. Se virmos como
Cristo se referia ao Pai, podemos
constatar este fascinio do seu
coracdo humano, esta orientacao
perfeita e constante para o Pai [56]. A
sua histdria nesta nossa terra foi um
caminhar sentindo no seu coracao
humano um apelo incessante para ir
ao Pai [57].


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn54
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn55
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn56
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn57

73. Sabemos que a palavra aramaica
que Ele usou para se dirigir ao Pai foi
“Abba”, que significa “paizinho”. No
seu tempo, esta familiaridade
incomodava alguns (cf. Jo 5, 18). E a
expressdo que Jesus usa para falar
com o Pai quando surgiu a angustia
da morte: «Abbd, Pai, tudo te é
possivel; afasta de mim este calice!
Mas ndo se faca o que Eu quero, e
sim o que Tu queres» (Mc 14, 36).
Reconheceu-se sempre amado pelo
Pai: «por me teres amado antes da
criagdo do mundo» (Jo 17, 24). E, no
seu coracdo humano, Jesus ficou em
éxtase ao ouvir o Pai dizer-lhe: «Tu és
o meu Filho muito amado, em ti pus
todo o meu agrado» (Mc 1, 11).

74. O quarto Evangelho diz que o
Filho eterno do Pai esteve sempre
«no seio do Pai» [58] (Jo 1, 18). Santo
Ireneu refere-se ao «Filho de Deus
[...] existindo desde sempre junto do
Pai» [59]. E Origenes sustenta que o
Filho persevera «na contemplagao


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn58
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn59

perpétua da profundeza paterna»
[60]. Por isso, quando o Filho se fez
homem, passou noites inteiras a
comunicar com o Pai amado, no cimo
da montanha (cf. Lc 6, 12). Dizia:
«Tenho de estar na Casa do Meu
Pai» ( Lc 2, 49). Vejamos as suas
expressoes de louvor: «Jesus
estremeceu de alegria sob a acdo do
Espirito Santo e disse: “Bendigo-te, 6
Pai, Senhor do Céu e da Terra”» ( Lc
10, 21). E as suas ultimas palavras,
cheias de confianca, foram: «Pai, nas
tuas maos entrego o meu espirito» (
Lc 23, 46).

75. Voltemos agora o nosso olhar
para o Espirito Santo, que enche o
Coracdo de Cristo e arde n’Ele.
Porque, como dizia Sdo Jodo Paulo II,
o Coracdo de Cristo € «a obra-prima
do Espirito Santo» [61]. N&o se trata
apenas de uma coisa do passado, pois
«no Coracdo de Cristo é viva a acao
do Espirito Santo, ao qual Jesus
atribuiu a inspiracao da sua missdo


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn60
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn61

(cf. Lc 4,18;1s 61, 1) e do qual na
Ultima Ceia prometera o envio. E o
Espirito que ajuda a acolher a
riqueza do sinal do lado trespassado
de Cristo, do qual brotou a Igreja (cf.
Const. Sacrosanctum Concilium, 5)»
[62]. Em suma, «s0 o Espirito Santo
pode abrir diante de nds esta
plenitude do “homem interior”, que
se encontra no Coracdo de Cristo.
Somente Ele pode fazer com que
desta plenitude consigam haurir
forca, gradualmente, também os
nossos coragdes humanos» [63].

76. Se buscamos aprofundar o
mistério da acdo do Espirito, vemos
que Ele geme em nos e diz “Abba”:
«Porque sois filhos, Deus enviou aos
nossos coragodes o Espirito do seu
Filho, que clama: “Abba! — Pai!”» (Gl
4, 6). Com efeito, «esse mesmo
Espirito da testemunho ao nosso
espirito de que somos filhos de
Deus» (Rm 8, 16).A acdo do Espirito
Santo no coracdo humano de Cristo


https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_po.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn62
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn63

provoca constantemente esta atragao
ao Pai. E quando pela graca nos une
aos sentimentos de Cristo, faz-nos
participantes da relacdo do Filho
com o Pai, é o «Espirito que faz de
v6s filhos adoptivos. E por Ele que
clamamos: Abba, 6 Pai!» (Rm 8, 15).

77. Assim, a nossa relacdo com o
Coracdo de Cristo transforma-se sob
0 impulso do Espirito, que nos
orienta para o Pai, fonte da vida e
origem ultima da graca. O proprio
Cristo ndo deseja que nos
detenhamos somente n’Ele. O amor
de Cristo é «revelacdo da
misericordia do Pai» [64]. O seu
desejo é que, impelidos pelo Espirito
que brota do seu Coracdo, “com Ele e
n’Ele” nos dirijamos ao Pai. A gloria
dirige-se ao Pai “por” Cristo [65],
“com” Cristo [66] e “em” Cristo [67].
Séo Jodo Paulo IT ensinou que «o
Coracdo do Salvador convida a subir
de novo ao amor do Pai, que é a fonte
de todo o amor auténtico» [68]. E isto


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn64
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn65
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn66
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn67
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn68

mesmo que o Espirito Santo,
chegando a nos a partir do Coracdo
de Cristo, procura alimentar nos
nossos coragoes. Por isso, a Liturgia,
sob a acdo vivificante do Espirito,
dirige-se sempre ao Pai a partir do
Coracdo ressuscitado de Cristo.

Expressoes recentes do Magistério

78. O Coracao de Cristo esteve
presente na historia da
espiritualidade crista de diversas
maneiras. Na Biblia e nos primeiros
séculos da Igreja, aparecia sob a
figura do lado ferido do Senhor, quer
como fonte de graca, quer como
apelo a um encontro intimo de amor.
Assim reapareceu constantemente
no testemunho de muitos santos até
aos nossos tempos. Nos ultimos
séculos, esta espiritualidade tomou a
forma de um verdadeiro culto ao
Coracdo do Senhor.

79. Alguns dos meus predecessores
referiram-se ao Coracdo de Cristo e,



com expressoes variadas,
convidaram a unir-se a Ele. No final
do século XIX, Ledo XIII convidava-
nos a consagrarmo-nos a Ele e, na
sua proposta, unia ao mesmo tempo
0 apelo a unido com Cristo e a
admiracdo perante o esplendor do
seu amor infinito [69]. Cerca de
trinta anos depois, Pio XI apresentou
esta devocdo como o resumo da
experiéncia da fé crista [70]. Além
disso, Pio XII sustentou que o culto
do Sagrado Coragdo exprime de
forma excelente, como uma sintese
sublime, a nossa adoracao a Jesus
Cristo [71].

80. Mais recentemente, Sao Jodo
Paulo II apresentou o
desenvolvimento deste culto nos
séculos passados como uma resposta
ao crescimento de formas de
espiritualidade rigoristas e
desencarnadas que esqueciam a
misericordia do Senhor, mas ao
mesmo tempo como um apelo


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn69
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn70
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn71

contemporaneo a um mundo que
procura construir-se sem Deus: «A
devocdo ao Sagrado Coracgao, do
modo como se desenvolveu na
Europa de ha dois séculos, sob o
impulso das experiéncias misticas de
Santa Margarida Maria Alacoque, foi
a resposta a rigorosidade jansenista,
que tinha acabado por menosprezar
a infinita misericoérdia de Deus. [...] O
homem do Ano 2000 tem necessidade
do Coracdo de Cristo para conhecer
Deus e para se conhecer a si mesmo;
tem necessidade dele para construir
a civilizacdo do amor» [72].

81. Bento XVI convidava a
reconhecer o Coracdo de Cristo como
uma presenca intima e quotidiana na
vida de todos: «Cada pessoa precisa
de um “centro” da proépria vida, de
uma fonte de verdade e de bondade
da qual haurir no suceder-se das
diversas situacoes e na fadiga da
quotidianidade. Cada um de nos,
quando se detém no siléncio, precisa


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn72

de ouvir ndo s6 o palpitar do proprio
coracdo, mas, mais em profundidade,
0 pulsar de uma presenca de
confianca, percetivel com os sentidos
da fé e contudo muito mais real: a
presenca de Cristo, coracdo do
mundo» [73].

Aprofundamento e atualidade

82. A imagem expressiva e simbolica
do Coracdo de Cristo ndo € o unico
recurso que o Espirito Santo nos da
para encontrar o amor de Cristo, e
tera sempre necessidade de ser
enriquecida, iluminada e renovada
através da meditacdo, da leitura do
Evangelho e do amadurecimento
espiritual. Ja Pio XII dizia que a
Igreja ndo pretende que «no coragao
de Jesus se deva ver e adorar a
chamada imagem formal, quer dizer,
a representacdo perfeita e absoluta
do seu amor divino, ndo sendo
possivel, como ndo é, representar
adequadamente por qualquer


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn73

imagem criada a intima esséncia
desse amor» [74].

83. A devocgdo ao Coracdo de Cristo €
essencial para a nossa vida cristd, na
medida em que significa a nossa
abertura, cheia de fé e de adoracao,
ao mistério do amor divino e
humano do Senhor, até ao ponto de
podermos voltar a afirmar que o
Sagrado Coracgdo é um compéndio do
Evangelho [75]. E preciso lembrar
que as visoes ou manifestacoes
misticas narradas por alguns dos
santos que propuseram
apaixonadamente a devocdo ao
Coracdo de Cristo ndo sdo algo em
que os crentes sejam obrigados a
acreditar como se fossem a Palavra
de Deus [76]. Sdo belos estimulos que
podem motivar e fazer muito bem,
embora ninguém se deva sentir
obrigado a segui-los se ndo achar de
proveito no seu caminho espiritual.
Do mesmo modo, é necessario
recordar sempre, como afirmou Pio


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn74
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn75
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn76

XIIL, que ndo se pode dizer que este
culto «deve a sua origem a
revelacdes privadas» [77].

84. A proposta da comunhéo
eucaristica nas primeiras sextas-
feiras do més, por exemplo, era uma
mensagem forte numa época em que
muitas pessoas deixavam de
comungar por nao confiarem no
perddo divino, na sua misericordia, e
consideravam a comunhdo como
uma espécie de recompensa para 0s
perfeitos.Naquele contexto
jansenista, a promocdo desta pratica
fez muito bem, ajudando-nos a
reconhecer na Eucaristia o amor
gratuito e proximo do Coracdo de
Cristo que nos chama a unido com
Ele. Podemos afirmar que hoje
também faria muito bem por outra
razao: porque no meio do turbilhdo
do mundo atual e da nossa obsessdo
pelo tempo livre, do consumo e da
distracdo, dos telefones e das redes
sociais, esquecemo-nos de alimentar


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn77

a nossa vida com a forca da
Eucaristia.

85. Da mesma forma, ninguém deve
sentir-se obrigado a fazer uma hora
de adoracdo as quintas-feiras. Mas
como ndo o recomendar? Quando
alguém vive com fervor esta pratica,
junto de tantos irmdos e irmas, e
encontra na Eucaristia todo o amor
do Coracdo de Cristo, «adora
juntamente com a Igreja o simbolo e
como que a marca da caridade
divina, caridade que com o coragao
do Verbo encarnado chegou até a
amar o género humano» [78].

86. Isto era dificil de compreender
para muitos jansenistas, que
desprezavam tudo o que era
humano, afetivo, corporeo, e
entendiam, em ultima analise, que
esta devocdo nos afastava da mais
pura adoracdo ao Deus Altissimo. Pio
XII chamou «falso misticismo» [79] a
esta atitude elitista de alguns grupos


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn78
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn79

que viam a Deus tdo alto, tdo
separado, to distante, que
consideravam as expressoes
sensiveis da piedade popular
perigosas e necessitadas de controle
eclesiastico.

87. Poder-se-ia afirmar que hoje,
mais do que o jansenismo,
enfrentamos um forte avanco da
secularizagdo que visa um mundo
livre de Deus. Acrescenta-se a isso, a
multiplicacdo na sociedade de varias
formas de religiosidade sem
referéncia a uma relacdo pessoal
com um Deus de amor, que sdo
novas manifestacdes de uma
“espiritualidade sem carne”. Isto é
real. No entanto, devo advertir que,
no seio da propria Igreja, o nefasto
dualismo jansenista renasceu com
novos rostos. Ganhou forca renovada
nas ultimas décadas, mas é uma
manifestacdo daquele gnosticismo
que ja nos primeiros séculos da fé
crista causava dano a espiritualidade



e ignorava a verdade da “salvacdo da
carne”. Por isso, dirijo o meu olhar
para o Coracdo de Cristo e convido a
renovar esta devocao. Espero que
possa ser atrativa também a
sensibilidade atual e que nos ajude
assim a enfrentar estes velhos e
novos dualismos, aos quais oferece
uma resposta adequada.

88. Gostaria de acrescentar que o
Coracdo de Cristo nos liberta, ao
mesmo tempo, de um outro
dualismo: o de comunidades e
pastores concentrados apenas em
atividades exteriores, em reformas
estruturais desprovidas de
Evangelho, em organizacoes
obsessivas, em projetos mundanos,
em reflexdes secularizadas, em
varias propostas apresentadas como
requisitos que, por vezes, se
pretendem impor a todos.O resultado
é, muitas vezes, um cristianismo que
esqueceu a ternura da fé, a alegria do
servico, o fervor da missao pessoa-a-



pessoa, a cativante beleza de Cristo, a
gratiddo emocionante pela amizade
que Ele oferece e pelo sentido ultimo
que da a vida. Em suma, outra forma
de transcendentalismo enganador,
igualmente desencarnado.

89. Estas doencas tao atuais, das
quais — se nos deixamos aprisionar —
nem sequer sentimos o desejo de ser
curados, levam-me a propor a toda a
Igreja um novo aprofundamento
sobre o amor de Cristo representado
no seu santo Coracdo. Al
encontramos todo o Evangelho, ai
estd sintetizada a verdade em que
acreditamos, ai esta tudo o que
adoramos e procuramos na fé, ai esta
0 que mais precisamos.

90. Perante o Coracao de Cristo, é
possivel voltar a sintese encarnada
do Evangelho e viver o que propus
ha pouco, recordando a amada Santa
Teresa do Menino Jesus: «A atitude
mais adequada é depositar a



confianca do coracdo fora de nos
mesmos, ou seja, na infinita
misericordia de um Deus que ama
sem limites e que deu tudo na Cruz
de Jesus» [80]. Ela viveu-a
intensamente porque descobriu no
coracao de Cristo que Deus é amor:
«A mim deu-me a sua Misericordia
infinita, e é através dela que
contemplo e adoro as demais
perfeicdes divinas» [81]. E por isso
que a oracdo mais popular, dirigida
como um dardo ao Coracao de Cristo,
diz simplesmente: «Eu confio em
Vos» [82]. Ndo sdo necessarias mais
palavras.

91. Nos capitulos seguintes,
destacaremos dois aspectos
fundamentais que a devocao ao
Sagrado Coracdo deve reunir hoje
para continuar a alimentar-nos e a
aproximar-nos do Evangelho: a
experiéncia espiritual pessoal e 0
compromisso comunitario e
missiondrio.


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn80
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn81
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn82

CAPITULO IV
AMOR QUE DA DE BEBER

92. Voltemos a Sagrada Escritura, aos
textos inspirados que sdo o lugar
principal onde encontramos a
Revelacdo. Nelas e na Tradigdo viva
da Igreja esta contido o que o proprio
Senhor nos quis dizer para toda a
historia. A partir da leitura de textos
do Antigo e do Novo Testamento,
recolheremos alguns dos efeitos da
Palavra no longo caminho espiritual
do Povo de Deus.

Sede do amor de Deus

93. A Biblia mostra que uma
abundancia de agua vivificante foi
anunciada ao povo que tinha
caminhado pelo deserto e esperava a
libertacdo: «Tirareis agua com
alegria das fontes da salvacao» (Is 12,
3). Os anuncios messianicos



assumiram a forma de uma fonte de
agua purificadora: «Derramarei
sobre vOs uma agua pura e sereis
purificados [...] introduzirei em vos
um espirito novo» (Ez 36, 25-26). E a
adgua que restituira ao povo uma
existéncia plena, como uma fonte
que jorra do templo e, ao passar,
derrama vida e saude: «Eis que havia
a beira da torrente grande
quantidade de arvores, em cada uma
das margens. [...] Por onde quer que
a torrente passar, todo o ser vivo que
se move vivera [...] porque aonde
quer que esta agua chegar, tornar-se-
a salubre; e a vida desenvolver-se-a
por toda a parte aonde ela

chegar» (Ez 47, 7.9).

94. A festa judaica das Tendas (
Sukkot), que comemorava 0s
quarenta anos no deserto, tinha
gradualmente assumido o simbolo da
adgua como elemento central, e previa
para cada manhd um rito de
oferenda de agua, que se tornava



muito solene no ultimo dia da festa:
fazia-se uma grande procissdo até ao
templo onde, finalmente, eram dadas
sete voltas em torno do altar e, com
grande alvoroco, se oferecia agua a
Deus [83].

95. O anuncio da chegada do tempo
messidnico é apresentado como uma
fonte aberta para o povo:
«Derramarei sobre a casa de David e
sobre os habitantes de Jerusalém um
espirito de benevoléncia e de suplica.
Eles contemplarao aquele a quem
trespassaram. [...] Naquele dia,
havera uma fonte aberta para a casa
de David e para os habitantes de
Jerusalém, para a purificag¢do do
pecado e da impureza» (Zc 12, 10; 13,
1).

96. Um homem trespassado, uma
fonte aberta, um espirito de
benevoléncia e de suplica. Os
primeiros cristdos inevitavelmente
viam esta promessa cumprida no


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn83

lado aberto de Cristo, fonte de onde
brota a vida nova. Ao percorrermos o
Evangelho de Jodo, vemos como
aquela profecia se cumpriu em
Cristo.Contemplamos o seu lado
trespassado, de onde jorrava a agua
do Espirito: «Um dos soldados
traspassou-lhe o peito com uma
lanca e logo brotou sangue e

aguar (Jo 19, 34). E o evangelista
acrescenta: «Hao-de olhar para
aquele que trespassaram» (Jo 19, 37).
Retoma assim o anuncio do profeta
que prometia ao povo uma fonte
aberta em Jerusalém, quando
olhassem para o trespassado (cf. Zc
12, 10). A fonte aberta é o lado ferido
de Jesus Cristo.

97. Notemos que o0 proprio
Evangelho anuncia este momento
sagrado, precisamente «no ultimo
dia, o mais solene da festa» das
Tendas (Jo 7, 37). Naquele momento,
Jesus bradou ao povo que celebrava,
na grande procissdo: «Se alguém tem



sede, venha a mim [...] hdo de correr
do seu coracdo rios de dgua viva» (Jo
7, 37-38). Para isso, era preciso que
chegasse a sua “hora”, «<porque Jesus
ainda ndo tinha sido glorificado» (Jo
7, 39). Tudo se cumpriu na fonte
transbordante da Cruz.

98. No Apocalipse, reaparece tanto o
Trespassado — «Todos os olhos o
verdo, até mesmo os que o
trespassaram» (Ap 1, 7) —, como a
fonte aberta — «O que tem sede que
se aproxime; e o que deseja beba
gratuitamente da agua da vida» (Ap
22,17).

99. O lado trespassado é ao mesmo
tempo a sede do amor, um amor que
Deus declarou ao seu povo com
tantas palavras diferentes que vale a
pena recordar:

«Fs precioso aos meus olhos, [...] te
estimo e te amo» (Is 43, 4).



«Acaso pode uma mulher esquecer-
se do seu bebé, ndo ter carinho pelo
fruto das suas entranhas? Ainda que
ela se esquecesse dele, Eu nunca te
esqueceria. Eis que Eu gravei a tua
imagem na palma das minhas
maos» (Is 49, 15-16).

«Ainda que os montes sejam
abalados e tremam as colinas, o meu
amor por ti nunca mais sera abalado,
e a minha alianca de paz nunca mais
vacilara» (Is 54, 10).

«Amei-te com um amor eterno. Por
isso, dilatei a misericdordia para
contigo» (Jr 31, 3).

«0 Senhor, teu Deus, esta no meio de
ti como poderoso salvador! Ele exulta
de alegria por tua causa, pelo seu
amor te renovara.Ele danca e grita
de alegria por tua causa» (Sf 3, 17).

100. O profeta Oseias chega a falar do
coracdo de Deus: «Segurava-os com
lagos humanos, com lacos de



amor» (Os 11, 4). Por causa desse
mesmo amor desprezado, podia
dizer: «O meu coracdo da voltas
dentro de mim, comovem-se as
minhas entranhas» (Os 11, 8). Mas
sempre vencera a misericordia (cf.
Os 11, 9), que alcangara a sua
expressdo maxima em Cristo, palavra
definitiva de amor.

101. No Coracgdo trespassado de
Cristo estdo concentradas, escritas na
carne, todas as expressoes de amor
das Escrituras. Ndo se trata de um
amor simplesmente declarado, mas o
seu lado aberto € fonte de vida para o
amado; é aquela fonte que sacia a
sede do seu povo. Como ensinou Sao
Jodo Paulo II, «os elementos
essenciais desta devocao pertencem
também de modo permanente a
espiritualidade da Igreja ao longo da
sua histdria; porque desde o
principio a Igreja elevou o seu olhar
para o Coracdo de Cristo trespassado
na Cruz» [84].


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn84

Ressonancias da Palavra na
histodria

102. Consideremos alguns dos efeitos
que esta Palavra de Deus produziu
na historia da fé crista. Varios Padres
da Igreja, sobretudo da Asia Menor,
mencionaram a chaga do lado de
Jesus como a origem da agua do
Espirito: a Palavra, a sua graca e os
sacramentos que a comunicam. A
forca dos martires vive da «fonte
celeste de agua viva que brota das
entranhas de Cristo» [85], ou, como
traduz Rufino, «das fontes celestes e
eternas que procedem das entranhas
de Cristo» [86]. Os fiéis, que
renascemos pelo Espirito, vimos
dessa fenda do rochedo, «saimos do
ventre de Cristo» [87]. O seu lado
ferido, que interpretamos como o seu
coracdo, esta cheio do Espirito Santo,
e a partir dele chegam até nos rios de
agua viva: «Em Cristo permanece a
fonte de todo o Espirito Santo» [88].
Mas o Espirito que recebemos nao


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn85
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn86
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn87
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn88

nos afasta do Senhor ressuscitado,
antes nos enche d’Ele, porque, ao
bebermos do Espirito, bebemos o
proprio Cristo: «Bebe Cristo, porque é
a rocha que jorra dgua; bebe Cristo,
porque é a fonte da vida; bebe Cristo,
porque € o rio cujo impeto alegra a
cidade de Deus; bebe Cristo, porque é
a paz; bebe Cristo, porque do seu
ventre brota um rio de agua viva»
[89].

103. Santo Agostinho abriu o
caminho para a devocdo ao Sagrado
Coracdo como lugar de encontro
pessoal com o Senhor. Ou seja, para
ele o lado de Cristo nédo € so fonte de
graca e de sacramentos, mas
personaliza-o, apresentando-o como
simbolo da unido intima com Cristo,
como lugar de um encontro amoroso.
E ai que reside a origem da sabedoria
mais preciosa, que é conhecé-Lo.
Com efeito, Agostinho escreve que
Jodo, o amado, quando inclinou a sua
cabeca sobre o peito de Jesus,


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn89

durante a ultima ceia, aproximou-se
do lugar secreto da sabedoria [90].
N&o se trata de uma simples
contemplacdo intelectual de uma
verdade teologica. Sdo Jeronimo
explica que uma pessoa capaz de
contemplar «ndo retira das correntes
de 4gua nenhum deleite, mas bebe a
agua viva do lado do Senhor» [91].

104. Sdo Bernardo retomou o
simbolismo do lado trespassado do
Senhor, entendendo-o explicitamente
como revelacao e dom do amor do
seu Coracdo. Através da chaga, ele
torna-se acessivel a cada um de nés e
€ possivel fazer nosso o grande
mistério do amor e da misericordia:
«0 que a mim me falta, eu extraio
das entranhas do Senhor, pois estas
transbordam misericordia e ndo
faltam fendas pelas quais ela passa.
Trespassaram-lhe as maos e os pés,
perfuraram-lhe o lado com uma
lanca. E por essas fendas posso
extrair mel da pedra e 0leo da rocha


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn90
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn91

durissima, isto é, posso saborear e
ver qudo suave é o Senhor [...] O
ferro trespassou-lhe a alma, e
aproximou-se do seu coracdo, para
que ndo deixe ja de saber como se
compadecer das minhas fraquezas. O
segredo do seu coracgdo é patente
atraveés das chagas do corpo, é
patente o grande sacramento da
piedade, sdo patentes as visceras de
misericordia do nosso Deus» [92].

105. Isto reaparece de forma especial
em Guilherme de Saint-Thierry, o
qual convidava a entrar no Coracao
de Jesus, que nos alimenta no seu
proprio seio [93]. Nao é de admirar,
se recordamos que para este autor «a
arte do amor € a arte das artes [...].
Este mesmo amor € incutido pelo
Criador [...]. Com efeito, o amor é
uma forca da alma, que a conduz
como que por um peso natural ao
lugar e ao fim que lhe sdo proprios»
[94]. Esse lugar que lhe é proprio,
onde 0 amor reina em plenitude, é o


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn92
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn93
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn94

Coracdo de Cristo: «Aonde pois,
Senhor, conduzis aqueles que
abracais e estreitais em vossos
bracos, sendo para o vosso coracdo?
O vosso coracdo, Jesus, € aquele doce
mana da vossa divindade (cf. Heb 9,
4), que guardais no vosso interior, no
cofre aureo da vossa alma que
supera toda a sabedoria. Felizes os
que conduzis até 1a com o vosso
abraco. Felizes os que, imersos nestas
profundezas, foram escondidos por
Vos dentro do Vosso coracao» [95].

106. Sdo Boaventura une as duas
linhas espirituais em torno do
Coracdo de Cristo: ao mesmo tempo
que o apresenta como fonte dos
sacramentos e da graca, propde que
esta contemplacdo se torne uma
relacdo de amigos, um encontro
pessoal de amor.

107. Por um lado, ajuda-nos a
reconhecer a beleza da graca e dos
sacramentos que brotam daquela


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn95

fonte de vida que € o lado ferido do
Senhor: «Para que do lado de Cristo
morto na cruz se formasse a Igreja e
se cumprisse a palavra da Escritura
que diz: “Hao de olhar para Aquele
que trespassaram”, a divina
providéncia permitiu que um dos
soldados lhe abrisse com a lanca o
lado sacrossanto e dele fizesse brotar
sangue e agua. Este é o preco da
nossa salvacao, saido daquela divina
fonte, isto é, do intimo do seu
Coracdo, para dar aos sacramentos
da Igreja o poder de conferir a vida
da graca e se tornar para aqueles que
vivem em Cristo uma fonte de agua
viva que jorra para a vida eterna»
[96].

108. Depois convida-nos a dar mais
um passo, para que o acesso a graca
ndo se torne algo de magico, ou uma
espécie de emanacdo neoplatonica,
mas uma relacao direta com Cristo,
habitando no seu Coracdo, pois quem
bebe é amigo de Cristo, é um coracao


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn96

amoroso: «Levanta-te, pois, tu que
amas a Cristo, sé como a pomba que
faz o seu ninho na borda do rochedo,
e ai, como o passaro que encontrou
sua morada, ndo cesses de estar
vigilante; ai esconde, como a
andorinha, os filhos nascidos do
casto amor» [97].

A difusdo da devocao ao Coracao
de Cristo

109. O lado trespassado, onde reside
o amor de Cristo, do qual, por sua
vez, brota a vida da graca, assumiu
gradualmente a forma do coracao,
sobretudo na vida monastica.
Sabemos que, ao longo da histdria, o
culto ao Coracgao de Cristo ndo se
manifestou de modo igual, e que o0s
aspectos desenvolvidos nos tempos
modernos, relacionados com
diversas experiéncias espirituais, ndo
podem ser extrapolados para as
formas medievais e muito menos
para as formas biblicas, nas quais


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn97

podemos vislumbrar as sementes
deste culto. No entanto, hoje a Igreja
ndo despreza nenhum dos bens que
o Espirito Santo nos deu ao longo dos
séculos, sabendo que sera sempre
possivel reconhecer em certos
pormenores da devog¢do um sentido
mais claro e pleno, ou compreender
e desvendar novos aspectos dela.

110. Varias mulheres santas
relataram experiéncias de encontro
com Cristo, caracterizado pelo
repouso no Coracdo do Senhor, fonte
de vida e de paz interior. E o caso de
Santa Lutgarda, Santa Matilde de
Hackeborn, Santa Angela de Foligno,
Juliana de Norwich, entre outras.
Santa Gertrudes de Helfta, monja
cisterciense, contou um momento de
oracdo durante o qual reclinou a
cabeca sobre o Coracdo de Cristo e
escutou os seus batimentos. Num
dialogo com Sao Jodo Evangelista, ela
pergunta-lhe por que razdo, no seu
Evangelho, ndo fala do que viveu



quando teve a mesma experiéncia.
Gertrudes conclui que «a dogura
destes batimentos foi reservada aos
tempos modernos, para que, ao
escuta-los, o mundo envelhecido e
morno possa renovar-se no amor de
Deus» [98]. Poderiamos pensar que
se trata de um anuncio referente ao
nosso tempo, um apelo a reconhecer
como este mundo se tornou “velho”,
necessitado de receber a mensagem
sempre nova do amor de Cristo?
Santa Gertrudes e Santa Matilde
foram consideradas entre «as mais
intimas confidentes do Sagrado
Coracao» [99].

111. Os monges cartuxos,
encorajados sobretudo por Ludolfo
da Saxonia, encontraram na devogao
ao Sagrado Coracdo um meio de
encher de afeto e proximidade a sua
relacdo com Jesus Cristo. Quem entra
pela ferida do seu Coracao é
abrasado em chamas de afeto. Santa
Catarina de Sena escreveu que 0S


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn98
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn99

sofrimentos que o Senhor suportou
ndo sdo algo que possamos
presenciar, mas que o Coragao
aberto de Cristo é para nos a
possibilidade de um encontro real e
pessoal com tanto amor: «Eis quanto
eu manifestei na chaga do meu peito,
no momento em que compreendeste
o segredo do meu coracdo. Fiz ver
que meu amor por vos é mais
profundo de quanto possa indicar a
dor passageira» [100].

112. A devocdo ao Coracao de Cristo
transcendeu gradualmente a vida
monadstica e encheu a espiritualidade
de santos mestres, pregadores e
fundadores de congregacoes
religiosas que a difundiram nas
regides mais remotas da terra [101].

113. Particularmente interessante foi
a iniciativa de Sao Jodo Eudes, que
«depois de ter pregado com 0s seus
missiondrios uma fervorosissima
missdo em Rennes, conseguiu que o


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn100
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn101

bispo aprovasse nessa diocese a
celebracdo da festa do Coracdo
Adoravel de Nosso Senhor Jesus
Cristo. Fol a primeira vez que esta
festa foi oficialmente autorizada na
Igreja. Mais tarde, os bispos de
Coutances, de Evreux, de Bayeux, de
Lisieux e de Rouen autorizaram a
mesma festa para as suas respectivas
dioceses entre os anos de 1670 e
1671» [102].

Sao Francisco de Sales

114. Nos tempos modernos, destaca-
se o contributo de Sao Francisco de
Sales. Ele contemplou muitas vezes o
Coracdo aberto de Cristo, que nos
convida a habitar dentro dele numa
relacdo pessoal de amor, na qual se
iluminam os mistérios da vida.
Podemos ver no pensamento deste
santo doutor como, face a uma moral
rigorista ou a uma religiosidade de
mero cumprimento de obrigacdes, o
Coracdo de Cristo lhe aparece como


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn102

um apelo a plena confianca na acédo
misteriosa da sua graca. E assim que
ele se exprime na sua proposta a
baronesa de Chantal: «E para mim
bem claro que ndo permaneceremos
mais em nos mesmos [...]
habitaremos para sempre no lado
trespassado do Salvador, pois sem ele
ndo s6 nao podemos, mas, mesmo
que pudéssemos, nao quereriamos
fazer nada» [103].

115. Para ele, a devocdo estava longe
de se tornar uma forma de
supersticdo ou uma objetivacdo
indevida da gracga, porque significava
um convite a uma relacdo pessoal em
que cada um se sente unico perante
Cristo, reconhecido na sua realidade
irrepetivel, pensado por Cristo e
valorizado de forma direta e
exclusiva: «Este coracdo tdo adoravel
e tdo amavel do nosso Mestre, todo
ardente de amor por nds, um coracao
no qual veremos escritos todos os
nossos nomes [...]. Certamente isto é


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn103

um tema de grande consolac¢do: Que
sejamos tdo amados por Nosso
Senhor a ponto de nos levar sempre
no seu Coracdo» [104]. Este nome
proprio escrito no Coracao de Cristo
foi o modo como Sao Francisco de
Sales procurou simbolizar até onde o
amor de Cristo por cada um nao é
abstrato ou genérico, mas implica
uma personalizagdo em que o fiel se
sente valorizado e reconhecido em si
mesmo: «Qudo belo é este Céu, agora
que o Salvador é como um sol e o seu
peito como uma fonte de amor da
qual os bem-aventurados bebem a
vontade! Cada um vai 14 dentro olhar
e V& 0 seu nome escrito em
caracteres de amor, que s0 0 amor
sabe ler e que s0 o amor ali gravou.
Ah, Deus! Minha querida filha, ndo
estardo la os nossos? Estardo, sem
duvida; pois, embora o nosso coragao
ndo tenha amor, tem o desejo do
amor e o principio do amor» [105].


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn104
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn105

116. Ele considerava esta experiéncia
tdo fundamental para uma vida
espiritual que colocava esta
conviccdo entre as grandes verdades
da fé: «Sim, minha querida Filha, Ele
pensa em ti, e ndo s6 em ti, mas no
menor cabelo da tua cabeca: é um
artigo de fé do qual ndo se pode
duvidar» [106]. A consequéncia disto
€ que o fiel se torna capaz de um
completo abandono no Coracdo de
Cristo, onde encontra repouso,
consolacéo e forca: «O Deus! Que
felicidade estar assim entre os bracos
e o peito [do Salvador] [...].
Permanece assim, querida Filha, e
enquanto os demais comem na mesa
do Salvador diferentes alimentos,
repousa e reclina, com a mais
simples confianga, como outro
pequeno Sao Jodo, a tua cabeca, a tua
alma, o teu espirito sobre o peito
amoroso deste querido Senhor»
[107]. «Espero que estejas na caverna
da pomba e no lado trespassado do
nosso querido Salvador [...]. Quéo


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn106
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn107

bom é este Senhor, minha querida
Filha! Qudo amavel é o seu Coragao!
Moremos ali, naquele santo
domicilio» [108].

117. Mas, fiel ao seu ensinamento
sobre a santificacdo na vida
ordinaria, propde que esta seja
vivida no meio das atividades, das
tarefas e dos deveres do quotidiano:
«Perguntais-me como as almas que
sdo levadas na oracdo a esta santa
simplicidade e a este perfeito
abandono em Deus devem
comportar-se em todos os seus atos?
Respondo que, ndo s6 na oracdo, mas
na conduta de toda a sua vida,
devem caminhar invariavelmente
em espirito de simplicidade,
abandonando e entregando toda a
sua alma, as suas acdes e 0S seus
sucessos a vontade de Deus, com um
amor de perfeita e absoluta
confiancga, abandonando-se a graca e
aos cuidados do amor eterno que a


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn108

Divina Providéncia sente por elas»
[109].

118. Por todas estas razdes, no
momento de pensar num simbolo
que sintetizasse a sua proposta de
vida espiritual, conclui: «Pensei
entdo, querida Madre, se estiverdes
de acordo, que devemos tomar como
escudo um unico coracao
trespassado por duas flechas,
encerrado numa coroa de espinhos»
[110].

Uma nova declaracao de amor

119. Foi sob a influéncia salutar da
espiritualidade de Sao Francisco de
Sales que tiveram lugar os
acontecimentos de Paray-le-Monial,
no final do século XVII. Santa
Margarida Maria Alacoque relatou
importantes aparicdes entre o fim de
dezembro de 1673 e junho de 1675. E
fundamental a declaracdo de amor
que se destaca na primeira grande
aparicdo. Jesus diz: «O meu divino


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn109
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn110

Coracdo esta tdo abrasado de amor
para com os homens, e em particular
para contigo, que, ndo podendo ja
conter em si as chamas da sua
ardente caridade, precisa derrama-
las por teu meio, e manifestar-se-lhes
para os enriquecer de seus preciosos
tesouros, que eu te mostro a ti» [111].

120. Santa Margarida Maria resume
tudo isto de uma forma poderosa e
fervorosa: «Ali me descobriu as
maravilhas do seu amor e os
segredos insondaveis do seu Sagrado
Coracdo, que sempre me tinha
conservado escondidos até aquele
momento em que mos abriu pela
primeira vez, mas de modo tdo real e
sensivel que me ndo deixou lugar a
nenhuma duvida» [112]. Nas
declaracdes seguintes, reafirma-se a
beleza desta mensagem: «Ele me
mostrou as maravilhas inexplicaveis
do seu puro amor, e 0 exXcesso a que
ele tinha chegado em amar os
homens» [113].


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn111
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn112
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn113

121. Este reconhecimento intenso do
amor de Jesus Cristo que Santa
Margarida Maria transmitiu oferece-
nos valiosos estimulos para a nossa
unido com Ele. O que néo significa
que nos sintamos obrigados a aceitar
ou assumir todos os pormenores
desta proposta espiritual, onde, como
muitas vezes acontece, se misturam
com a acdo divina elementos
humanos relacionados com 0s nossos
proprios desejos, inquietacdes e
imagens interiores [114]. Tal
proposta deve ser sempre relida a luz
do Evangelho e de toda a rica
tradicdo espiritual da Igreja,
reconhecendo ao mesmo tempo o
bem que fez em tantos irmdos e
irmas. Isto permite-nos reconhecer
os dons do Espirito Santo no seio
dessa experiéncia de fé e de amor.
Mais importante do que 0s
pormenores é o nucleo da mensagem
que nos € transmitida e pode ser
resumido nas palavras que Santa
Margarida ouviu: «Eis aqui este


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn114

Coracdo que tanto tem amado 0s
homens, que a nada se tem poupado
até se esgotar e consumir para lhes
testemunhar o seu amor» [115].

122. Esta manifestagdo é um convite
a um crescimento no encontro com
Cristo, gracas a uma confianca sem
reservas, até chegarmos a uma uniao
plena e definitiva: «E preciso que o
Divino Coracdo de Jesus substitua de
tal forma o nosso, de modo que so
Ele viva e atue em nos e por naés; que
a sua vontade [...] possa atuar
absolutamente sem resisténcia da
nossa parte; e, finalmente, que os
seus afetos, pensamentos e desejos
estejam no lugar dos nossos, e
sobretudo o seu amor, que se amara
a si mesmo em nos e por nos. E
assim, sendo este amavel Coracgao
tudo em todas as coisas, poderemos
dizer com Sdo Paulo que ja ndo
somos nads que vivemos, mas € Ele
que vive em nos» [116].


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn115
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn116

123. Efetivamente, na primeira
mensagem recebida, ela apresenta
esta experiéncia de uma forma mais
pessoal, mais concreta, cheia de fogo
e de ternura: «Pediu-me o meu
coracdo; eu roguei-lhe que o tomasse,
0 que ele fez, e meteu-o no seu
adoravel Coracao, no qual mo
mostrou como um atomozinho que
se consumia naquela fornalha
ardente» [117].

124. Num outro ponto, notamos que
aquele que se entrega a nos € Cristo
ressuscitado, cheio de gloria, cheio
de vida e de luz. Embora em diversos
momentos fale dos sofrimentos que
suportou por nos e das ingratidoes
que recebe, ndo sobressaem aqui o
sangue e as feridas sofridas, mas a
luz e o fogo do Vivente. As feridas da
Paixdo, que ndo desaparecem, sdo
transfiguradas. Assim, o Mistério da
Pascoa € aqui expresso na sua
totalidade: «Uma vez, entre outras,
quando estava o Santissimo exposto,


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn117

[...] Jesus Cristo, meu doce Mestre,
apareceu-me todo radiante de gloria,
com suas cinco chagas, brilhantes
como cinco sois; e a sua sagrada
humanidade lancava chamas de
todos os lados, mas sobretudo de seu
sagrado peito, que parecia uma
fornalha: abrindo-o, descobriu-me
seu amantissimo e amabilissimo
Coracao, que era a fonte viva
daquelas chamas. Foi entdo que ele
me mostrou as maravilhas
inexplicaveis do seu puro amor, e 0
excesso a que ele tinha chegado em
amar aos homens, de quem nao
recebia sendo ingratidoes e frieza»
[118].

Sao Claudio de La Colombiére

125. Quando Sao Claudio de La
Colombiére soube das experiéncias
de Santa Margarida, tornou-se
imediatamente seu defensor e
divulgador. Ele teve um papel
especial na compreensdo e difusao


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn118

desta devoc¢ao ao Sagrado Coracdo,
mas também na sua interpretacdo a
luz do Evangelho.

126. Enquanto algumas expressoes
de Santa Margarida, se mal
entendidas, poderiam levar a confiar
demasiado nos proprios sacrificios e
ofertas, Sdo Claudio evidencia que a
contemplacdo do Coracao de Cristo,
se for auténtica, ndo provoca
complacéncia em si mesmo nem
vangloria nas experiéncias ou
esforcos humanos, mas um
abandono indescritivel em Cristo que
enche a vida de paz, seguranca e
decisdo. Ele exprimiu muito bem esta
confianca absoluta numa célebre
oracao:

«Meu Deus, estou tdo convencido que
velais sobre aqueles que em Vos
confiam, e que nada pode faltar a
quem de Vos tudo espera, que resolvi
viver o futuro sem preocupacao
alguma, e descarregar sobre Vos



todas as minhas preocupacoes [...]. O
que nunca perderei é a esperanca;
conserva-la-ei até ao ultimo instante
da minha vida, embora todas as
poténcias infernais se esforcem em
vao por me roubar [...]. Esperem
outros a felicidade das suas riquezas
e talentos; confiem na inocéncia da
sua vida, no rigor da sua peniténcia,
no numero das suas boas obras ou no
fervor das suas oracoes [...]. Quanto a
mim, toda a minha confianga esta
fundada nesta minha mesma
confianca. Ela nunca enganou
ninguém. [...] E assim, estou seguro
de que serei eternamente bem-
aventurado, porque espero
firmemente sé-lo, e é de Vés, 6 meu
Deus, que o espero» [119].

127. Sdo Claudio escreveu uma nota
em janeiro de 1677, encabecada por
algumas linhas que se referem a
seguranca que sentia em relagdo a
sua propria missdo: «Reconheci que
Deus quer servir-se de mim,


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn119

procurando o cumprimento dos seus
desejos relativamente a devogao que
me sugeriu uma pessoa, com quem
Ele se comunica confidencialmente, e
em favor da qual Ele quis servir-se
da minha fraqueza. ]Ja a inspirei a
muitas pessoas» [120].

128. E importante notar como, na
espiritualidade de La Colombiere, ha
uma bela sintese entre a rica e bela
experiéncia espiritual de Santa
Margarida e a contemplacdo muito
concreta dos Exercicios inacianos.
Ele escreve no inicio da terceira
semana do més dos Exercicios:«Duas
coisas me comoveram sumamente e
me mantiveram ocupado todo o
tempo. A primeira € a disposi¢do com
que Jesus Cristo sai ao encontro
daqueles que o procuram [...]. Seu
Coracdo esta mergulhado num mar
de amargura; todas as paixdes estdo
soltas dentro dele, toda a natureza
esta desconcertada, e através de
todas essas desordens e de todas


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn120

essas tentacoes, o seu Coracdo se
volta diretamente para Deus; ele ndo
da um passo em falso e ndo hesita em
tomar o lado que lhe é sugerido pela
virtude e pela mais alta virtude. [...]
A segunda coisa € a disposicdo deste
mesmo Coracdo a respeito de Judas
que o traiu, dos apostolos que o
abandonaram de modo covarde, dos
sacerdotes e dos outros autores da
perseguicdo a que foi sujeito. E tudo
isto ndo foi capaz de despertar n’Ele
0 minimo sentimento de 6dio ou de
indignacdo. [...] Assim, represento
para mim mesmo aquele Coracao
sem amargura, sem azedume, cheio
de verdadeira ternura para com 0s
seus inimigos» [121].

Sao Charles de Foucauld e Santa
Teresa do Menino Jesus

129. Sdo Charles de Foucauld e Santa
Teresa do Menino Jesus, sem 0
pretenderem, reformularam certos
elementos da devocdo ao Coracdo de


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn121

Cristo, ajudando-nos a compreendé-
la de uma forma ainda mais fiel ao
Evangelho. Vejamos agora como se
exprime esta devoc¢do nas suas vidas.
No proximo capitulo voltaremos a
eles para mostrar a originalidade da
dimensdo missionaria que ambos
desenvolveram de modos diferentes.

Iesus Caritas

130. Em Louye, Sdo Charles de
Foucauld fazia visitas ao Santissimo
Sacramento com a sua prima,
Madame de Bondy, e um dia ela
indicou-lhe uma imagem do Sagrado
Coracdo [122]. Para a conversdo de
Charles, esta sua prima foi
fundamental, como ele reconhece:
«Ja que o bom Deus fez de ti o
primeiro instrumento das suas
misericordias para comigo, todas as
suas misericordias vém de ti. Se ndo
me tivesses convertido, levado a
Jesus e ensinado pouco a pouco,
palavra por palavra, tudo o que é


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn122

piedoso e bom, estaria eu onde estou
hoje?» [123]. Mas, o que ela
despertou nele foi exatamente a
consciéncia ardente do amor de
Jesus. Estava tudo ali, e era o mais
importante. E isso concentrava-se
particularmente na devogao ao
Coracdo de Cristo, onde ele
encontrava uma misericordia sem
limites: «Esperemos na misericordia
infinita d’Aquele cujo coracdo me
fizestes conhecer» [124].

131. Depois, o seu diretor espiritual,
Padre Henri Huvelin, ajuda-lo-a a
aprofundar este precioso mistério:
«Este Coracdo abencoado do qual me
falaste tantas vezes» [125]. No dia 6
de junho de 1889, Charles consagra-
se ao Sagrado Coracdo, no qual
encontrava um amor absoluto. Diz a
Cristo: «Cumulastes-me de tantos
beneficios que me parece ser uma
ingratiddo para com o0 v0sso coragao
nao crer que ele esteja pronto a
cumular-me de todo o bem, por


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn123
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn124
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn125

maior que seja, e qque 0 seuamor e a
sua generosidade ndo tém medida»
[126]. Sera eremita «sob o nome do
Sagrado Coracdo» [127].

132. No dia 17 de maio de 1906, no
qual ja ndo péde mais celebrar a
missa por se encontrar sozinho, Frei
Charles escreveu esta promessa:
«Deixar viver em mim o Coragao de
Jesus, de modo que ja ndo seja eu a
viver, mas o Coracdo de Jesus que
viva em mim, como vivia em Nazaré»
[128]. A sua amizade com Jesus, de
coracdo a coracdo, ndo tinha nada de
devocionismo intimo. Era a raiz
dessa vida despojada de Nazaré, pela
qual Charles queria imitar Cristo e
configurar-se com Ele. Esta terna
devocdo ao Coracdo de Cristo teve
consequéncias muito concretas no
seu estilo de vida e a sua Nazaré foi
alimentada por esta rela¢do muito
pessoal com o Coracao de Cristo.

Santa Teresa do Menino Jesus


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn126
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn127
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn128

133. Tal como Sdo Charles de
Foucauld, Santa Teresa do Menino
Jesus respirou a enorme devogao que
inundava a Franca no século XIX.
Padre Almire Pichon foi o diretor
espiritual da sua familia e foi
considerado um grande apadstolo do
Sagrado Coracdo. Uma irma sua
tomou o nome religioso de “Maria do
Sagrado Coracdo”, e 0o mosteiro em
que Santa Teresa entrou era
dedicado ao Sagrado Coragdo. No
entanto, a sua devog¢ao assumiu
algumas caracteristicas proprias, que
iam além das formas pelas quais se
expressava naquela época.

134. Quando tinha quinze anos,
encontrou uma maneira de resumir
a sua relacdo com Jesus: «Aquele cujo
coracdo batia em unissono com o
meu» [129]. Dois anos mais tarde,
quando lhe falavam de um Coracgdo
coroado de espinhos, acrescentou
numa carta: «Sabes, eu ndo vejo o
Sagrado Coracdo como toda a gente,


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn129

penso que o coracdo do meu Esposo é
sO meu como o meu € s6 d’Ele e entado
falo-Lhe na soliddo desta deliciosa
intimidade esperando contempla-1’'0O
um dia face a face» [130].

135. Num poema, ela exprimiu o
sentido da sua devocao, feita mais de
amizade e confianca do que de
seguranca nos seus proprios
sacrificios:

«Preciso de um coracdo ardente de
ternura,

que me dé a sua forca sem reserva,

que ame tudo em mim, mesmo a
minha fraqueza...,

que nunca me abandone de noite
nem de dia. [...]

Preciso de um Deus que se revista da
mesma natureza

que se torne meu irmao e possa
sofrer! [...]


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn130

Ah! bem sei que todas as nossas
justicas

nao tém a teus olhos nenhum valor

[...].
E eu escolho para meu purgatorio

o teu Amor ardente, 6 Coracdo do
meu Deus» [131].

136. Talvez o texto mais relevante
para compreender o significado da
sua devocdo ao Coracdo de Cristo
seja a carta que escreveu, trés meses
antes de falecer, ao seu amigo
Maurice Belliére: «Quando vejo
Madalena avancar na presenca dos
numerosos convidados, banhar com
as suas lagrimas os pés do Mestre
adorado que toca pela primeira vez,
sinto que o coragdo dela
compreendeu os abismos de amor e
de misericordia do Coragdo de Jesus,
e que, por muito pecadora que ela
seja, este Coracgdo de amor esta ndo
so disposto a perdoar-lhe, mas ainda


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn131

a prodigalizar-lhe os beneficios da
sua intimidade divina, a eleva-la até
aos mais altos cumes da
contemplacdo. Ah! meu querido
Irmaozinho, desde que me foi dado
compreender também o amor do
Coracdo de Jesus, confesso que ele
afastou do meu coragao todo o
temor. A lembranca das minhas
faltas humilha-me, leva-me a nunca
me apoiar na minha forca que é sé
fraqueza, mas esta lembranca fala-
me ainda mais de misericordia e de
amor» [132].

137. As mentes moralizantes, que
pretendem controlar a misericérdia
e a graca, diriam que Teresa podia
afirmar isto porque era uma santa,
mas que um pecador ndo poderia
dizer o mesmo. Ao fazé-lo, retiram a
espiritualidade de Teresa a sua bela
novidade que reflete o coracdo do
Evangelho. Infelizmente, tornou-se
comum em alguns circulos cristaos
tentar aprisionar o Espirito Santo


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn132

num esquema que lhes permita ter
tudo sob a sua supervisao.
Entretanto, esta sabia Doutora da
Igreja desmente-os e contradiz
diretamente esta interpretacao
redutiva com palavras muito claras:
«Ainda que eu tivesse cometido todos
0s crimes possiveis, mesmo assim
teria sempre a mesma confianca:
sinto que toda essa multiddo de
ofensas seria como uma gota de agua
lancada num braseiro ardente»
[133].

138. A Irma Maria, que a elogiava
pelo seu amor generoso a Deus,
disposto até ao martirio, responde
longamente numa carta que é hoje
um dos grandes marcos da histdria
da espiritualidade. Esta pagina
deveria ser lida milhares de vezes
pela sua profundidade, clareza e
beleza. Nela, Teresa ajuda a Irma “do
Sagrado Coracdo” a ndo concentrar
esta devogdo no ambito da dor, ja
que alguns entendiam a reparacao


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn133

como uma espécie de primado dos
sacrificios ou de cumprimento
moralista. Pelo contrario, ela resume
tudo na confianca como a melhor
oferta, agradavel ao Coracgdo de
Cristo: «Os meus desejos de martirio
ndo sdo nada, nao sao eles que me
dao a confianca ilimitada que sinto
no coracdo. Para dizer a verdade, sdo
as riquezas espirituais que tornam
alguém injusto, quando descansamos
nelas com complacéncia, e cremos
que sdo algo de grande. [...] O que lhe
agrada é ver-me amar a minha
pequenez e a minha pobreza, é a
esperancga cega que tenho na sua
misericordia.... Eis 0 meu unico
tesouro [...]. Se desejais sentir
alegria, sentir atracdo pelo
sofrimento, é a vossa consolacgdo que
procurais [...]. Compreendei que para
amar Jesus, para ser a sua vitima de
amor, quanto mais fraco se €, sem
desejos, nem virtudes, tanto mais
puro se esta para as operacoes deste
Amor consumador e transformante



[...]. Oh, como eu queria fazer-vos
compreender o que sinto! S6 a
confianca e nada mais do que a
confianca tem de conduzir-nos ao
Amor» [134].

139. Em muitos dos seus textos,
percebe-se a sua luta contra formas
de espiritualidade demasiadamente
centradas no esfor¢co humano, no
meérito proprio, na oferta de
sacrificios, em certas tarefas para
“ganhar o céu”. Para Teresa, «0
mérito ndo consiste em fazer nem
em dar muito, mas antes em
receber» [135]. Leiamos mais uma
vez alguns destes textos muito
significativos onde ela insiste num
outro caminho, que é um caminho
simples e rapido para ganhar o
Senhor através do coracao.

140. Assim escreve a sua irma
Leonia: «Garanto-te que Deus é
muito melhor do que tu imaginas.
Contenta-se com um olhar, com um


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn134
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn135

suspiro de amor... Quanto a mim
acho a perfeicdo muito facil de
praticar, porque compreendi que
nada hd a fazer sendo ganhar Jesus
pelo coragdo... V€ uma criancinha
que acaba de arreliar a mée [...]. Se
lhe estende os bracinhos sorrindo e
dizendo: “Da-me um beijo, ndo torno
mais a fazer isso”, podera a mae
deixar de a apertar contra o coracao
com meiguice e esquecer as suas
travessuras?... No entanto, sabe
muito bem que o seu querido filho
caira de novo na proxima ocasiao,
mas ndo tem importancia: se ele
tornar a ganha-la pelo coragao,
nunca sera castigado» [136].

141. Numa carta ao padre Adolphe
Roulland diz: «O meu caminho € todo
de confianca e de amor, nao
compreendo as almas que tém medo
de um Amigo tdo terno. As vezes
quando leio certos tratados
espirituais em que a perfeicao é
apresentada através de inumeras


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn136

dificuldades, rodeada por uma
quantidade de ilusdes, a minha
pobre inteligéncia cansa-se muito
depressa, fecho o sabio livro que me
quebra a cabeca e me seca o coracao
e pego na Sagrada Escritura. Entdo
tudo me parece luminoso, uma s6
palavra revela a minha alma
horizontes infinitos, a perfeicdo
parece-me facil, vejo que basta
reconhecer o proprio nada e
abandonar-se como uma crianc¢a nos
bragos de Deus» [137].

142. E dirigindo-se ao padre Maurice
Belliére, a propdsito de um pai de
familia, observa: «Ndo acredito que o
coracao do ditoso pai possa resistir a
confianca filial do filho de quem
conhece a sinceridade e o amor. Ndo
ignora todavia que o filho mais uma
vez caira nas mesmas faltas, mas esta
disposto a perdoar-lhe sempre, se o
filho sempre lhe falar ao coracdo»
[138].


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn137
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn138

Ressonancias na Companhia de
Jesus

143. Vimos como Sao Claudio de La
Colombieére relacionava a
experiéncia espiritual de Santa
Margarida com a proposta dos
Exercicios Espirituais. Penso que o
lugar do Sagrado Coracao na historia
da Companhia de Jesus mereca
algumas breves palavras.

144. A espiritualidade da Companhia
de Jesus sempre prop6s um
«conhecimento interno do Senhor
[...] para que mais o ame e o siga»
[139]. Nos seus Exercicios Espirituais,
Santo Indcio convida a colocarmo-
nos diante do Evangelho que nos diz
sobre Jesus: «ferido com a langa o
seu lado, manou 4gua e sangue»
[140]. Quando o exercitante se
encontra diante do lado ferido de
Cristo, Inacio propde-lhe entrar no
Coracdo de Cristo. Trata-se de um
caminho para amadurecer o proprio


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn139
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn140

coracao pela mao de um “mestre dos
afetos”, segundo a expressao usada
por Sdo Pedro Fabro numa das suas
cartas a Santo Indcio [141]. O jesuita
Juan Alfonso de Polanco também
menciona esta expressdo na sua
biografia de Santo Inacio: «[o Cardeal
Contarini] reconhecia ter encontrado
no Padre Indcio um mestre dos
afetos» [142]. Os coldquios que Santo
Inacio propde sdo uma parte
essencial desta educacdo do coracgio,
porque sentimos e saboreamos com o0
coracdo a mensagem do Evangelho e
conversamos sobre ela com o
Senhor. Santo Inacio diz que
podemos comunicar as nossas coisas
ao Senhor e pedir-lhe conselho sobre
elas. Qualquer exercitante pode
reconhecer que nos Exercicios ha um
dialogo de coracdo para coracao.

145. Santo Inacio termina as
contemplacdes aos pés do
Crucificado, convidando o
exercitante a dirigir-se com grande


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn141
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn142

afeto ao Senhor crucificado e
perguntar-lhe «como um amigo fala
a outro, ou um servo a seu senhor»
[143] o que deveria fazer por Ele. O
itinerario dos Exercicios culmina na
“Contemplacéo para alcangar amor”,
da qual brota a acdo de gracas e a
oferta da “memoria, do
entendimento e da vontade” ao
Coracao que € fonte e origem de todo
0 bem [144]. Tal conhecimento
interior do Senhor nao se constroi
com as nossas luzes e esforcos, mas
pede-se como um dom.

146. Esta mesma experiéncia esta na
origem de uma longa cadeia de
padres jesuitas que se referiram
explicitamente ao Coracgdo de Jesus,
como Sao Francisco de Borja, Sdo
Pedro Fabro, Santo Afonso
Rodrigues, Padre Alvarez de Paz,
Padre Vicente Carafa, Padre Kasper
Druzbicki e tantos outros. Em 1883,
0s Jesuitas declararam que «a
Companhia de Jesus aceita e recebe


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn143
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn144

com espirito pleno de alegria e
gratiddo, o suavissimo encargo, que
lhe foi confiado por Nosso Senhor
Jesus Cristo, de praticar, promover e
propagar a devogao ao seu
divinissimo Coracdo» [145]. Em
dezembro de 1871, o Padre Pieter Jan
Beckx consagrou a Companhia ao
Sagrado Coracao de Jesus e o Padre
Pedro Arrupe, como sinal de que
ainda continuava a fazer parte da
vida da Companhia, voltou a fazé-lo
em 1972, com uma convic¢ao que se
expressa nestas palavras: «Quero
dizer a Companhia algo que sinto
ndo dever calar. Desde o0 meu
noviciado, sempre estive convencido
de que a chamada “Devocdo ao
Sagrado Coracdo” contém uma
expressdo simbolica da realidade
mais profunda do espirito inaciano e
uma eficacia extraordinaria - ultra
quam speraverint — tanto para o
aperfeicoamento pessoal como para
a fecundidade apostolica. Ainda
conservo a mesma convicgio. [...]


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn145

Encontro nesta devocdo uma das
fontes mais intimas da minha vida
interior» [146].

147. Quando S&o Jodo Paulo II
convidou «todos os membros da
Companhia a promover com ainda
maior zelo esta devocdo que
corresponde mais do que nunca as
expectativas do nosso tempo», fé-lo
porque reconhecia os lagos intimos
entre a devogdo ao Coracdo de Cristo
e a espiritualidade inaciana, pois «o
desejo de “conhecer intimamente o
Senhor” e de “ter um coléquio” com
Ele, coracdo a coracdo, é
carateristico, gracas aos Exercicios
Espirituais, do dinamismo espiritual
e apostolico inaciano, inteiramente
ao servico do amor ao Coracao de
Deus» [147].

Uma longa corrente de vida
interior

148. A devocdo ao Coracao de Cristo
reaparece no caminho espiritual de


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn146
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn147

varios santos muito diferentes entre
si e, em cada um deles, esta devogao
assume novos aspectos. Sao Vicente
de Paulo, para dar um exemplo, dizia
que o que Deus quer é o coracao:
«Deus pede principalmente o
coracao, o coracdo, que é o principal.
Por que razdo quem néo tem bens
merece mais do que quem, tendo
grandes posses, renuncia a elas?
Porque quem ndo tem nada, vai a Ele
com mais afeto; e é isso que Deus
quer de modo especial» [148]. Isto
implica aceitar que o proprio coracao
se una ao de Cristo: «Uma Irma que
faz tudo o possivel para predispor o
seu coracdo a estar unido ao de
Nosso Senhor [...] quantas béncaos
ndo recebera de Deus!» [149].

149. Por vezes, somos tentados a
considerar este mistério de amor
como um admiravel feito do passado,
como uma bela espiritualidade de
outros tempos, mas devemos
recordar sempre de novo, como dizia


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn148
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn149

um santo missionario, que «este
Coracdo divino, que suportou ser
trespassado por uma lanca inimiga
para poder derramar por aquela
ferida sagrada os Sacramentos, onde
se formou a Igreja, jamais deixou de
amar» [150]. Santos mais recentes,
como Sao Pio de Pietrelcina, Santa
Teresa de Calcuta e tantos outros,
falam com sincera devocgao do
Coracdo de Cristo. Mas gostaria de
recordar também as experiéncias de
Santa Faustina Kowalska, que
repropdem a devogdo ao Coracgdo de
Cristo colocando uma forte énfase na
vida gloriosa do Ressuscitado e na
misericordia divina. Com efeito,
motivado pelas experiéncias desta
santa e bebendo da heranca
espiritual do bispo Sao Jozef
Sebastian Pelczar (1842-1924) [151],
Séo Jodo Paulo IT relacionou
intimamente a sua reflexdo sobre a
misericordia com a devocgao ao
Coracdo de Cristo: «A Igreja parece
professar de modo particular a


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn150
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn151

misericordia de Deus e venera-la,
voltando-se para o Coracdo de Cristo.
Com efeito, a aproximacao de Cristo,
no mistério do seu Coracdo, permite
deter-nos neste ponto da revelacao
do amor misericordioso do Pai, que
constituiu, em certo sentido, o nucleo
central [...] da missdo messianica do
Filho do Homem» [152]. O proprio
Sao Jodo Paulo II, referindo-se ao
Sagrado Coracao, reconheceu de
modo muito pessoal: «Ele falou-me
desde a idade juvenil» [153].

150. A atualidade da devocdo ao
Coracdo de Cristo € particularmente
evidente na acdo evangelizadora e
educativa de numerosas
congregacoes religiosas femininas e
masculinas, marcadas desde as suas
origens por esta experiéncia
espiritual cristologica. Menciona-las
todas seria uma tarefa interminavel.
Vejamos apenas dois exemplos
escolhidos ao acaso: «O Fundador
[Sdo Daniel Comboni] encontrou no


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn152
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn153

mistério do Coracdo de Jesus a forca
para o seu empenho missionario»
[154]. «Impelidas pelo amor do
Coracdo de Jesus, procuramos o
crescimento das pessoas na sua
dignidade humana e como filhos e
filhas de Deus, com base no
Evangelho e nas suas exigéncias de
amor, perddo, justica e solidariedade
para com os pobres e
marginalizados» [155]. Do mesmo
modo, 0s Santuarios consagrados ao
Coracdo de Cristo, espalhados por
todo o mundo, sdo uma atraente
fonte de espiritualidade e fervor. A
todos aqueles que, de algum modo,
colaboram nestes lugares de fé e de
caridade, dirijo a minha béncao
paterna.

A devocao da consolacdo

151. A chaga do lado, de onde brota a
agua viva, permanece aberta no
Ressuscitado. Esta grande ferida
causada pela lanca, e as chagas da


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn154
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn155

coroa de espinhos que aparecem com
frequéncia nas representacdes do
Sagrado Coracao, sdo inseparaveis
desta devocdo. Nela contemplamos o
amor de Jesus Cristo que foi capaz de
se entregar até ao fim. O coragdo do
Ressuscitado conserva estes sinais da
doacdo total que implicou um
intenso sofrimento por nos. Portanto,
de algum modo, é inevitavel que o
fiel queira responder ndo so a este
grande amor, mas também a dor que
Cristo aceitou suportar por causa de
tanto amor.

Com Ele na Cruz

152. Vale a pena recuperar esta
expressao da experiéncia espiritual
desenvolvida em torno do Coracao
de Cristo: o desejo interior de o
consolar. Ndo tratarei agora da
pratica da “reparac¢ao”, que
considero melhor inserida no
contexto da dimensdo social desta
devocdo, e que desenvolverei no



proximo capitulo. Agora gostaria
apenas de me concentrar naquele
desejo que muitas vezes brota no
coracdo do fiel enamorado quando
contempla o mistério da paixao de
Cristo e o vive como um mistério que
ndo so é recordado, mas que pela
graca se torna presente, ou melhor,
nos leva a estar misticamente
presentes naquele momento
redentor. Se o Amado é o mais
importante, como ndo querer
consola-lo?

153. O Papa Pio XI procurou
fundamentar esta afirmacao
convidando-nos a reconhecer que o
mistério da redencdo atraveés da
Paixdo de Cristo, por graca de Deus,
transcende todas as distancias do
tempo e do espaco. Deste modo, se
Ele se entregou na Cruz também
pelos pecados futuros, 0s nossos
pecados, transcendendo o tempo,
chegaram ao seu Coracao ferido,
assim como os atos que oferecemos



hoje pela sua consolacdo: «Se,
portanto, a vista de nossos pecados
futuros, porém previstos, a alma de
Jesus esteve triste até a morte, ndo ha
duvida que desde entdo Lhe tenha
dado algum conforto a previsdo do
nosso desagravo, quando “lhe
apareceu o Anjo do Céu” ( Lc 22, 43),
a consolar-Lhe o Coracdo opresso de
tristeza e de angustia. E assim
também agora, em modo admiravel,
porém verdadeiro, podemos e
devemos consolar este Coragao
Sacratissimo, continuamente
ofendido pelos pecados dos homens
ingratos» [156].

As razodes do coragdo

154. Pode parecer que esta expressao
de devoc¢ao nao possua suficiente
base teoldgica, mas o coracdo tem as
suas razoes. O sensus fidelium intui
que ha aqui algo de misterioso que
ultrapassa a nossa logica humana, e
que a paixdo de Cristo ndo é um


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn156

mero evento do passado, pois dela
podemos participar a partir da fé. A
meditacdo da entrega de Cristo na
cruz é, para a piedade dos fiéis, algo
mais do que uma simples
recordacdo. Esta convic¢ao esta
solidamente fundamentada na
teologia [157]. A isto junta-se a
consciéncia do proprio pecado, que
Ele carregou sobre os seus ombros
feridos, e da propria inadequacao
perante tanto amor, que sempre nos
ultrapassa infinitamente.

155. Em todo o caso, perguntamo-nos
como € possivel relacionarmo-nos
com Cristo vivo, ressuscitado,
plenamente feliz e, a0 mesmo tempo,
consola-lo na Paixdo. Consideremos
que o Coracdo ressuscitado conserva
a sua ferida como uma memoria
constante, e que a acdo da graca
provoca uma experiéncia que ndo
estd inteiramente contida no instante
cronoldgico. Estas duas convicgdes
permitem-nos admitir que nos


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn157

encontramos perante um caminho
mistico que ultrapassa as tentativas
da razdo e exprime o que a propria
Palavra de Deus nos sugere: «Mas —
escreve o Papa Pio XI - como pode
ser que Jesus Cristo reine bem-
aventurado no Céu, se ha mister o
consolo de nossa reparac¢do? “Da
uma alma que ame, e compreendera
nosso asserto”, respondemos com as
palavras de Santo Agostinho ( in
Ioannis Evangelium, tract. 26, 4), que
fazem perfeitamente ao nosso
propdasito. Toda alma, com efeito,
deveras abrasada em amor de Deus,
se com a consideracdo abrange o
tempo passado, vé em suas
meditacdes e contempla a Jesus a
padecer pelo homem, aflito, no meio
das dores mais excruciantes “por
nos, homens, e pela nossa salvacao”,
opresso da tristeza, das angustias e
dos oprobrios, antes “esmagado pelos
nossos delitos” (Is 53, 5) e em ato de
sanar-nos com suas chagas. Com
tanta maior verdade as almas pias



contemplam as dores do Salvador,
enquanto os pecados e os delitos dos
homens, perpretados no decurso de
todos os tempos, motivaram a
condenacdo de Jesus» [158].

156. Este ensinamento de Pio XI
merece ser tido em conta. Com efeito,
quando a Escritura afirma que os
cristdos que ndo vivem de acordo
com a sua fé «por si mesmos
crucificam de novo o Filho de

Deus» (Heb 6, 6), ou que, quando
suporto sofrimentos pelos outros,
«completo na minha carne o que
falta as tribulac¢ées de Cristo» (Cl 1,
24), ou que Cristo, na sua paixio,
rezou ndo so pelos seus discipulos de
entdo, mas «por aqueles que hao de
crer em mim, por meio da sua
palavra» (Jo 17, 20), esta a dizer algo
que quebra os nossos esquemas
limitados. Mostra-nos que nao €
possivel estabelecer um antes e um
depois sem qualquer ligacdo, mesmo
que 0 nosso pensamento nao o saiba


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn158

explicar. O Evangelho, nos seus
varios aspectos, ndo € apenas para
ser refletido ou recordado, mas para
ser vivido, tanto nas obras de amor
como na experiéncia interior, e isto
aplica-se sobretudo ao mistério da
morte e ressurreicdo de Cristo. As
separacoes temporais utilizadas pela
nossa mente ndo parece que
contenham a verdade desta
experiéncia de fé, onde se fundem a
unido com Cristo sofredor e, ao
mesmo tempo, a forc¢a, a consolacao
e a amizade que temos com 0
Ressuscitado.

157. Vemos, assim, a unidade do
Mistério Pascal nos seus dois
aspectos inseparaveis que
mutuamente se iluminam. Este
Mistério unico, fazendo-se presente
pela graca nas suas duas dimensdoes,
significa que, quando procuramos
oferecer algo a Cristo para a sua
consolacao, 0s nossos proprios
sofrimentos sdo iluminados e



transfigurados pela luz pascal do
amor. Acontece que participamos
neste mistério na nossa vida
concreta, porque anteriormente o
proprio Cristo quis participar na
nossa vida, quis viver
antecipadamente como cabeca o que
0 seu corpo eclesial viveria, tanto nas
feridas como nas consolacdes.
Quando vivemos na graca de Deus,
esta participacdo mutua torna-se
uma experiéncia espiritual. Em
ultima andlise, é o Ressuscitado que,
pela acdo da sua graca, torna
possivel que estejamos
misteriosamente unidos a sua
paixdo. Sabem-no os coracdes que
creem, que experimentam a alegria
da ressurreicdo, mas a0 mesmo
tempo desejam participar no destino
do seu Senhor. Estdo prontos para
esta participacdo com os sofrimentos,
0s cansacgos, as desilusdes e os medos
que fazem parte da sua vida. Nao a
vivem na solidao, pois estas feridas
sdo igualmente uma participacdo no



destino do corpo mistico de Cristo
que caminha no povo santo de Deus
e que leva o destino de Cristo em
todos os tempos e lugares da historia.
A devocgao da consolacdo ndo é a-
histdrica ou abstrata, mas torna-se
carne e sangue no caminho da Igreja.

A compungdo

158. O desejo inevitavel de consolar
Cristo, que surge da dor de
contemplar o que Ele sofreu por nos,
alimenta-se também do
reconhecimento sincero das nossas
escraviddes, dos nossos apegos, da
nossa falta de alegria na fé, das
nossas buscas vas e, para além dos
pecados concretos, da falta de
correspondéncia do nosso coracao ao
seu amor e ao seu projeto. E uma
experiéncia que nos purifica, porque
0 amor precisa da purificacdo das
lagrimas que, no final, nos deixam
mais sedentos de Deus e menos
obcecados por nés proprios.



159. Assim, vemos que, quanto mais
profundo se torna o desejo de
consolar o Senhor, mais se
aprofunda a compuncdo do coragdo
crente, que «ndo é um sentimento de
culpa que te langa por terra, nem
uma série de escrupulos que
paralisam, mas é uma picada
benéfica que queima intimamente e
cura, pois o coracgdo, quando se da
conta do proprio mal e se reconhece
pecador, abre-se, acolhe a acdo do
Espirito Santo, como agua viva que o
muda a ponto de lhe correrem as
lagrimas pelo rosto [...]. Ndo significa
sentir pena de nos, como muitas
vezes somos tentados a fazer [...].
Diversamente chorar por nos
proprios é arrepender-se seriamente
de ter entristecido a Deus com o
pecado; reconhecer que diante d’Ele
sempre estamos em débito, nunca
em crédito [...]. Assim como a agua,
gota a gota, escava a pedra, as
lagrimas lentamente escavam os
coracOes endurecidos. Deste modo



assiste-se ao milagre da tristeza, da
tristeza boa que leva a docgura [...]. A
compunc¢do, mais do que fruto do
nosso exercicio, € uma graga e como
tal deve ser pedida na orag¢do» [159].
E «pedir [...] dor com Cristo doloroso,
quebranto com Cristo quebrantado,
lagrimas, pena interna de tanta pena
que Cristo passou por mim» [160].

160. Peco, portanto, que ninguém
ridicularize as expressoes de fervor
devoto do santo povo fiel de Deus,
que na sua piedade popular procura
consolar Cristo. E convido cada um a
perguntar-se se ndo ha mais
racionalidade, mais verdade e mais
sabedoria em certas manifestacdes
desse amor que procura consolar o
Senhor do que nos atos de amor
frios, distantes, calculados e minimos
de que somos capazes aqueles que
julgamos possuir uma fé mais
reflexiva, cultivada e madura.

Consolados para consolar


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn159
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn160

161. Nesta contemplac¢ao do Coracao
de Cristo, entregue até ao fim, somos
consolados. A dor que sentimos no
coracdo da lugar a uma confianca
total e, por fim, resta a gratidao, a
ternura, a paz, o seu amor reinante
na nossa vida. A compunc¢ao «ndo
provoca angustia, mas alivia a alma
dos seus pesos, porque intervém na
ferida deixada pelo pecado,
preparando-nos para receber la
mesmo a caricia do Senhor» [161]. E
a nossa dor une-se a dor de Cristo na
cruz, pois quando dizemos que a
graca nos permite superar todas as
distancias, isso significa também que
Cristo, quando sofria, estava unido a
todos os sofrimentos dos seus
discipulos ao longo da historia.
Assim, se sofremos, podemos
experimentar a consolagdo interior
de saber que o proprio Cristo sofre
conosco. Desejando consola-lo,
saimos consolados.


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn161

162. Mas, num certo momento desta
contemplacdo do coragao que cré,
deve ressoar aquele dramatico apelo
do Senhor: «Consolai, consolai o meu
povo» (Is 40, 1). E recordamos as
palavras de Sado Paulo, que nos
lembra que Deus nos consola «para
que também nods possamos consolar
aqueles que estdo em qualquer
tribulacdo, mediante a consolacao
que nos mesmos recebemos de
Deus» (2 Cor 1, 4).

163. Isto convida-nos agora a
procurar aprofundar a dimensao
comunitaria, social e missionaria de
toda a auténtica devocdo ao Coracdo
de Cristo. Com efeito, o Coracgao de
Cristo, a0 mesmo tempo que nos
conduz ao Pai, envia-nos aos irmaos.
Nos frutos de servico, fraternidade e
missdo que o Coracdo de Cristo
produz através de nos, cumpre-se a
vontade do Pai. Assim se fecha o
circulo: «Nisto se manifesta a gldria



do meu Pai: em que deis muito
fruto» (Jo 15, 8).

CAPITULOV
AMOR POR AMOR

164. Nas experiéncias espirituais de
Santa Margarida Maria encontramos,
junto da declaracdo ardente do amor
de Jesus Cristo, uma ressonancia
interior que nos chama a dar a vida.
Sabermo-nos amados e colocar toda
a nossa confianga nesse amor nao
significa anular as nossas
capacidades de doac¢do, ndo implica
renunciar ao desejo irrefreavel de
dar alguma resposta a partir das
nossas pequenas e limitadas
capacidades.

Um lamento e um pedido



165. A partir da segunda grande
manifestacdo a Santa Margarida,
Jesus exprime dor porque o seu
grande amor pelos homens «néo
recebia sendo ingratidao e friezas.
Isto — disse-me Ele — custa-me muito
mais do que tudo quanto sofri na
minha Paixdo» [162].

166. Jesus fala da sua sede de ser
amado, mostrando-nos que o seu
Coracdo ndo é indiferente a nossa
reacdo diante do seu desejo: «Tenho
sede, mas uma sede tdo ardente de
ser amado pelos homens no
Santissimo Sacramento, que esta
sede me consome; e ndo encontro
ninguém que se esforce, segundo o
meu desejo, por saciar a minha sede,
retribuindo um pouco do meu amor»
[163]. O pedido de Jesus é o amor.
Quando o coracdo fiel o descobre, a
resposta que brota espontaneamente
ndo é uma custosa busca de
sacrificios ou 0 mero cumprimento
de um pesado dever, € uma questao


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn162
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn163

de amor: «Recebi de Deus gracas
muito grandes do seu amor, e senti-
me impelida do desejo de lhe
corresponder de algum modo e de
lhe pagar amor por amor» [164]. O
mesmo ensina Ledo XIII, escrevendo
que, mediante a imagem do Sagrado
Coracdo, a caridade de Cristo «nos
move ao amor reciproco» [165].

Prolongar o seu amor nos irmaos

167. E preciso voltar a Palavra de
Deus para reconhecer que a melhor
resposta ao amor do seu Coragao é o
amor aos irmdaos; ndo ha maior gesto
que possamos oferecer-lhe para
retribuir amor por amor. A Palavra
de Deus di-lo com toda a clareza:

«Sempre que fizestes isto a um destes
meus irmaos mais pequeninos, a
mim mesmo o fizestes» (Mt 25, 40).

«Toda a Lei se cumpre plenamente
nesta unica palavra: Ama o teu
proéximo como a ti mesmo» (Gl 5, 14).


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn164
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn165

«NOs sabemos que passamos da
morte para a vida, porque amamos
0s irmdos. Quem ndo ama,
permanece na morte» (1 Jo 3, 14).

«Aquele que ndo ama o seu irmdo, a
quem vé, ndo pode amar a Deus, a
quem ndo vé» (1 Jo 4, 20).

168. O amor aos irmaos nio se
fabrica, ndo é fruto do nosso esforco
natural, mas exige uma
transformacdo do nosso coracao
egoista. Nasce entdo
espontaneamente a célebre suplica:
“Jesus, fazei 0 nosso coragao
semelhante ao Vosso”. Por isso
mesmo, o convite de Sdo Paulo nado
era: “Esforcai-vos por fazer boas
obras”. O seu convite era mais
precisamente: «Tende entre vos os
mesmos sentimentos, que estdo em
Cristo Jesus» (F1 2, 5).

169. £ bom lembrar que no Império
Romano muitos pobres, forasteiros e
tantos outros descartados



encontravam respeito, carinho e
cuidado nos cristaos. Isto explica o
raciocinio do imperador apdstata
Juliano, que se perguntava porque é
que os cristdos eram tao respeitados
e seguidos, considerando que uma
das razdes era o seu empenho na
assisténcia aos pobres e forasteiros,
jé que o Império os ignorava e
desprezava. Para este imperador, era
intoleravel que os pobres ndo
recebessem ajuda de sua parte,
enquanto os odiados cristaos
«alimentam os seus, e também os
nossos» [166]. Numa carta, insiste,
em particular, na ordem de criar
instituicOes de caridade para
competir com o0s cristdos e atrair o
respeito da sociedade: «Estabelece
em todas as cidades alojamentos
numerosos para que os estrangeiros
possam gozar da nossa humanidade.
[...] Habitua os helenos as obras de
beneficéncia» [167]. Mas ndo atingiu
0 seu objetivo, porque por detras
destas obras ndo havia seguramente


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn166
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn167

0 amor cristdo, que permitia
reconhecer a cada pessoa uma
dignidade unica.

170. Identificando-se com os ultimos
da sociedade (cf. Mt 25, 31-46), «Jesus
trouxe a grande novidade do
reconhecimento da dignidade de
cada pessoa, como também e
sobretudo daquelas qualificadas
como “indignas”. Este principio novo
na historia, pelo qual o ser humano é
tanto mais “digno” de respeito e de
amor quanto mais é fraco, misero e
sofredor, a ponto de perder a propria
“figura” humana, mudou o rosto do
mundo, dando vida a institui¢des que
se dedicam a cuidar daqueles que se
encontram em condi¢cdes desumanas:
os recém-nascidos abandonados, os
orfaos, os idosos deixados sozinhos,
os doentes mentais, os portadores de
doencas incuraveis ou com graves
malformacades, os sem-teto» [168].


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn168

171. Mesmo do ponto de vista da
ferida do seu Coracao, olhar para o
Senhor, que «tomou as nossas
enfermidades e carregou as nossas
dores» ( Mt 8, 17), ajuda-nos a prestar
mais atenc¢do ao sofrimento e as
necessidades dos outros, e torna-nos
suficientemente fortes para
participar na sua obra de libertacdo,
como instrumentos de difusdo do seu
amor [169]. Se contemplarmos a
entrega de Cristo por todos, torna-se
inevitavel perguntarmo-nos por que
razao ndo somos capazes de dar a
nossa vida pelos outros: «Foi com isto
que ficAmos a conhecer o amor: Ele,
Jesus, deu a sua vida por ngs; assim
também nos devemos dar a vida
pelos nossos irmaos» (1 Jo 3, 16).

Algumas ressonancias na historia
da espiritualidade

172. Esta unido entre a devogdo ao
Coracdo de Jesus e 0 compromisso
com os irmdos atravessa a histdria da


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn169

espiritualidade cristd. Vejamos
alguns exemplos.

Ser uma fonte para os outros

173. A partir de Origenes, varios
Padres da Igreja interpretaram o
texto de Jodo 7, 38 — «<hdo de correr
do seu coracdo rios de dgua viva» —
como referindo-se ao proprio fiel,
ainda que seja a consequéncia de ele
proprio ter bebido de Cristo. Assim, a
unido com Cristo ndo tem apenas o
objetivo de saciar a propria sede,
mas de se tornar uma fonte de agua
fresca para os outros. Origenes dizia
que Cristo cumpre a sua promessa
fazendo brotar em noés correntes de
agua: «A alma do ser humano, que €
imagem de Deus, pode conter em si
mesma e produzir de si mesma
pocos, fontes e rios» [170].

174. Santo Ambrdsio recomendava
beber de Cristo «para que abunde em
ti a fonte de agua que jorra para a
vida eterna» [171]. E Mario Vitorino


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn170
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn171

sustentava que o Espirito Santo é
dado em tal abundéancia que «quem o
recebe torna-se um ventre que
emana rios de agua viva» [172].
Santo Agostinho dizia que este rio
que brota do fiel é a benevoléncia
[173]. Sdo Tomas de Aquino
reafirmou esta ideia, afirmando que
quando alguém «se apressa a
comunicar aos outros os diversos
dons da graca que recebeu de Deus,
brota do seu ventre agua viva» [174].

175. Com efeito, embora «o sacrificio
da cruz, oferecido com coracao
amante e obediente, apresenta uma
satisfacdo superabundante e infinita
pelos pecados do género humano»
[175], a Igreja, que nasce do Coracao
de Cristo, prolonga e comunica em
todos os tempos e lugares os efeitos
dessa unica paixdo redentora, que
conduz os homens a unido direta
com o Senhor.


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn172
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn173
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn174
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn175

176. Na Igreja, a mediacdo de Maria,
intercessora e mae, sO pode ser
entendida «como participacdo nesta
unica fonte, que é a mediacdo do
proprio Cristo» [176], tinico
Redentor, e «esta funcdo
subordinada de Maria, ndo hesita a
Igreja em proclama-la» [177]. A
devocdo ao coracdo de Maria ndo
quer enfraquecer a adoracdo unica
devida ao Coracdo de Cristo, mas
estimula-la: «A funcdo maternal de
Maria em relacdo aos homens de
modo algum ofusca ou diminui esta
unica mediacgao de Cristo; manifesta
antes a sua eficacia» [178]. Gragas a
imensa fonte que brota do lado
aberto de Cristo, a Igreja, Maria e
todos os fiéis, de diferentes maneiras,
tornam-se canais de agua viva. Deste
modo, o proprio Cristo revela a sua
gloria na nossa pequenez.

Fraternidade e mistica


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn176
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn177
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn178

177. Sdo Bernardo, ao mesmo tempo
que convidava a unido com o
Coracdo de Cristo, aproveitava a
riqueza desta devocdo para propor
uma mudanca de vida fundada no
amor. Ele acreditava que era possivel
uma transformacdo da afetividade,
escravizada pelos prazeres, que ndo
se liberta pela obediéncia cega a uma
ordem, mas numa resposta a dogura
do amor de Cristo. Supera-se o mal
com o bem, vence-se o mal com o
crescimento do amor: «<Ama, pois, 0
Senhor, teu Deus, com o afeto de um
coracao pleno e integro, ama-o com
toda a vigilancia e circunspecdo da
razao, ama-o também com todas as
forcas, de modo que nem sequer
tenhas medo de morrer por seu amor
[...]. Que 0 Senhor Jesus seja doce e
suave ao teu coragdo, contra os
prazeres carnais malignamente
doces, e que a dogura venca a
dogura, como um prego expulsa
outro prego» [179].


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn179

178. Sdo Francisco de Sales foi
especialmente iluminado pelo pedido
de Jesus: «Aprendei de mim, porque
sou manso e humilde de coracdo» (
Mt 11, 29). Assim, dizia ele, nas coisas
mais simples e ordinarias roubamos
o coracdo do Senhor: «E necessario
ter o cuidado de o servir bem seja
nas coisas grandes e elevadas que
nas coisas pequenas e despreziveis,
pois podemos igualmente, por estas
ou por aquelas, roubar-lhe o coracgéo
por amor [...]. Estes pequenos gestos
quotidianos de caridade, esta dor de
cabeca, esta dor de dentes, esta
indisposicdo, esta contrariedade do
marido ou da mulher, este partir de
um copo, este desprezo ou este
enfado, a perda das luvas, de um
anel, de um lenco, este pequeno
incomodo assumido para deitar-se a
boa hora e se levantar cedo para
rezar, para receber a comunhdo, esta
pequena vergonha que se
experimenta ao fazer um ato de
devogdo em publico; em suma, todos



estes pequenos sofrimentos
recebidos e abragados com amor
satisfazem grandemente a Bondade
divina» [180]. Mas, em ultima
analise, a chave da nossa resposta ao
amor do Coracdo de Cristo é o amor
ao proximo: «E um amor firme,
constante, imutavel, que, ndo se
detendo em ninharias, nem nas
qualidades ou condig¢des das pessoas,
ndo esta sujeito a mudancas ou
animosidades [...]. Nosso Senhor
ama-nos sem interrupcao, suporta as
nossas faltas como as nossas
imperfeicdes; [...] devemos, portanto,
fazer o mesmo em relacdo aos nossos
irmaos, jamais deixando de apoia-
los» [181].

179. Sao Charles de Foucauld queria
imitar Jesus Cristo, viver como Ele
viveu, agir como Ele agiu, fazer
sempre o que Jesus teria feito no seu
lugar. Para realizar plenamente este
objetivo, necessitava conformar-se
aos sentimentos do Coracdo de


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn180
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn181

Cristo. Assim, a expressao “amor por
amor” aparece mais uma vez,
quando ele diz: «Desejo de
sofrimentos, para retribuir-lhe amor
por amor, para imita-lo [...] para
entrar na sua obra e oferecer-me
com ele, o nada que sou, em
sacrificio, como vitima, para a
santificacdo dos homens» [182]. O
desejo de levar o amor de Jesus, o0 seu
trabalho missionario entre os mais
pobres e esquecidos da terra, levou-o
a adotar como lema Iesus Caritas,
com o simbolo do Coracdo de Cristo
encimado por uma cruz [183]. Ndo
foi uma decisdo superficial: «Com
todas as minhas forgas, procuro
mostrar e provar a estes pobres
irmdos perdidos que a nossa religido
¢ toda caridade, toda fraternidade,
que o seu emblema é um coracao»
[184]. E quis estabelecer-se com
outros irmaos «em Marrocos, em
nome do coracdo de Jesus» [185].
Deste modo, a acao evangelizadora
deles seria uma irradiacdo: «A


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn182
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn183
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn184
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn185

caridade deve irradiar das
fraternidades como irradia do
coracao de Jesus» [186]. Este desejo
fez dele, pouco a pouco, um irméao
universal, porque, deixando-se
plasmar pelo Coracdo de Cristo, quis
abracar no seu coracdo fraterno toda
a humanidade sofredora: «O nosso
coracao, como o da Igreja, como o de
Jesus, deve abracar todos os homens»
[187]. «O amor do coracgao de Jesus
pelos homens, o amor que ele
manifestou na sua paixdo, é o amor
que nos devemos ter por todos os
seres humanos» [188].

180. O padre Henri Huvelin, diretor
espiritual de Sdo Charles de
Foucauld, dizia que «quando Nosso
Senhor vive num coracdo, ele lhe da
esses sentimentos, e esse coragao se
abaixa para os pequenos. Tal foi a
disposicdo do coracdo de um Vicente
de Paulo [...]. Quando Nosso Senhor
vive na alma de um sacerdote,
inclina-o para os pobres» [189]. E


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn186
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn187
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn188
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn189

importante notar como esta
dedicacdo de Sdo Vicente, que o
padre Huvelin descreve, era também
alimentada pela devocdo ao Coracéo
de Cristo. Sdo Vicente exortava a
«tomar do coracdo de Nosso Senhor
algumas palavras de consolacdo»
[190] para o pobre doente. Para que
isso seja real, pressupde-se que o
proprio coracgdo tenha sido
transformado pelo amor e pela
mansidao do Coracdo de Cristo, e Sdo
Vicente repetiu muito essa convicg¢do
nos seus sermaoes e conselhos, tanto
que se tornou uma carateristica
proeminente das Constituicdes de
sua Congregacao: «Todos também
pordo grande diligéncia em aprender
esta licdo ensinada por Cristo:
“Aprendei de Mim, que sou manso e
humilde de coracao”, considerando
que — como Ele mesmo afirma — com
a mansidao se possui a terra, porque
com o exercicio desta virtude se
ganham os coracdes dos homens
para se converterem a Deus, o que


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn190

ndo conseguem aqueles que tratam
com o0 proximo dura e asperamente»
[191].

A reparacao: construir sobre as
ruinas

181. Tudo isto nos permite
compreender, a luz da Palavra de
Deus, que sentido devemos dar a
“reparacdo” oferecida ao Coracao de
Cristo, o que é que o Senhor
realmente espera que reparemos
com a ajuda da sua graca. Muito se
discutiu a este respeito, mas Sao Joao
Paulo II ofereceu uma resposta clara
aos cristaos de hoje, a fim de nos
guiar para um espirito de reparacao
mais em sintonia com o Evangelho.

Sentido social da reparagdo ao
Coragado de Cristo

182. Sao Jodo Paulo II explicou que,
entregando-nos em conjunto ao
Coracdo de Cristo, «sobre as ruinas
acumuladas pelo odio e pela


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn191

violéncia, podera ser construida a
civilizacdo do amor tao desejada, o
Reino do Coracdo de Cristo»; isto
implica certamente que sejamos
capazes de «unir o amor filial para
com Deus ao amor do proximo»; pois
bem, «é esta a verdadeira reparacao
pedida pelo Coragédo do Salvador»
[192]. Junto a Cristo, sobre as ruinas
que, com 0 nosso pecado, deixamos
neste mundo, somos chamados a
construir uma nova civilizacdo do
amor. Isto é reparar conforme o que
o Coracdo de Cristo espera de nos. No
meio do desastre deixado pelo mal, o
Coracdo de Cristo quis precisar da
nossa colaboracdo para reconstruir a
bondade e a beleza.

183. E verdade que todo o pecado
prejudica a Igreja e a sociedade, de
modo que «a cada pecado pode
atribuir-se indiscutivelmente o
caracter de pecado social», embora
isto seja especialmente verdade para
alguns pecados que «constituem,


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn192

pelo seu proprio objeto, uma
agressao direta ao proximo» [193].
Sao Jodo Paulo IT explicou que a
repeticdo destes pecados contra o0s
outros acaba muitas vezes por
consolidar uma “estrutura de
pecado” que afeta o desenvolvimento
dos povos [194]. Frequentemente isto
esta inserido numa mentalidade
dominante que considera normal ou
racional o que ndo passa de egoismo
e indiferenca. Este fendomeno pode
definir-se como alienacdo social:
«Alienada é a sociedade que, nas
suas formas de organizacdo social, de
producdo e de consumo, torna mais
dificil a realizacao deste dom e a
constituicdo dessa solidariedade
inter-humana» [195]. Ndo é apenas
uma norma moral que nos leva a
resistir a estas estruturas sociais
alienadas, a desnuda-las e a criar um
dinamismo social que restaure e
construa o bem, mas é a propria
«conversdo do coracdo» que «impde
a obrigacdo» [196] de reparar tais


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn193
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn194
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn195
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn196

estruturas. E a nossa resposta ao
Coracdo amante de Jesus Cristo que
nos ensina a amar.

184. Precisamente porque a
reparacao evangélica tem este forte
significado social, os nossos atos de
amor, de servico e de reconciliacdo,
para serem reparacoes eficazes,
requerem que Cristo os impulsione,
0s motive e 0s torne possiveis. Sdo
Jodo Paulo II dizia também que «para
construir a civilizacdo do amor»
[197], a humanidade de hoje precisa
do Coracdo de Cristo. A reparacao
crista ndo pode ser entendida apenas
como um conjunto de obras
exteriores, que sdo indispensaveis e
por vezes admiraveis. Exige uma
espiritualidade, uma alma, um
sentido que lhe dé forca, impulso e
criatividade incansavel. Precisa da
vida, do fogo e da luz que vém do
Coracdo de Cristo.

Reparar os coragoes feridos


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn197

185. Por outro lado, uma reparacao
meramente exterior ndo é suficiente;
nem para o mundo, nem para o
Coracdo de Cristo. Se cada um pensar
nos seus proprios pecados e nas
consequéncias para 0s outros,
descobrira que reparar os danos
causados a este mundo implica
também o desejo de reparar os
coracgoes feridos, onde se produziu o
dano mais profundo, a ferida mais
dolorosa.

186. O espirito de reparacao
«convida-nos a esperar que cada
ferida possa ser curada, por mais
profundas que seja. A reparacao
completa parece por vezes
impossivel, quando se perdem
definitivamente bens ou pessoas
queridas, ou quando certas situacoes
se tornam irreversiveis. Mas a
intencdo de reparar e de o fazer
concretamente é essencial para o
processo de reconciliacdo e para o
regresso da paz ao coracao» [198].


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn198

A beleza de pedir perddo

187. Nao bastam as boas intencgdes; é
indispensavel um dinamismo
interior de desejo, que tera
consequéncias externas. Em suma,
«a reparacdao, para ser cristd, para
tocar o coracdo da pessoa ofendida e
ndo ser um simples ato de justica
comutativa, pressupde duas atitudes
exigentes: reconhecer a culpa e pedir
perdio [...] E deste reconhecimento
honesto do mal causado ao irmao, e
do sentimento profundo e sincero de
que o amor foi ferido, que nasce o
desejo de reparar» [199].

188. Nao se deve pensar que
reconhecer o proprio pecado perante
0s outros seja algo degradante ou
prejudicial para a nossa dignidade
humana. Pelo contrario, é deixar de
mentir a si mesmo, é reconhecer a
propria historia tal como ela é,
marcada pelo pecado, sobretudo
quando fizemos mal aos nossos


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn199

irmdaos: «Acusar-se a si mesmo faz
parte da sabedoria crista. [...] Isto
agrada ao Senhor, porque o Senhor
recebe o coracdo contrito» [200].

189. Faz parte deste espirito de
reparacdo o bom habito de pedir
perdao aos irmdaos, que revela uma
enorme nobreza no meio da nossa
fragilidade. Pedir perddo é uma
forma de curar as relagdes pois
«reabre o dialogo e manifesta o
desejo de restabelecer o vinculo da
caridade fraterna [...], toca o coracao
do irmaéo, consola-o e inspira-o a
aceitar o perdao pedido. Assim, se 0
irreparavel nao pode ser
completamente reparado, 0 amor
pode sempre renascer, tornando a
ferida suportavel» [201].

190. Um coragdo capaz de compaixao
pode crescer em fraternidade e
solidariedade, porque «quem néo
chora retrocede, envelhece
interiormente, ao passo que a pessoa


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn200
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn201

que chega a uma orac¢do mais
simples e intima, feita de adoracao e
comocdo diante de Deus, amadurece.
Prende-se cada vez menos a si
mesma e mais a Cristo, e torna-se
pobre em espirito. Deste modo sente-
se mais proxima dos pobres, 0s
prediletos de Deus» [202]. Por
conseguinte, surge um auténtico
espirito de reparacao, pois «quem
estd compungido no coracao, sente-
se cada vez mais irméo de todos 0s
pecadores do mundo, sente-se mais
irmdo, sem qualquer aparéncia de
superioridade nem dureza de juizo,
mas sempre com desejo de amar e
reparar» [203]. Esta solidariedade
gerada pela compuncédo torna, ao
mesmo tempo, possivel a
reconciliacdo. A pessoa capaz de
compuncao, «em vez de se irritar e
escandalizar pelo mal feito pelos
irmdos, chora pelos pecados deles.
Néao se escandaliza. Cumpre-se uma
espécie de reviravolta: a tendéncia
natural de ser indulgente consigo


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn202
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn203

mesmo e inflexivel com os outros
inverte-se e, pela graca de Deus, a
pessoa torna-se exigente consigo
mesma e misericordiosa com 0s
outros» [204].

A reparacao: um prolongamento
do Coracao de Cristo

191. H4 um outro modo
complementar de entender a
reparacao, que nos permite coloca-la
numa relacdo ainda mais direta com
o Coracdo de Cristo, sem excluir
desta reparacdo o compromisso
concreto com os irmdos, do qual
falamos.

192. Num outro contexto, afirmei que
Deus «de certa maneira, quis limitar-
Se a Si mesmo» e que «muitas coisas
que consideramos males, perigos ou
fontes de sofrimento, na realidade
fazem parte das dores de parto que
nos estimulam a colaborar com o
Criador» [205]. A nossa cooperacao
pode permitir que o poder e o amor


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn204
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn205

de Deus se difundam nas nossas
vidas e no mundo, e a rejeicdo ou a
indiferenca podem impedi-lo.
Algumas expressoes biblicas
exprimem-no metaforicamente,
como quando o Senhor grita: «Se te
queres converter, Israel, volta para
mimy» (Jr 4, 1). Ou quando diz,
perante a rejeicdo do seu povo: «O
meu coracao da voltas dentro de
mim, comovem-se as minhas
entranhas» ( Os 11, 8).

193. Embora ndo seja possivel falar
de um novo sofrimento de Cristo
glorioso, «o mistério pascal de Cristo
[...] e tudo o que Cristo é, tudo o que
fez e sofreu por todos os homens,
participa da eternidade divina, e
assim transcende todos os tempos e
em todos se torna presente» [206].
Deste modo, podemos dizer que Ele
mesmo aceitou limitar a gloria
expansiva da sua ressurreicao,
conter a difusdo do seu imenso e
ardente amor para dar lugar a nossa


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn206

livre cooperacgao com o seu Coracao.
Isto é tdo real que a nossa recusa o
detém nesse impulso de doacdo, tal
como a nossa confianca e a oferta de
nos proprios abre um espaco, oferece
um canal desimpedido para a efusao
do seu amor.A nossa rejeicdo ou
indiferenca limitam os efeitos do seu
poder e a fecundidade do seu amor
em nos. Se Ele ndo encontra em mim
confianca e abertura, o seu amor fica
privado — porque Ele mesmo assim o
quis — do seu prolongamento na
minha vida, que é unica e irrepetivel,
e no mundo onde me chama a torna-
lo presente. Isso ndo vem da sua
fragilidade, mas da sua liberdade
infinita, do seu poder paradoxal e da
perfeicdo do seu amor por cada um
de nos. Quando a omnipoténcia de
Deus se manifesta na fraqueza da
nossa liberdade, «sé a fé a pode
descobrir» [207].

194. Com efeito, Santa Margarida
conta que, numa das manifestacoes


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn207

de Cristo, Ele lhe falou do seu
Coracdo apaixonado de amor por
nos, que «ndo podendo ja conter em
si as chamas da sua ardente
caridade, precisa derrama-las» [208].
Uma vez que o Senhor todo-
poderoso, na sua liberdade divina,
quis ter necessidade de nos, a
reparacao entende-se como o
remover dos obstaculos que
colocamos a expansao do amor de
Cristo no mundo, com as nossas
faltas de confianca, gratidao e
entrega.

A oferta ao Amor

195. Para refletir melhor sobre este
mistério, socorremo-nos novamente
da luminosa espiritualidade de Santa
Teresa do Menino Jesus. Ela sabia
que algumas pessoas tinham
desenvolvido uma forma extrema de
reparac¢do, com a boa vontade de se
dar pelos outros, que consistia em
oferecer-se como uma espécie de


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn208

“para-raios” a fim de que a justica
divina se realizasse: «Pensei nas
almas que se oferecem como vitimas
a Justica de Deus, a fim de desviarem
e de atrairem sobre elas os castigos
reservados aos culpados» [209]. Mas,
por muito admiravel que tal oferta
possa parecer, ela ndo esta muito
convencida disso:«Estava longe de
me sentir impelida a fazé-lo» [210].
Esta insisténcia na justi¢a divina
acaba por levar a pensar que o
sacrificio de Cristo fosse incompleto
ou parcialmente eficaz, ou que a sua
misericordia ndo fosse
suficientemente intensa.

196. Com a sua intuicao espiritual,
Santa Teresa do Menino Jesus
descobriu que existe uma outra
maneira de se oferecer, em que nao é
necessario saciar a justica divina,
mas deixar o amor infinito do Senhor
difundir-se sem entraves: «O meu
Deus! O vosso Amor desprezado vai
ficar no vosso Coracgdo? Estou


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn209
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn210

convencida de que se encontrasseis
almas que se oferecessem como
vitimas de holocausto ao vosso Amor,
as consumirieis rapidamente. Creio
que ficarieis contente por nao
reprimirdes as ondas de infinita
ternura que ha em Vos» [211].

197. Nao ha nada a acrescentar ao
unico sacrificio redentor de Cristo,
mas é verdade que a recusa da nossa
liberdade ndo permite que o Coracao
de Cristo espalhe as suas “ondas de
infinita ternura” neste mundo. E isto
porque o préprio Senhor quer
respeitar esta possibilidade. Foi isto,
mais do que a justica divina, que
inquietou o coracdo de Santa Teresa
do Menino Jesus, pois para ela a
justica so pode ser compreendida a
luz do amor. Vimos que ela adorava
todas as perfeicdes divinas através
da misericordia, e assim as via
transfiguradas, radiantes de amor,
dizendo: «A propria Justica (e talvez


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn211

mais ainda que qualquer outra) me
parece revestida de amor» [212].

198. Deste modo, nasce o seu ato de
oferecimento, ndo a justica divina,
mas ao Amor misericordioso:
«Ofereco-me como vitima de
holocausto ao vosso amor
misericordioso, suplicando-vos que
me consumais sem cessar, deixando
transbordar para a minha alma as
ondas de ternura infinita que estdo
encerradas em V@s, e que assim eu
me torne martir do vosso Amor, 0
meu Deus!» [213]. E importante notar
que ndo se trata apenas de deixar
que o Coracdo de Cristo difunda a
beleza do seu amor no nosso coracao,
através de uma confianca total, mas
também que, através da propria
vida, chegue aos outros e transforme
o mundo: «No coracdo da Igreja,
minha Mae, eu serei o Amor [...],
assim o meu sonho sera realizado»
[214]. Os dois aspectos estdo
inseparavelmente ligados.


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn212
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn213
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn214

199. O Senhor aceitou a sua oferta.
Com efeito, algum tempo depois, ela
propria exprimiu um amor intenso
pelos outros, afirmando que este
provinha do Coracao de Cristo que se
prolongava através dela. Assim,
escrevia a sua irmd Leonia: «<Amo-te
mil vezes mais ternamente do que
habitualmente se amam as irmas,
visto que posso amar-te com o
Coragdo do nosso Celeste Esposo»
[215]. E mais tarde, escreveu a
Maurice Belliére: «Como eu queria
fazer-vos compreender a ternura do
Coracdo de Jesus, o que Ele espera de
vos!» [216].

Integridade e harmonia

200. Irm3s e irmdos, proponho que
desenvolvamos esta forma de
reparacao, que é, em ultima analise,
oferecer ao Coracdo de Cristo uma
nova possibilidade de difundir neste
mundo as chamas da sua ternura
ardente. Se é verdade que a


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn215
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn216

reparacao implica o desejo de
«desagravar o Amor incriado da
injustica que lhe infligem tantas
negligéncias, e esquecimentos e
injuarias» [217], o modo mais
adequado € que 0 nosso amor, em
troca daqueles momentos em que foi
rejeitado ou negado, dé ao Senhor a
possibilidade de se dilatar. Isto
acontece se 0 nosso amor ultrapassa
a mera “consolacdo” a Cristo, de que
falamos no capitulo anterior, e se
transforma em atos de amor fraterno
com 0s quais curamos as feridas da
Igreja e do mundo. Deste modo,
oferecemos novas expressoes da
forca restauradora do Coracdo de
Cristo.

201. As renuncias e os sofrimentos
exigidos por estes atos de amor ao
proximo unem-nos a paixdo de
Cristo, e sofrendo com Cristo «nesta
mistica crucifixdo de que fala o
Apostolo, com ainda maior
abundancia receberemos, para nos e


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn217

para os outros, frutos de propiciacdo
e de indulgéncia» [218]. S6 Cristo
salva pela sua entrega na cruz por
nas, so6 Ele redime, «pois hd um sé
Deus, e um s0 mediador entre Deus e
0os homens, um homem: Cristo Jesus,
que se entregou a si mesmo como
resgate por todos» (1 Tm 2, 5-6). A
reparacao que oferecemos é uma
participacdo, que aceitamos
livremente, no seu amor redentor e
no seu unico sacrificio. Assim,
completamos na nossa carne «o que
falta as tribulacdes de Cristo, pelo seu
Corpo, que é a Igreja» (Cl1,24)eéo
proprio Cristo que prolonga através
de nos os efeitos da sua doacdo total
no amor.

202. Os sofrimentos tém muitas vezes
a ver com o0 nosso ego ferido, mas é
precisamente a humildade do
Coracdo de Cristo que nos indica o
caminho do abaixamento. Deus quis
vir até nos humilhando-Se, fazendo-
Se pequeno. Ja o Antigo Testamento


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn218

nos ensina isso, através das varias
metaforas que mostram um Deus que
entra na pequenez da historia e se
deixa rejeitar pelo seu povo. O seu
amor mistura-se com a vida
quotidiana do povo amado e torna-se
mendigo de uma resposta, como se
pedisse licencga para mostrar a sua
gloria. Por outro lado, «talvez uma so
vez, com palavras suas, tenha o
Senhor Jesus apelado para o seu
coracdo. E salientou este unico traco:
«mansiddo e humildade». Como se
dissesse que s6 por este caminho
quer conquistar o homem» [219].
Quando Cristo disse: «Aprendei de
mim, porque sou manso e humilde
de coracdo» ( Mt 11, 29), indicou que
«para se exprimir necessita da nossa
pequenez, do nosso abaixamento»
[220].

203. No que dissemos, é importante
notar varios aspectos inseparaveis,
porque estas acdes de amor ao
proximo, com todas as renuncias,


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn219
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn220

abnegacoes, sofrimentos e fadigas
que implicam, cumprem esta fungao
quando sdo alimentadas pela
caridade do proprio Cristo. Ele
permite-nos amar como Ele amou e,
assim, Ele prdoprio ama e serve
através de nos. Se, por um lado,
parece apequenar-se, aniquilar-se,
porque quis manifestar o seu amor
mediante 0s nossos gestos, por outro
lado, nas mais simples obras de
misericordia, o seu Coragao €
glorificado e manifesta toda a sua
grandeza. Um cora¢do humano que
da espago ao amor de Cristo através
duma confiancga total e o deixa
expandir-se na sua propria vida com
o seu fogo, torna-se capaz de amar os
outros como Cristo, tornando-se
pequeno e proximo de todos. Assim
Cristo sacia a sua sede e espalha
gloriosamente, em nos e através de
nos, as chamas da sua ternura
ardente. Reparemos na bela
harmonia que existe em tudo isto.



204. Finalmente, para compreender
esta devocdo em toda a sua riqueza,
retomando o que dissemos sobre a
sua dimensao trinitaria, é necessario
acrescentar que a reparacao de
Cristo enquanto ser humano é
oferecida ao Pai por obra do Espirito
Santo em nos. Portanto, a nossa
reparacao ao Coracao de Cristo
dirige-se, em ultima analise, ao Pai,
que se compraz em ver-nos unidos a
Cristo quando nos oferecemos por
Ele, com Ele e n’Ele.

Fazer o mundo enamorar-se

205. A proposta crista é atrativa
quando pode ser vivida e
manifestada na sua integralidade:
ndo como um simples refagio em
sentimentos religiosos ou em cultos
faustosos. Que culto seria o de Cristo
se nos contentassemos com uma
relacdo individual desinteressada em
ajudar os outros a sofrer menos e a
viver melhor? Podera agradar ao



Coracdo que tanto amou se nos
mantivermos numa experiéncia
religiosa intima, sem consequéncias
fraternas e sociais? Sejamos honestos
e leiamos a Palavra de Deus na sua
inteireza. Por isso mesmo dizemos
que ndo se trata sequer de uma
promocao social desprovida de
significado religioso, que no fundo
seria querer para o ser humano
menos do que aquilo que Deus lhe
quer dar. E por isso que temos de
concluir este capitulo recordando a
dimensao missiondaria do nosso amor
ao Coracdao de Cristo.

206. Sao Jodo Paulo II, para além de
falar da dimensdao social da devocao
ao Coracao de Cristo, referiu-se a
«reparacao, que é a cooperacao
apostolica para a salvacdo do
mundo» [221]. Do mesmo modo, a
consagracdo ao Coracdo de Cristo
«deve ser aproximada a agao
missiondria da propria Igreja,
porque responde ao desejo do


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn221

Coracdo de Jesus de propagar no
mundo, através dos membros do seu
Corpo, a sua dedicacao total ao
Reino» [222]. Por conseguinte,
atraveés dos cristaos, «o amor
difundir-se-a no cora¢ao dos homens,
para que se construa o Corpo de
Cristo que é a Igreja e se edifique
uma sociedade de justica, de paz e de
fraternidade» [223].

207. O prolongamento das chamas de
amor do Coracdo de Cristo ocorre
também na obra missiondria da
Igreja, que leva o anuncio do amor
de Deus manifestado em Cristo. Sdo
Vicente de Paulo ensinou-o muito
bem quando convidou os seus
discipulos a pedir ao Senhor «esse
coracao, esse coracao que nos faz ir a
toda a parte, esse coracdo do Filho de
Deus, o coracdo de Nosso Senhor, que
nos dispoe a ir como Ele iria [...] e
nos envia como enviou-lhes [0s
apostolos], para levar o seu fogo a
toda a parte» [224].


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn222
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn223
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn224

208. Sao Paulo VI, dirigindo-se as
congregacdes que propagavam a
devocdo ao Sagrado Coracao,
recordava que «o empenho pastoral
e 0 ardor missionario serdo
intensamente inflamados quando os
sacerdotes e os fiéis, para difundir a
gloria de Deus, e seguindo o exemplo
da caridade eterna que Cristo nos
mostrou, orientarem os seus esforgos
para comunicar a todos os homens as
riquezas insondaveis de Cristo»
[225]. A luz do Sagrado Coracéo, a
missdo torna-se uma questdo de
amor, e o maior risco desta missao é
que de digam e facam muitas coisas,
mas ndo se consiga promover o
encontro feliz com o amor de Cristo
que abraca e salva.

209. A missdo, entendida a partir da
irradiacdo do amor do Coracdo de
Cristo, requer missiondarios
apaixonados, que se deixem cativar
por Cristo e que inevitavelmente
transmitam esse amor que mudou as


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn225

suas vidas. Por isso, custa-lhes perder
tempo a discutir questoes
secundarias ou a impor verdades e
regras, porque a sua principal
preocupacdo € comunicar o que
vivem e, sobretudo, que os outros
percebam a bondade e a beleza do
Amado através dos seus pobres
esforcos. Nao € isto que acontece com
qualquer enamorado? Vale a pena
tomar como exemplo as palavras
com que Dante Alighieri, enamorado,
tentou exprimir esta logica:

«Pensando em todo o seu valor
tdo doce se me faz sentir o Amor,

que se agora eu ndo perder
veemeéncia,

falando tornarei enamorada a gente»
[226].

210. Falar de Cristo, pelo testemunho
ou pela palavra, de tal modo que os
outros nao tenham de fazer um


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn226

grande esforco para o amar, é o
maior desejo de um missionario da
alma. Ndo ha proselitismo nesta
dindmica de amor, as palavras do
enamorado ndo perturbam, ndo
impoem, ndo forcam, apenas levam
0s outros a se perguntarem como €
possivel um tal amor. Com o maior
respeito pela liberdade e pela
dignidade do outro, o enamorado
limita-se a esperar que lhe seja
permitido narrar esta amizade que
preenche a sua vida.

211. Sem descurar a prudéncia e o
respeito, Cristo pede-te que ndo
tenhas vergonha de reconhecer a tua
amizade com Ele. Pede-te que tenhas
a coragem de dizer aos outros que foi
bom para ti té-lo encontrado: «Todo
aquele que se declarar por mim,
diante dos homens, também me
declararei por ele diante do meu Pai
que estd no Céu » (Mt 10, 32). Mas
para o coracdo enamorado ndo €
uma obrigacdo, € uma necessidade



dificil de conter: «Ai de mim, se eu
ndo evangelizar!» (1 Cor 9, 16). «<No
meu coracdo, a sua palavra era um
fogo devorador, encerrado nos meus
0ssos. Esfor¢cava-me por conté-lo,
mas nao podia» (Jr 20, 9).

Em comunhdo de servi¢o

212. Ndo se deve pensar nesta missdo
de comunicar Cristo como se fosse
algo apenas entre mim e Ele. Ela é
vivida em comunhdo com a propria
comunidade e com a Igreja. Se nos
afastarmos da comunidade,
afastamo-nos também de Jesus. Se a
esquecermos e ndo nos
preocuparmos com ela, a nossa
amizade com Jesus arrefecera.
Nunca se deve esquecer este segredo:
0 amor pelos irmaos e irmas da
propria comunidade — religiosa,
paroquial, diocesana, etc. — é como o
combustivel que alimenta a nossa
amizade com Jesus. Os atos de amor
para com os irmaos e irmas da



comunidade podem ser a melhor ou,
por vezes, a unica forma possivel de
exprimir aos outros o amor de Jesus
Cristo. O proprio Senhor o disse: «Por
isto é que todos conhecerdo que sois
meus discipulos: se vos amardes uns
aos outros» (Jo 13, 35).

213. £ um amor que se torna servigo
comunitario. Nao me canso de
recordar que Jesus o disse com
grande clareza: «Sempre que fizestes
isto a um destes meus irmaos mais
pequeninos, a mim mesmo 0
fizestes» (Mt 25, 40). Ele propde-te
que o encontres também ai, em cada
irmdo e em cada irméd, especialmente
nos mais pobres, desprezados e
abandonados da sociedade. Que
lindo encontro!

214. Portanto, se nos dedicarmos a
ajudar alguém, isso ndo significa que
nos esquecemos de Jesus. Pelo
contrario, encontramo-lo de outra
forma. E quando tentamos levantar e



curar alguém, Jesus esta 14, ao nosso
lado. Com efeito, € bom recordar que,
quando enviou os seus discipulos em
missdo, «o Senhor cooperava com
eles» (Mc 16, 20). Ele esta 14,
trabalhando, lutando e fazendo o
bem conosco. De uma forma
misteriosa, é 0 seu amor que se
manifesta através do nosso servicgo, €
Ele proprio que fala ao mundo
naquela linguagem que por vezes
ndo tem palavras.

215. Ele te envia a fazer o bem e te
impele a partir do teu interior. Para
isso, chama-te com uma vocacao de
servico: fards o hem como médico,
como mae, como professor, como
sacerdote. Onde quer que estejas,
poderas sentir que ele te chama e te
envia para viveres esta missdo na
terra. Ele préprio nos diz: «Envio-
vos» (Lc 10, 3). Isto faz parte da
amizade com Ele. Portanto, para que
essa amizade amadureca, € preciso
que te deixes enviar por Ele para



cumprir uma missdo neste mundo,
com confianca, com generosidade,
com liberdade, sem medo. Se te
fechares no teu conforto, isso nao te
dara seguranca; os medos, as
tristezas e as angustias aparecerdo
sempre. Quem ndo cumpre a sua
missdo nesta terra nao pode ser feliz,
fica frustrado. Por isso, deixa-te
enviar, deixa-te conduzir por Ele
para onde Ele quiser. Néo te
esquecas que Ele vai contigo. Ndo te
atira para o abismo nem te deixa
entregue a ti mesmo. Ele conduz-te e
acompanha-te. Ele prometeu e
cumpre: «Eu estarei sempre
convosco» (Mt 28, 20).

216. De algum modo tens de ser
missionario, como o foram os
apostolos de Jesus e o0s primeiros
discipulos, que foram anunciar o
amor de Deus, que sairam para dizer
que Cristo esta vivo e merece ser
conhecido. Santa Teresa do Menino
Jesus viveu-o como parte inseparavel



da sua oferta ao Amor
misericordioso: «Queria dar de beber
ao meu Bem-Amado e sentia-me eu
mesma devorada pela sede de almas»
[227]. Esta é também a tua missao.
Cada um cumpre-a a sua maneira, e
veras como podes ser missionario.
Jesus merece-o. Se tiveres coragem,
Ele te iluminara, acompanhara e
fortalecera, e viveras uma
experiéncia preciosa que te fara
muito bem. Ndo importa se
conseguira ver algum resultado;
deixa isso para o Senhor que
trabalha no segredo dos coracdes,
mas ndo deixes de viver a alegria de
tentar comunicar o amor de Cristo
aos outros.

CONCLUSAO

217. O que esta expresso neste
documento permite-nos descobrir


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn227

que 0 que estd escrito nas enciclicas
sociais Laudato si’ e Fratelli tutti nao
¢ alheio ao nosso encontro com o
amor de Jesus Cristo, pois bebendo
desse amor tornamo-nos capazes de
tecer lacos fraternos, de reconhecer a
dignidade de cada ser humano e de
cuidar juntos da nossa casa comum.

218. Hoje tudo se compra e se paga, e
parece que o proprio sentido da
dignidade depende das coisas que se
podem obter com o poder do
dinheiro. Somos instigados a
acumular, a consumir e a distrairmo-
nos, aprisionados por um sistema
degradante que ndo nos permite
olhar para além das nossas
necessidades imediatas e
mesquinhas. O amor de Cristo esta
fora desta engrenagem perversa e s
Ele pode libertar-nos desta febre
onde ja ndo ha lugar para o amor
gratuito. Ele é capaz de dar coragdo a
esta terra e reinventar o amor la


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html

onde pensamos que a capacidade de
amar esteja morta para sempre.

219. A Igreja também precisa dele,
para ndo substituir o amor de Cristo
por estruturas ultrapassadas,
obsessdes de outros tempos,
adoracdo da propria mentalidade,
fanatismos de todo o género que
acabam por ocupar o lugar daquele
amor gratuito de Deus que liberta,
vivifica, alegra o coracgdo e alimenta
as comunidades. Da ferida do lado de
Cristo continua a correr aquele rio
que nunca se esgota, que nao passa,
que se oferece sempre de novo a
quem quer amar. SO 0 seu amor
tornara possivel uma nova
humanidade.

220. Peco ao Senhor Jesus Cristo que,
para todos nds, do seu Coracgao santo
brotem rios de dgua viva para curar
as feridas que nos infligimos, para
reforcar a nossa capacidade de amar
e servir, para nos impulsionar a fim



de aprendermos a caminhar juntos
em direcdo a um mundo justo,
solidario e fraterno. Isto até que, com
alegria, celebremos unidos o
banquete do Reino celeste. Ai estara
Cristo ressuscitado, harmonizando
todas as nossas diferencas com a luz
que brota incessantemente do seu
Coracdo aberto. Bendito seja!

Dado em Roma, junto de Sdo Pedro, a
24 de outubro do ano 2024, décimo
segundo do meu Pontificado.

[1] Uma boa parte das reflexdes deste
primeiro capitulo estdo inspiradas
nos escritos inéditos do Pe. Diego
Fares, S.I. Que o Senhor o tenha na
Sua Santa Gldria!

[2] Cf. Homero, Iliada, canto XXI,
verso 441.

[3] Cf. Ibid., canto X, verso 244.


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref1
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref2
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref3

[4] Cf. Timeu, § 65c-d; § 70.

[5] Homilia na Missa matutina de
Santa Marta (14 de outubro de 2016):
L’Osservatore Romano (ed. semanal
em portugués de 20 de outubro de
2016), 7.

[6] S. Jodo Paulo II, Alocugdo do
Angelus (2 de julho de 2000):
L’Osservatore Romano (ed. semanal
em portugués de 8 de julho de 2000),
1.

[7] Idem, Catequese (8 de junho de
1994): L’Osservatore Romano (ed.
semanal em portugués de 11 de
junho de 1994), 8.

[8] Os Demonios (1872).

[9] Romano Guardini, O mundo
religioso de Dostoievski (Lisboa 1973),
232.

[10] Karl Rahner, “Einige Thesen zur
Theologie der Herz-Jesu-Verehrung”.


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref4
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref5
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/cotidie/2016/documents/papa-francesco-cotidie_20161014_como-os-doces-da-avo.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/cotidie/2016/documents/papa-francesco-cotidie_20161014_como-os-doces-da-avo.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref6
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/angelus/2000/documents/hf_jp-ii_ang_20000702.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/angelus/2000/documents/hf_jp-ii_ang_20000702.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/angelus/2000/documents/hf_jp-ii_ang_20000702.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref7
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref8
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref9
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref10

in: Schriften zur Theologie I11
(Einsiedeln 1956), 392.

[11] Ibid., 393.

[12] Han Byung-Chul, O Coragdo de
Heidegger. Sobre o conceito de
tonalidade afetiva em Martin
Heidegger (Petropolis 2023), 93-94.

[13] Ibid., 151.

[14] cf. Idem, Agonia do Eros,
(Petropolis 2017).

[15] cf. Martin Heidegger, Explicacbes
da Poesia de Holderlin (Brasilia 2013),
136.

[16] Cf. Michel de Certeau, L’espace
du désir ou le «fondement» des

Exercices spirituels. in: Christus 77
(1973), 118-128.

[17] Itinerarium mentis in Deum, VII,
6.

[18] Proemium in I Sent., q. 3.


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref11
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref12
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref13
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref14
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref15
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref16
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref17
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref18

[19] S. John Henry Newman,
Meditacdes e Devogdes (Sdo Paulo,
2016), 283.

[20] Const. past. Gaudium et spes, 82.
[21] Ibid., 10.
[22] Ibid., 14.

[23] Cf. Dicastério para a Doutrina da
Fé, Declaracao Dignitas Infinita (2 de
abril de 2024), 8.

[24] Const. past. Gaudium et spes, 26.

[25] S. Jodo Paulo II, Alocugdo do
Angelus (28 de junho de 1998):
L’Osservatore Romano (ed. semanal
em portugués de 4 de julho de 1998),
1.

[26] Francisco, Carta enc. Laudato si’
(24 de maio de 2015), 83: AAS 107
(2015), 880.

[27] Francisco, Homilia na Missa
matutina de Santa Marta (7 de junho


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref19
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref20
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref21
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref22
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref23
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref24
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref25
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/angelus/1998/documents/hf_jp-ii_ang_28061998.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/angelus/1998/documents/hf_jp-ii_ang_28061998.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/angelus/1998/documents/hf_jp-ii_ang_28061998.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref26
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref27
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/cotidie/2013/documents/papa-francesco_20130609_meditazioni-10.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/cotidie/2013/documents/papa-francesco_20130609_meditazioni-10.html

de 2013): L’Osservatore Romano (ed.
semanal em portugués de 9 de junho
de 2013), 6.

[28] Pio XII, Carta enc. Haurietis
Aquas (15 de maio de 1956), 12: AAS
48 (1956), 316.

[29] Pio VI, Constituicdo Auctorem
fidei (28 de agosto de 1794), 63. DH
2663.

[30] Ledo XIII, Carta enc. Annum
Sacrum (25 de maio de 1899): ASS 31
(1898-1899), 649.

[31] Ibidem: «Inest in Sacro Corde
symbolum atque expressa imago
infinitae Iesu Christi caritatis».

[32] Francisco, Alocugdo do Angelus,
(9 de junho de 2013): L’Osservatore
Romano (ed. semanal em portugués
de 16 de junho de 2013), 5.

[33] Sendo assim, entende-se porque
a Igreja proibiu que se coloquem


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref28
https://www.vatican.va/content/pius-xii/pt/encyclicals/documents/hf_p-xii_enc_15051956_haurietis-aquas.html
https://www.vatican.va/content/pius-xii/pt/encyclicals/documents/hf_p-xii_enc_15051956_haurietis-aquas.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref29
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref30
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref31
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref32
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/angelus/2013/documents/papa-francesco_angelus_20130609.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/angelus/2013/documents/papa-francesco_angelus_20130609.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref33

sobre os altares representacdes
isoladas dos coracdes de Jesus ou de
Maria (cf. Resposta da Sagrada
Congregacao dos Ritos Sacros ao Pe.
Charles Lecoq, P.S.S., de 5 de abril de
1879. in: Decreta Authentica
Congregationis Sacrorum Rituum. Ex
actis eiusdem collecta, vol. III, Roma
1900, 107-108, n. 3492). Fora da
Liturgia, «para a devocdo privada» (
ibidem) pode utilizar-se isoladamente
o simbolo de um coracdo como
expressao didatica, figura estética ou
emblema que convida a pensar no
amor de Cristo, mas corre-se o risco
de entender o coragdo como objeto
de adoracdo ou de dialogo espiritual
separadamente da Pessoa de Cristo.
Em 31 de margo de 1887, a
Congregacdo deu uma resposta
semelhante ( ibid., 187, n. 3673).

[34] Conc. Ecum. de Trento, Sess.
XXV, Decr. Mandat sancta synodus (3
de dezembro de 1563). DH 1823.


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref34

[35] V Conferéncia Geral do
Episcopado Latino-Americano e do
Caribe, Documento de Aparecida (29
de junho de 2007), 259.

[36] Carta enc. Haurietis Aquas (15 de
maio de 1956), 21-22: AAS 48 (1956),
323-324.

[37] Epistola 261, 3: PG 32, 972.
[38] In Ioh. homil. 63, 2: PG 59, 350.

[39] De fide ad Gratianum, 11, cap. 7,
56: PL 16, 594 (edigdo de 1880).

[40] Enarrationes in Psalmos 87, 3: PL
37, 1111.

[41] Cf. De fide orthodoxa, 111, 6.20: PG
94, 1006.1081.

[42] Olegario Gonzalez de Cardedal,
La entrafia del cristianismo
(Salamanca, 2010), 70-71.

[43] Alocugdo do Angelus (1° de
junho de 2008): L’Osservatore


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref35
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref36
https://www.vatican.va/content/pius-xii/pt/encyclicals/documents/hf_p-xii_enc_15051956_haurietis-aquas.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref37
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref38
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref39
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref40
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref41
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref42
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref43
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/angelus/2008/documents/hf_ben-xvi_ang_20080601.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/angelus/2008/documents/hf_ben-xvi_ang_20080601.html

Romano (ed. semanal em portugués
de 7 de julho de 2008), 7.

[44] Pio XII, Carta enc. Haurietis
Aquas (15 de maio de 1956), 27: AAS
48 (1956), 327-328.

[45] Ibid., 58: AAS 48 (1956), 343-344.

[46] Bento XVI, Alocugdo do Angelus
(1° de junho de 2008): L’Osservatore
Romano (ed. semanal em portugués
de 7 de julho de 2008), 7.

[47] Vigilio, Constituicdo Inter
innumeras sollicitudines (14 de maio
de 553): DH 420.

[48] Conc. Ecum. de Efeso,
Anatematismos de Cirilo de
Alexandria, 8: DH 259.

[49] Conc. Ecum. II de
Constantinopla, Sess. VIII (2 de junho
de 533), Can. 9: DH 431.

[50] Cantico espiritual (B — segunda
redacdo), Cangao 31, 8: S. Jodo da


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref44
https://www.vatican.va/content/pius-xii/pt/encyclicals/documents/hf_p-xii_enc_15051956_haurietis-aquas.html
https://www.vatican.va/content/pius-xii/pt/encyclicals/documents/hf_p-xii_enc_15051956_haurietis-aquas.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref45
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref46
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/angelus/2008/documents/hf_ben-xvi_ang_20080601.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/angelus/2008/documents/hf_ben-xvi_ang_20080601.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref47
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref48
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref49
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref50

Cruz, Obras completas (Avessadas,
2005), 688.

[51] Ibid., Cancdo 13, 9: o. c., 600 .
[52] Ibid., Cancdo 13, 1: o. c., 596.

[53] «Para nos, contudo, um so6 é
Deus, o Pai, de quem tudo procede e
para quem nos somos» (1 Cor 8, 6).
«A Deus nosso Pai, a gloria pelos
séculos dos séculos! Amen!» ( Fl 4,
20). «Bendito seja Deus e Pai de
Nosso Senhor Jesus Cristo, o Pai das
misericordias e o Deus de toda a
consolacgao!» (2 Cor 1, 3).

[54] Carta Ap. Tertio millennio
adveniente (10 de novembro de 1994),
49: AAS 87 (1995), 35.

[55] Ad Rom., 7: PG 5, 694.

[56] «O mundo tem de saber que Eu
amo o Pai» (Jo 14, 31). «<Eu e o Pai

somos Um» ( Jo 10, 30). «Eu estou no
Pai e o Pai estd em mim» (Jo 14, 10).


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref51
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref52
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref53
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref54
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/apost_letters/1994/documents/hf_jp-ii_apl_19941110_tertio-millennio-adveniente.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/apost_letters/1994/documents/hf_jp-ii_apl_19941110_tertio-millennio-adveniente.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref55
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref56

[57] «Vou para o Pai» ( pros ton
Patéra: Jo 16, 28). «Eu vou para ti» (
pros sé: Jo 17, 11).

[58] « Eis ton kolpon tou Patros».
[59] Adv. Haer., 111, 18, 1: PG 7, 932.
[60] In Ioh., 11, 2: PG 14, 110.

[61] Alocugdo do Angelus (23 de
junho de 2002): L’Osservatore
Romano (ed. semanal em portugués
de 29 de junho de 2002), 1.

[62] S. Jodo Paulo II, Mensagem por
ocasido do centenario da consagragdo
do género humano ao divino Cora¢do
de Jesus (Varsovia, 11 de junho de
1999): L’Osservatore Romano (ed.
semanal em portugués de 19 de
junho de 1999), 3.

[63] Idem, Alocucdo do Angelus (8 de
junho de 1986): L’Osservatore
Romano (ed. semanal em portugués
de 15 de junho de 1986), 1.


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref57
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref58
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref59
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref60
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref61
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/angelus/2002/documents/hf_jp-ii_ang_20020623.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/angelus/2002/documents/hf_jp-ii_ang_20020623.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref62
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref63

[64] Francisco, Homilia. Visita a
policlinica “Gemelli” (27 de junho de
2014): L’Osservatore Romano (ed.
semanal em portugués de 3 de julho
de 2014), 9.

[65] Cf. Ef1, 5.7; 2, 18; 3, 12.
[66] Cf. Ef2, 5-6; 4, 15.

[67] Cf. Ef1, 3-4.6-7.11.13.15; 2,
10.13.21-22; 3, 6.11.21.

[68] Mensagem por ocasido do
centendrio da consagracdo do género
humano ao divino Coragdo de Jesus
(Varsovia, 11 de junho de 1999):
L’Osservatore Romano (ed. semanal
em portugués de 19 de junho de
1999), 2.

[69] «Pois que o Sagrado Coracao é o
simbolo e a imagem sensivel da
caridade infinita de Jesus Cristo,
caridade que nos anima a amarmo-
nos uns aos outros, € natural que nos
consagremos a este Coracao


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref64
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2014/documents/papa-francesco_20140627_omelia-ospedale-gemelli.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref65
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref66
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref67
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref68
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref69

Santissimo. Proceder assim é darmo-
nos e ligarmo-nos a Jesus Cristo [...].
Hoje, eis que um outro emblema
bendito e divino se oferece aos
nossos olhos. E o Coracio
Sacratissimo de Jesus, sobre o qual se
ergue a cruz e que brilha com
magnifico esplendor no meio das
chamas. Nele devemos colocar todas
as nossas esperancas; devemos pedir-
lhe e esperar dele a salvacdo dos
homens». Carta enc. Annum Sacrum
(25 de maio de 1899): ASS 31
(1898-99), 649, 651.

[70] «Neste simbolo, dentre todos o
mais auspicioso, e no culto que ao
Coracdo de Jesus tributamos, acaso
ndo deparamos a sintese de toda a
religido e regra de vida mais
perfeita? Com efeito, esta devogao
leva em pouco tempo as almas a
estudar mais intimamente Cristo
Jesus; excita-as com mais eficacia a
um amor mais entusiasta, a mais fiel
imitacdo». Carta enc. Miserentissimus


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref70

Redemptor (8 de maio de 1928), 3:
AAS 20 (1928), 167.

[71] «E um ato de religido
excelentissimo, visto exigir de nos
uma plena e inteira vontade de
entrega e consagracdo ao amor do
divino Redentor, do qual € sinal e
simbolo vivo o seu coracao
traspassado [...]. Nele podemos
considerar ndo s6 um simbolo, mas
também como que um compéndio de
todo o mistério da nossa redencao
[...]. Jesus Cristo expressamente e
repetidas vezes indicou o seu coragao
como simbolo com que estimular os
homens ao conhecimento e a estima
do seu amor; e a0 mesmo tempo
constituiu-o sinal e penhor de
misericordia e de graca para as
necessidades da Igreja nos tempos
modernos». Carta enc. Haurietis
Aquas (15 de maio de 1956), 4, 43, 52:
AAS 48 (1956), 311, 336, 340.


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref71
https://www.vatican.va/content/pius-xii/pt/encyclicals/documents/hf_p-xii_enc_15051956_haurietis-aquas.html
https://www.vatican.va/content/pius-xii/pt/encyclicals/documents/hf_p-xii_enc_15051956_haurietis-aquas.html

[72] Catequese (8 de junho de 1994):
L’Osservatore Romano (ed. semanal
em portugués de 11 de junho de
1994), 8.

[73] Alocugdo do Angelus (1° de
junho de 2008): L’Osservatore
Romano (ed. semanal em portugués
de 7 de julho de 2008), 7.

[74] Carta enc. Haurietis Aquas (15 de
maio de 1956), 58: AAS 48 (1956), 344.

[75] Cf. Ibid., 43: AAS 48 (1956), 336.

[76] «O valor das revelacdes privadas
é essencialmente diverso do da unica
revelacdo publica: esta exige a nossa
fé [...]. Uma revelacdo privada [...] é
uma ajuda, que é oferecida, mas da
qual ndo é obrigatdrio fazer uso».
Bento XVI, Exort. ap. pos-sinodal
Verbum Domini (30 de setembro de
2010), 14: AAS 102 (2010), 696.

[77] Carta enc. Haurietis Aquas (15 de
maio de 1956), 52: AAS 48 (1956), 340.


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref72
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref73
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/angelus/2008/documents/hf_ben-xvi_ang_20080601.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/angelus/2008/documents/hf_ben-xvi_ang_20080601.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref74
https://www.vatican.va/content/pius-xii/pt/encyclicals/documents/hf_p-xii_enc_15051956_haurietis-aquas.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref75
https://www.vatican.va/content/pius-xii/pt/encyclicals/documents/hf_p-xii_enc_15051956_haurietis-aquas.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref76
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20100930_verbum-domini.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref77
https://www.vatican.va/content/pius-xii/pt/encyclicals/documents/hf_p-xii_enc_15051956_haurietis-aquas.html

[78] Ibid., 58: AAS 48 (1956), 344.
[79] Ibid., 57: AAS 48 (1956), 344.

[80] Francisco, Exort. ap. C’est la
confiance (15 de outubro de 2023), 20:
L’Osservatore Romano (ed. semanal
em portugués de 19 de outubro de
2023), 6.

[81] Ms A, 83 v°: S. Teresa do Menino
Jesus, Obras completas (Avessadas,
1996), 214.

[82] S. Maria Faustina Kowalska,
Didrio, 22 de fevereiro de 1931, I
Caderno, 47, (Curitiba, 2019), 34.

[83] Cf. MisSna Sukka 1V, 5. 9.

[84] Carta ao Prepdsito-Geral da
Companhia de Jesus, Paray-le-Monial
(5 de outubro de 1986): L’Osservatore
Romano (ed. semanal em portugués
de 12 de outubro de 1986), 9.


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref78
https://www.vatican.va/content/pius-xii/pt/encyclicals/documents/hf_p-xii_enc_15051956_haurietis-aquas.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref79
https://www.vatican.va/content/pius-xii/pt/encyclicals/documents/hf_p-xii_enc_15051956_haurietis-aquas.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref80
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/20231015-santateresa-delbambinogesu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/20231015-santateresa-delbambinogesu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref81
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref82
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref83
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref84

[85] Ata dos martires de Lido. in:
Eusébio de Cesareia, Hist. Eccles., V,
1, 22: PG 20, 418.

[86] Rufino de Aquiléia (Trad.), Hist.
Eccles., V, 1, 22 in: Griechischen
Christlichen Schriftsteller 9/1 —
Eusebius Werke 11/1, 411.

[87] S. Justino, Dial. 135: PG 6, 787.

[88] Novaciano, De Trinitate, 29: PL 3,
944. Cf. S. Gregorio de Elvira,
Tractatus Origenis de libris
Sanctarum Scripturarum, tract. XX,
12: CCSL 69, 144.

[89] S. Ambrosio, Expl. Ps. 1, 33: PL
14, 983-984.

[90] Cf. Tract. in Joann. Ev. 61, 6: PL
35, 1801.

[91] Epist. III, ad Ruffinum, 4: PL 22,
334,

[92] Sermones in Cant. 61, 4: PL 183,
1072.


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref85
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref86
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref87
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref88
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref89
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref90
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref91
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref92

[93] Cf. Expositio altera super Cantica
Canticorum, c. 1: PL 180, 487.

[94] Guilherme de Saint-Thierry, De
natura et dignitate amoris, 1: PL 184,
379.

[95] Idem, Meditativee Orationes,
meditatio VIII: PL 180, 230.

[96] S. Boaventura, Lignum vitae, 30.
Tradugdo em portugués: Liturgia das
Horas (Oficio de Leituras da
Solenidade do Sagrado Coragdo de
Jesus — Segunda Leitura).

[97] Ibidem.

[98] S. Gertrudes de Helfta, Legatus
divinae pietatis, 1V, 4, 4: SCh, 255, 66.

[99] Léon Dehon, Directoire spirituel
des prétres du Sacré Ceeur de Jésus
(Thournout, 1936), II, cap. VII, n. 141.

[100] O Dialogo, 18.4.2 —
Compreensdo da caridade de Cristo;
(Sao Paulo, 2021), 162-163.


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref93
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref94
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref95
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref96
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref97
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref98
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref99
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref100

[101] Cf. por exemplo: Angelus Walz,
De veneratione divini cordis Iesu in
Ordine Preedicatorum, Pontificium
Institutum Angelicum, (Roma 1937).

[102] Rafael Garcia Herreros, San
Juan Eudes (Bogota,1943), 42.

[103] Carta a S. Joana Francisca de
Chantal (24 de abril de 1610) in:
(Euvres de Saint Francois de Sales, t.
X1V, Lettres, vol.4 (Annecy, 1906),
289.

[104] Sermdo para o II Domingo de
Quaresma (20 de fevereiro de 1622)
in: 0. ¢, t. X, Sermons, vol. 4 (Annecy,
1898), 243-244.

[105] Carta a S. Joana Francisca de
Chantal (31 de maio de 1612) in: o. c.,
t. XV, Lettres, vol. 5 (Annecy, 1908),
221.

[106] Carta a Marie-Aimée de Blonay
(18 de fevereiro de 1618) in: 0. c., t.


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref101
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref102
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref103
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref104
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref105
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref106

XVIII, Lettres, vol. 8 (Annecy, 1912),
170-171.

[107] Carta a S. Joana Francisca de
Chantal (fins de novembro de 1609)
in: 0. ¢, t. XIV, Lettres, vol. 4 (Annecy,
1906), 214.

[108] Carta a S. Joana Francisca de
Chantal (aprox. 25 de fevereiro de
1610), ibid., 253.

[109] Les vrais entretiens spirituels,
12* Entretien. in: o. c., t. VI (Annecy,
1895), 217.

[110] Carta a S. Joana Francisca de
Chantal (10 de junho de 1611) in: o.
c., t. XV, Lettres, vol. 5 (Annecy, 1908),
63.

[111] S. Margarida Maria de
Alacoque, Autobiografia, n. 53 (Braga,
1984), 57-58.

[112] Ibid., 57.

[113] Ibid., n. 55, o. c., 60.


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref107
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref108
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref109
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref110
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref111
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref112
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref113

[114] Cf. Dicastério para a Doutrina
da Fé, Normas para proceder no
discernimento de presumidos
fenémenos sobrenaturais (17 de maio
de 2024), Apresentacdo — Razdo da
nova redacdo das Normas; I, A, 12.

[115] S. Margarida Maria de
Alacoque, Autobiografia, n. 92, o. c.,
93.

[116] Idem, Carta a Ir. de la Barge (22
de outubro de 1689): Vie et (Euvres de
la Bienheureuse Marguerite-Marie
Alacoque, t. 2 (Paris, 1915), 468.

[117] Idem, Autobiografia, n. 53, o. c.,
58.

[118] Ibid., n. 55, o. c., 60.

[119] S. Claudio de La Colombiére,
Ato de confianga. in: Escritos

Espirituales del beato Claudio de la
Colombiére, S.J. (Bilbao, 1979), 110.


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref114
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240517_norme-fenomeni-soprannaturali_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240517_norme-fenomeni-soprannaturali_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240517_norme-fenomeni-soprannaturali_po.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref115
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref116
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref117
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref118
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref119

[120] Idem, Retiro em Londres (1 a 8
de fevereiro de 1677).

[121] Idem, Exercicios espirituais em
Lido (outubro-novembro de 1674).

[122] Cf. Carta a Madame de Bondy
(27 de abril de 1897).

[123] Carta a Madame de Bondy (15
de abril de 1901). Cf. Carta a Madame
de Bondy (5 de abril de 1909): «Por ti
eu conheci as exposicdes do
Santissimo Sacramento, as béncdaos e
o Sagrado Coracao».

[124] Carta a Madame de Bondy (7 de
abril de 1890).

[125] Carta ao Pe. Huvelin (27 de
junho de 1892).

[126] Méditations sur Ancien
Testament, Roma 1896.

[127] Carta ao Pe. Huvelin (16 de
maio de 1900).


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref120
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref121
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref122
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref123
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref124
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref125
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref126
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref127

[128] Didrio (17 de maio de 1906).

[129] Carta 67, A Sra. Guérin (18 de
novembro de 1888): S. Teresa do
Menino Jesus, Obras completas
(Avessadas, 1996), 373.

[130] Carta 122, A Celina (14 de
outubro de 1890): o. c., 445.

[131] Poesia 23, Ao Sagrado Coragdo
de Jesus (21 de junho ou de outubro
de 1895): o. c., 735-736.

[132] Carta 247, Ao Pe. Belliere (21 de
junho de 1897): o. c., 625.

[133] Ultimos conselhos e
recordagoes. Caderno Amarelo (11 de
julho de 1897): o. c., 1156.

[134] Carta 197, A Irmd. Maria do
Sagrado Coragdo (17 de setembro de
1896): 0. c., 567-569. Isto ndo significa
que Teresa ndo oferecesse sacrificios,
dores e angustias como um modo de
associar-se ao sofrimento de Cristo,


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref128
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref129
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref130
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref131
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref132
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref133
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref134

mas que, quando queria ir ao fundo,
preocupava-se em ndo dar a estes
oferecimentos uma importancia que
nao possuem.

[135] Carta 142, A Celina (6 de julho
de 1893): 0. c., 476.

[136] Carta 191, A Leonia (12 de julho
de 1896): o. c., 557.

[137] Carta 226, Ao Pe. Roulland (9 de
maio de 1897): o. c., 608.

[138] Carta 258, Ao Pe. Belliere (18 de
julho de 1897): o. c., 639.

[139] S. Indacio de Loyola, Exercicios
Espirituais, n. 104.

[140] Ibid., n. 297.

[141] Cf. Carta a Indcio de Loyola (23
de janeiro de 1541).

[142] De Vita P. Ignatii et Societatis
Iesu initiis, cap. 8 in: Juan Alfonso de
Polanco, S.]., Vita Ignatii Loiolae et


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref135
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref136
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref137
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref138
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref139
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref140
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref141
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref142

rerum Societatis Iesu historia, t. 1
(Madri, 1894), 64.

[143] S. Indacio de Loyola, Exercicios
Espirituais, n. 54.

[144] Cf. Ibid., n. 230ss.

[145] XXITII Congregacdo Geral da
Companhia de Jesus, Decreto 46, 1.
in: Institutum Societatis Iesu, vol. 2
(Florenca, 1893), 511.

[146] En El solo... la esperanza (Roma,
1982), 180.

[147] Carta ao Prepdsito-Geral da
Companhia de Jesus, Paray-le-Monial
(5 de outubro de 1986): L’Osservatore
Romano (ed. semanal em portugués
de 12 de outubro de 1986), 9.

[148] Conferéncias aos Missionarios
(13 de agosto de 1655). A pobreza. in:
S. Vicente de Paul, Obras completas, t.
11/3 (Salamanca, 1974), 156.


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref143
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref144
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref145
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref146
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref147
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref148

[149] Conferéncias as Filhas da
Caridade (9 de dezembro de 1657). in:
o.c.,t.9/2,974.

[150] S. Daniel Comboni, Scritti, n.
3324. in: Daniele Comboni, Gli scritti
(Bolonha, 1991), 998.

[151] Cf. Homilia na Missa de
Canonizagdo (18 de maio de 2003):
L’Osservatore Romano (ed. semanal
em portugués de 24 de maio de
2003), 8-9.

[152] Carta enc. Dives in misericordia
(30 de novembro de 1980), 13: AAS 72
(1980), 1219.

[153] Catequese (20 de junho de
1979): L’Osservatore Romano (ed.
semanal em portugués de 24 de
junho de 1979), 12.

[154] Missionarios Combonianos do
Coracdo de Jesus, Regra de Vida,
Constituicoes e Diretorio Geral
(Roma, 1988), 3.


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref149
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref150
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref151
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/homilies/2003/documents/hf_jp-ii_hom_20030518_canoniz.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/homilies/2003/documents/hf_jp-ii_hom_20030518_canoniz.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref152
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30111980_dives-in-misericordia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref153
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/audiences/1979/documents/hf_jp-ii_aud_19790620.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref154

[155] Religiosas do Sagrado Coracdo
de Jesus (Sociedade do Sagrado
Coracdo), Constituicoes de 1982, 7.

[156] Carta enc. Miserentissimus
Redemptor (8 de maio de 1928), 14:
AAS 20 (1928), 174.

[157] Quando é exercitada a virtude
da fé referida a Cristo, a alma acede
ndo soO a recordacdes, mas a
realidade da sua vida divina (cf. S.
Tomas de Aquino, Summa Theologice,
II-11,q. 1, a. 2,ad 2; q. 4, a. 1).

[158] Carta enc. Miserentissimus
Redemptor (8 de maio de 1928), 14:
AAS 20 (1928), 174.

[159] Francisco, Homilia na Missa
Crismal (28 de marco de 2024):
L’Osservatore Romano (ed. semanal
em portugués de 28 de marco de
2024), 4-5.

[160] S. Inacio de Loyola, Exercicios
Espirituais, n. 203.


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref155
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref156
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref157
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref158
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref159
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2024/documents/20240328-omelia-crisma.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2024/documents/20240328-omelia-crisma.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref160

[161] Francisco, Homilia na Missa
Crismal (28 de marco de 2024):
L’Osservatore Romano (ed. semanal
em portugués de 28 de marco de
2024), 4.

[162] S. Margarida Maria de
Alacoque, Autobiografia, n. 55, o. c.,
60.

[163] Idem, Carta ao Pe. Croiset (3 de
novembro de 1689): Vie et (Euvres de
la Bienheureuse Marguerite-Marie
Alacoque, t. 2 (Paris, 1915), 576-577.

[164] Idem, Autobiografia, n. 92, o. c.,
93.

[165] Carta enc. Annum Sacrum (25
de maio de 1899): ASS 31 (1898-1899),
649.

[166] Juliano, Epist. XLIX ad
Arsacium Pontificem Galatiae (Mainz,
1828), 90-91.

[167] Ibid.


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref161
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2024/documents/20240328-omelia-crisma.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2024/documents/20240328-omelia-crisma.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref162
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref163
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref164
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref165
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref166
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref167

[168] Dicastério para a Doutrina da
Fé, Declaracao Dignitas Infinita (2 de
abril de 2024), 19.

[169] Cf. Bento XVI, Carta ao
Preposito Geral da Companhia de
Jesus na ocasido do 50° aniversario da
Enciclica Haurietis Aquas (15 de maio
de 2006): AAS 98 (2006), 461.

[170] In Num. homil. 12, 1: PG 12, 657.
[171] Epist. 29, 24: PL 16, 1060.
[172] Adv. Arium 1, 8: PL 8, 1044.

[173] Cf. Tract. in Joannem 32, 4: PL
35, 1643.

[174] Expos. in Ev. S. Joannis, cap. 7,
lectio 5.

[175] Pio XII, Carta enc. Haurietis
Aquas (15 de maio de 1956), 20: AAS
48 (1956), 321.


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref168
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref169
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/letters/2006/documents/hf_ben-xvi_let_20060515_50-haurietis-aquas.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/letters/2006/documents/hf_ben-xvi_let_20060515_50-haurietis-aquas.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/letters/2006/documents/hf_ben-xvi_let_20060515_50-haurietis-aquas.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/letters/2006/documents/hf_ben-xvi_let_20060515_50-haurietis-aquas.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref170
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref171
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref172
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref173
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref174
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref175
https://www.vatican.va/content/pius-xii/pt/encyclicals/documents/hf_p-xii_enc_15051956_haurietis-aquas.html
https://www.vatican.va/content/pius-xii/pt/encyclicals/documents/hf_p-xii_enc_15051956_haurietis-aquas.html

[176] S. Jodo Paulo II, Carta enc.
Redemptoris Mater (25 de marcgo de
1987), 38: AAS 79 (1987), 411.

[177] Conc. Ecum. Vaticano II, Const.
dogm. Lumen Gentium, 62.

[178] Ibid., 60.

[179] Sermones super Cant., XX, 4: PL
183, 869.

[180] Introdugdo a vida devota, p. 111,
c. 35. in: Euvres de Saint Frangois de
Sales, t. 111, (Annecy, 1893), 254-255.

[181] Sermdo para o XVII Domingo
depois de Pentecostes. in: o. c., t. IX,
(Annecy, 1897), Sermons, vol. 3,
200-201.

[182] Retiro feito em Nazaré (5-15 de
novembro de 1897).

[183] A partir de 19 de marco de
1902, todas as suas cartas sdo
encabecadas com as palavras Iesus


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref176
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031987_redemptoris-mater.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref177
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_po.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref178
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_po.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref179
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref180
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref181
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref182
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref183

Caritas, separadas por um coracao
encimado por uma cruz.

[184] Carta ao Pe. Huvelin (15 de
julho de 1904).

[185] Carta a D. Martin (25 de janeiro
de 1903).

[186] Anexo VI. in: René Voillaume,
Les fraternités du Pére de Foucauld
(Paris, 1946), 173.

[187] Méditations des saints Evangiles
sur les passages relatifs a quinze
vertus (Nazaré, 1897-1898), Charité
77 (Mt 20,28). in: Charles de
Foucauld, Aux plus petits de mes
freres, (Paris, 1973), 82.

[188] Ibid., Charité 90 ( Mt 27, 30). in:
o. c., 95.

[189] Henri Huvelin, Quelques
Directeurs d’Ames au XVII siecle
(Paris, 1911), 97


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref184
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref185
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref186
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref187
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref188
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref189

[190] Conferéncias as Filhas da
Caridade (11 de novembro de 1657).
in: S. Vicente de Paul, Obras
completas, t. 9/2 (Salamanca, 1974),
917.

[191] Regras comuns da Congregacdo
da Missdo (17 de maio de 1658), c. 2,
6.1n: o. c., t. 10, 470.

[192] Carta ao Preposito-Geral da
Companhia de Jesus, Paray-le-Monial
(5 de outubro de 1986): L’Osservatore
Romano (ed. semanal em portugués
de 12 de outubro de 1986), 9.

[193] S. Jodo Paulo II, Exort. ap. pos-
sinodal Reconciliatio et Pcenitentia (2
de dezembro de 1984), 16: AAS 77
(1985), 215.

[194] Cf. Carta enc. Sollicitudo Rei
Socialis (30 de dezembro de 1987),
36: AAS 80 (1988), 561-562.


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref190
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref191
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref192
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref193
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_02121984_reconciliatio-et-paenitentia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref194
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30121987_sollicitudo-rei-socialis.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30121987_sollicitudo-rei-socialis.html

[195] Carta enc. Centesimus annus (1°
de maio de 1991), 41: AAS 83 (1991),
844-845.

[196] Catecismo da Igreja Catdlica, n.
1888.

[197] Cf. Catequese (8 de junho de
1994): L’Osservatore Romano (ed.
semanal em portugués de 11 de
junho de 1994), 8.

[198] Francisco, Discurso aos
participantes do Coloquio
internacional “Réparer l irréparable”,
no 350° aniversario das aparigoes de
Jesus em Paray-le-Monial (4 de maio
de 2024): L’Osservatore Romano (4 de
maio de 2024), p. 12.

[199] Ibidem.

[200] Idem, Homilia na Missa
matutina de Santa Marta (6 de margo
de 2018): L’Osservatore Romano (ed.
semanal em portugués de 15 de
marco de 2018), 12-13.


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref195
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_01051991_centesimus-annus.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref196
https://www.vatican.va/archive/cathechism_po/index_new/p3s1cap2_1877-1948_po.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref197
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref198
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref199
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref200
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/cotidie/2018/documents/papa-francesco-cotidie_20180306_perdoar-para-ser-perdoado.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/cotidie/2018/documents/papa-francesco-cotidie_20180306_perdoar-para-ser-perdoado.html

[201] Idem, Discurso aos
participantes do Coloquio
internacional “Réparer 1 irréparable”,
no 350° aniversdrio das aparigoes de
Jesus em Paray-le-Monial (4 de maio
de 2024): L’Osservatore Romano (4 de
maio de 2024), p. 12.

[202] Idem, Homilia na Missa Crismal
(28 de marco de 2024): L’Osservatore
Romano (ed. semanal em portugués
de 28 de marco de 2024), 5.

[203] Ibidem.
[204] Ibidem.

[205] Carta enc. Laudato si’ (24 de
maio de 2015), 80: AAS 107 (2015),
879.

[206] Catecismo da Igreja Catdlica, n.
1085.

[207] Ibid., n. 268.

[208] Autobiografia, n. 53: o. c., 57


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref201
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref202
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2024/documents/20240328-omelia-crisma.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref203
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2024/documents/20240328-omelia-crisma.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref204
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2024/documents/20240328-omelia-crisma.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref205
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref206
https://www.vatican.va/archive/cathechism_po/index_new/p2s1cap1_1076-1134_po.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref207
https://www.vatican.va/archive/cathechism_po/index_new/p1s2c1_198-421_po.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref208

[209] Ms A, 84 r°: S. Teresa do
Menino Jesus, Obras completas
(Avessadas, 1996), 214-215.

[210] Ibid., 215.
[211] Ibidem.

[212] Ms A, 83 v°: o. c., 214. Cf. Carta
226, Ao Pe. Roulland (9 de maio de
1897): 0. c., 606-610.

[213] Oracdo 6. Oferecimento de mim
mesma como Vitima de Holocausto ao
Amor Misericordioso de Deus, 2 r°-2
v° o. c., 1078.

[214] Ms B, 3 v°: o. c., 230.

[215] Carta 186, A Leonia (11 de abril
de 1896): o. c., 549.

[216] Carta 258, Ao Pe. Belliére (18 de
julho de 1897): o. c., 557.

[217] Pio XI, Carta enc.
Miserentissimus Redemptor (8 de
maio de 1928), 6: AAS 20 (1928), 169.


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref209
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref210
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref211
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref212
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref213
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref214
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref215
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref216
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref217

[218] Ibid., 11: AAS 20 (1928), 172.

[219] S. Jodo Paulo II, Catequese (20
de junho de 1979): L’Osservatore
Romano (ed. semanal em portugués
de 24 de junho de 1979), 12.

[220] Francisco, Homilia na Missa
matutina de Santa Marta (27 de
junho de 2014): L’Osservatore
Romano (ed. semanal em espanhol
de 4 de julho de 2014), 10.

[221] Mensagem por ocasido do
centenario da consagragdo do género
humano ao divino Coragdo de Jesus
(Varsovia, 11 de junho de 1999):
L’Osservatore Romano (ed. semanal
em portugués de 19 de junho de
1999), 2.

[222] Ibidem.

[223] Carta a D. Louis-Marie Billé,
Arcebispo de Lido, por ocasido da
peregrinacdo a Paray-le-Monial (4 de
junho de 1999): L’Osservatore


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref218
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref219
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/audiences/1979/documents/hf_jp-ii_aud_19790620.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref220
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/cotidie/2014/documents/papa-francesco_20140627_meditazioni-77.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/cotidie/2014/documents/papa-francesco_20140627_meditazioni-77.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref221
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref222
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref223

Romano (ed. semanal em portugués
de 19 de junho de 1999), 1.

[224] Conferéncias aos Missionarios
(22 de agosto de 1655). in: S. Vicente
de Paul, o. c., t. 11/3, 190.

[225] Carta Diserti interpretes (25 de
maio de 1965): Enchiridion della Vita
Consacrata (Bolonha/Milao, 2001), n.
3809.

[226] Vida Nova, XIX, 5-6. Trad. de
Carlos Eduardo Soveral, (Lisboa,
1993), 39.

[227] Ms A, 45 v°: S. Teresa do
Menino Jesus, Obras completas
(Avessadas, 1996), 143.

Libreria Editrice Vaticana

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref224
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref225
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref226
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftnref227
https://opusdei.org/pt-pt/article/enciclica-dilexit-nos-sobre-o-sagrado-coracao-de-jesus/

opusdei.org/pt-pt/article/enciclica-
dilexit-nos-sobre-o-sagrado-coracao-de-
jesus/ (28/01/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/article/enciclica-dilexit-nos-sobre-o-sagrado-coracao-de-jesus/
https://opusdei.org/pt-pt/article/enciclica-dilexit-nos-sobre-o-sagrado-coracao-de-jesus/
https://opusdei.org/pt-pt/article/enciclica-dilexit-nos-sobre-o-sagrado-coracao-de-jesus/

	Encíclica «Dilexit nos», sobre o Sagrado Coração de Jesus
	O amor de Cristo representado em seu santo Coração
	O mundo parece ter perdido seu coração
	A importância de voltar ao coração
	O mundo pode mudar a partir do coração
	“Gestos e palavras de amor”
	O mistério de um coração que amou tanto
	O Sagrado Coração de Jesus é um compêndio do Evangelho
	A experiência de um amor “que dá de beber”
	As aparições a Santa Margarida Maria Alacoque
	Teresa de Lisieux, Inácio de Loyola e Faustina Kowalska
	A devoção ao Coração de Cristo nos envia aos irmãos
	A missão de fazer o mundo se apaixonar
	A oração de Francisco


