
opusdei.org

Como melhorar a
minha empatia?
Descubra neste
áudio de 12 min.

Para viver a caridade tem de se
começar por reconhecer no
outro alguém digno de
consideração, e colocar-se nas
suas circunstâncias. Trata-se de
ter empatia, tema de um novo
artigo da série sobre "Formação
da personalidade".

10/03/2019



Todos experimentámos que, em
muitas ocasiões, para assimilar bem
o que sucede à nossa volta, não basta
que se nos transmitam simplesmente
dados objetivos. Por exemplo, se
alguém interpreta uma peça musical
para uns amigos, esperará ver como
eles passam um tempo agradável ao
ouvir a mesma melodia de que ele
gosta tanto. Pelo contrário, se os
amigos se limitassem a dizer que a
execução tinha sido correta, mas sem
mostrarem o menor entusiasmo,
então viria seguramente o desânimo,
juntamente com a sensação de que,
na realidade, não se possui talento.

Quantos problemas se evitariam se
procurássemos entender melhor o
que sucede no interior dos outros, as
suas expetativas e ideais. «Mais do
que em “dar”, a caridade está em
“compreender”» [1]. Para viver a
caridade tem de se começar por
reconhecer no outro alguém digno de
consideração e colocar-se nas suas



circunstâncias. Hoje costuma falar-se
de empatia para nos referirmos à
qualidade que facilita colocar-se no
lugar dos outros, compreender a sua
situação e ponderar os seus
sentimentos. Unida à caridade, esta
atitude contribui para fomentar a
comunhão, a união de corações,
como escreve São Pedro: «tende
todos o mesmo pensar e o mesmo
sentir»[2].

Aprender de Cristo

Desde o princípio, os discípulos
experimentaram a sensibilidade do
Senhor, a sua capacidade de se
colocar no lugar dos outros, a sua
delicada compreensão do que
sucedia no interior do coração
humano, a sua finura para perceber
a dor alheia. Ao chegar a Naím, sem
que haja uma palavra, compreende o
drama da mulher viúva que perdeu o
seu único filho[3]; ao escutar a
súplica de Jairo e o rumor das



carpideiras, sabe consolar um e
apaziguar os restantes[4]; tem
consciência das necessidades dos que
o seguem e preocupa-se se não têm
que comer [5] ; chora com o pranto
de Marta e de Maria diante do
túmulo de Lázaro [6] e indigna-se
diante da dureza de coração dos seus
quando querem que desça fogo do
céu para queimar a aldeia dos
samaritanos que não os tinham
recebido [7].

Com a sua vida, Jesus ensina-nos a
ver os outros de um modo diferente,
partilhando os seus afetos,
acompanhando-os nos seus anseios e
desencantos. Aprendemos d’Ele a
interessar-nos pelo estado interior
dos que nos rodeiam e com a ajuda
da graça superamos
progressivamente os defeitos que o
impedem, como a distração, a
impulsividade ou a frieza. Não há
desculpa para desistir deste
empenho. «Não pensemos que vale



alguma coisa a nossa aparente
virtude de santos, se não estiver
unida às comuns virtudes de
cristãos. – Seria o mesmo que
adornar-se com esplêndidas jóias
sobre trajos menores» [8]. A
proximidade com o Coração do
Senhor ajudará a moldar o nosso de
maneira que nos enchamos dos
sentimentos de Cristo Jesus.

Caridade, afabilidade e empatia

«A caridade de Cristo não é apenas
um bom sentimento em relação ao
próximo. não se limita ao gosto pela
filantropia. A caridade, infundida
por Deus na alma, transforma a
partir de dentro a inteligência e a
vontade, fundamenta
sobrenaturalmente a amizade e a
alegria de fazer o bem» [9]. É bonito
descobrir como os apóstolos, ao calor
da sua relação com o Senhor, vão



apaziguando os seus temperamentos,
muito variados, que nalgumas
ocasiões os levaram a manifestar-se
pouco compassivos frente a outras
pessoas. João, tão veemente que, com
o seu irmão Tiago, mereceu o
sobrenome de filho do trovão, mais
tarde encher-se-á de mansidão e
insistirá na necessidade de abrir-se
ao próximo, de entregar-se aos
outros como fez o próprio Cristo:
«Nisto conhecemos o amor: em que
Ele deu a Sua vida por nós. Por isso
também nós devemos dar a vida
pelos nossos irmãos»[10]. Também
São Pedro, que antes se tinha
mostrado duro diante dos
adversários de Jesus, dirige-se ao
povo no Templo procurando a sua
conversão, mas com palavras isentas
de qualquer resquício de amargura:
«Irmãos, sei que agistes por
ignorância, bem como os vossos
chefes. (…) Arrependei-vos, portanto,
e convertei-vos, para que sejam
apagados os vossos pecados, de modo



que venham do Senhor os tempos da
consolação» [11].

São Paulo oferece-nos outro exemplo,
que depois de ter sido um terrível
carrasco para os cristãos, converte-se
e põe ao serviço do Evangelho o seu
génio e o seu génio: a sua mente clara
e o seu caráter forte. Em Atenas,
embora o seu espírito ferva de
indignação perante a presença de
tantos ídolos, procura empatias com
os seus habitantes. Quando tem
ocasião de se lhes dirigir no
Areópago, em vez de lhes atirar à
cara o seu paganismo e depravação
de costumes, apela à sua fome de
Deus: «Atenienses, em tudo vejo que
sois mais religiosos do que ninguém,
porque ao passar e contemplar os
vossos monumentos sagrados
encontrei também um altar em que
estava escrito: “Ao Deus
desconhecido”. Pois bem, eu venho
anunciar-vos Aquele que venerais
sem conhecer» [12]. Nesta atitude,



que sabe compreender e motivar,
descobrem-se os traços excelentes de
uma inteligência que integra e
modula as suas emoções. Manifesta-
se também a genialidade de uma
pessoa que se apercebe da situação
dos outros: escolhe um aspeto da sua
sensibilidade, por mais pequeno que
pareça, para sintonizar com os
ouvintes, captar o seu interesse e
levá-los para a verdade plena.

Caminhos para amar a verdade

Ao procurar ajudar os outros, a
caridade e a mansidão guiar-nos-ão
até às razões do coração, que
costumam abrir as portas da alma
com maior facilidade do que uma
argumentação fria ou distante. O
amor de Deus impulsionar-nos-á a
conservar um estilo afável, que
mostre quão atrativa é a vida cristã:
«A verdadeira virtude não é triste e
antipática, mas amavelmente
alegre» [13] Saberemos descobrir o



positivo de cada pessoa, pois amar a
verdade implica reconhecer as
marcas de Deus nos corações, por
mais desfiguradas que pareçam
estar.

A caridade faz com que, no convívio
com amigos, colegas de trabalho,
familiares, o cristão se mostre
compreensivo com os que estão
desorientados, às vezes porque não
tiveram oportunidade de receber
uma boa formação na fé, ou porque
não viram um exemplo encarnado
da autêntica mensagem do
Evangelho. Mantém-se, assim, uma
disposição de empatia também
quando os outros estão enganados:
«Não compreendo a violência: não
me parece apta nem para convencer,
nem para vencer; o erro supera-se
com a oração, com a graça de Deus,
com o estudo; nunca com a força,
sempre com a caridade» [14] Temos
de dizer a verdade com uma
paciência constante – «veritatem



facientes in caritate»[15] – sabendo
estar ao lado de quem talvez esteja
confundido, mas que, com um pouco
de tempo, se poderá abrir à ação da
graça. Esta atitude consiste muitas
vezes, como salienta o Papa
Francisco, em «deter o passo, deixar
de lado a ansiedade para olhar os
olhos e escutar, ou renunciar às
urgências para acompanhar o que
ficou ao lado do caminho. Às vezes é
como o pai do filho pródigo, que fica
com as portas abertas para que,
quando regresse, possa entrar sem
dificuldade»[16].

Apostolado e comunhão de
sentimentos

Alguns poderiam procurar reduzir a
empatia a uma simples estratégia,
como se fosse uma dessas técnicas
que propõe um produto ao
consumidor de tal modo que tem a
sensação de que isso era mesmo
aquilo de que andava à procura.



Embora isso possa ser válido no
âmbito comercial, as relações inter-
pessoais seguem outra lógica. A
autêntica empatia implica
sinceridade, é incompatível com uma
conduta de disfarce, que esconde os
interesses próprios.

Esta sinceridade é fundamental
quando procuramos dar a conhecer o
Senhor às pessoas com que
convivemos. Fazendo próprios os
sentimentos daqueles que Deus pôs
ao nosso lado no caminho, temos a
finura de caridade de nos alegrarmos
com cada um deles e de sofrer
também com cada um. «Quem está
enfermo, que eu não esteja enfermo?
Quem é escandalizado, que eu não
me abrase?» [17] Quanto afeto
sincero se descobre nesta carinhosa
alusão de São Paulo aos cristãos de
Corinto! É mais fácil que a verdade
penetre através deste modo de
partilhar sentimentos, porque se
estabelece uma corrente de afetos –



de afabilidade – que potencia a
comunicação. A alma torna-se assim
mais recetiva ao que escuta,
especialmente se se trata de um
comentário construtivo que a anima
a melhorar na sua vida espiritual.

«O mais importante na comunicação
com o outro é a capacidade do
coração que torna possível a
proximidade, sem a qual não existe
um verdadeiro encontro espiritual. A
escuta ajuda-nos a encontrar o gesto
e a palavra oportuna que nos
desinstala da tranquila condição de
espectadores»[18]. Quando a escuta é
atenta, envolvemo-nos na realidade
dos outros. Procuramos ajudar o
outro a discernir qual é o passo que o
Senhor lhe pede para dar nesse
momento específico. É no momento
em que o interlocutor percebe que a
sua situação, opiniões e sentimentos
são respeitados – mais, assumidos
por quem o escuta – quando abre os
olhos da alma para contemplar o



resplendor da verdade, a
amabilidade da virtude.

Por contraste, a indiferença perante
os outros é uma grave doença para a
alma apostólica. Não pode acontecer
ser distantes com os que nos
rodeiam: «Essas pessoas, que te
acham antipático, deixarão de
pensar assim quando repararem que
as amas deveras. Depende de ti.» [19]
A palavra compreensiva, os detalhes
de serviço, a conversa amável,
refletem um interesse sincero pelo
bem daquelas pessoas com quem
convivemos. Saberemos fazer-nos
amar, abrindo as portas de uma
amizade que partilha a maravilha do
trato com o Senhor.

Animar a caminhar

O Papa Francisco salienta que «um
bom acompanhante não consente
fatalismos ou a pusilanimidade.
Convida sempre a querer curar-se, a
carregar a maca, a abraçar a cruz, a



deixar tudo, a sair sempre de novo a
anunciar o Evangelho»[20]. Ao
responsabilizarmo-nos pelas
debilidades dos outros, saberemos
também animar a não ceder ao
conformismo, a alargar os seus
horizontes para que continuem a
aspirar à meta da santidade.

Ao agir deste modo, seguiremos o
exemplo de profunda compreensão e
amável exigência que nos deixou
Nosso Senhor. Quando, na tarde do
dia da Ressurreição, caminha ao lado
dos discípulos de Emaús, pergunta-
lhes: «Que palavras são essas que
trocais entre vós pelo caminho?»[21],
e deixa que desabafem,
manifestando a desilusão que
oprimia os seus corações e a
dificuldade que tinham em acreditar
que Jesus tinha realmente regressado
à vida, como testemunhavam as
santas mulheres. Só então o Senhor
toma a palavra e lhes explica como
«era necessário que o Cristo sofresse



tais coisas para entrar na Sua
glória»[22].

Como teria sido a conversa de Jesus,
de que modo teria sabido responder
às inquietações dos discípulos de
Emaús, que no final Lhe dizem: «Fica
connosco»[23]? E isso, apesar de que
no início lhes censura a sua
incapacidade de compreender o que
tinham anunciado os Profetas[24].
Talvez fosse o tom de voz, o olhar
carinhoso, que faria com que estes
personagens se sentissem acolhidos
mas, ao mesmo tempo, convidados a
mudar. Com a graça do Senhor,
também o nosso trato refletirá o
apreço por cada pessoa, o
conhecimento do seu mundo
interior, que impulsiona a caminhar
na vida cristã.

Javier Laínez



[1] S. Josemaría, Caminho, n. 463.

[2] 1 Pe 3, 8.

[3] Lc 7, 11-17.

[4] Cfr. Lc 8, 40-56; Mt 9, 18-26.

[5] Cfr. Mt 15, 32.

[6] Cfr. Jo 11, 35.

[7] Cfr. Lc 9, 51-56.

[8] Caminho, n. 409.

[9] S. Josemaría, Cristo que passa, n.
71.

[10] Jo 3, 16.

[11] Act 3, 17. 19-20.

[12] Act 17, 23.

[13] Caminho, n. 657.

[14] S. Josemaría, Temas actuais do
cristianismo, n. 44.



[15] Ef 4, 15 (Vg).

[16] Francisco, Ex. Ap. Evangelii
gaudium, 24-XI-2013, n. 46.

[17] 2 Cor 11, 29.

[18] Francisco, Evangelii gaudium, n.
171.

[19] S. Josemaría, Sulco, n. 734.

[20] Francisco, Evangelii gaudium, n.
171.

[21] Lc 24, 17.

[22] Lc 24, 26.

[23] Lc 24, 29.

[24] Cfr. Lc 24, 25.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

https://opusdei.org/pt-pt/article/empatia-sentir-com-os-outros/


opusdei.org/pt-pt/article/empatia-sentir-
com-os-outros/ (14/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/empatia-sentir-com-os-outros/
https://opusdei.org/pt-pt/article/empatia-sentir-com-os-outros/

	Como melhorar a minha empatia? Descubra neste áudio de 12 min.

