
opusdei.org

Em espírito e em
verdade: criar a
unidade de vida (I)

A unidade de vida é um traço
essencial do espírito do Opus
Dei. Este artigo, em dois
capítulos, apresenta algumas
das suas manifestações.

17/04/2017

Deus deseja adoradores «em espírito
e em verdade» (Jo 4, 24), diz Jesus à
samaritana no seu diálogo junto do
poço de Sicar. Toda a existência de
um cristão é chamada a tornar-se



adoração do Pai (cf. Jo 4, 23), sem que
haja espaços onde a luz de Deus não
chegue a entrar: esse é o culto
espiritual (cf. Rm 12, 1) e é por ele
que chegamos a ser templos vivos de
Deus, pedras vivas do seu templo (cf.
1Pd 2, 5).

«Faz do teu coração um altar»[1], diz
São Pedro Crisólogo. Para se ser um
altar, não basta dar: é necessário dar-
se. Tudo na nossa vida se há-de
purificar, em união profunda com a
hóstia verdadeiramente agradável a
Deus, o sacrifício de Cristo. Assim,
pouco a pouco, cria-se a unidade de
vida, preenche-se o abismo que o
pecado abre entre a fé e a vida. Sem
desanimarmos diante das
dificuldades, descobrimos a
maravilhosa realidade de que aí,
onde estamos, tudo contribui para o
nosso bem, se nos refugiarmos no
Amor eterno do Deus Uno e Trino,
cuja presença ilumina toda a nossa
vida.



«O olho é a lâmpada do corpo. Se o
teu olho for são, todo o teu corpo terá
luz» (Mt 6, 22). Se as nossas intenções
são retas, se estão encaminhadas
para Deus e para os outros n’Ele,
então todas as nossas ações se
dirigirão para o bem, «numa unidade
de vida simples e forte»[2], porque
«tudo pode e deve levar-nos a
Deus»[3]. No entanto, frequentemente
podemos esquecer esta realidade.
Por isso, do ponto de vista espiritual,
a formação que se dá aos fiéis da
Obra tende a criar em cada um a
unidade de vida, que é caraterística
essencial do espírito do Opus Dei.
Essa unificação reforça cada vez
mais a nossa identidade de filhos de
Deus em Cristo, pela força do Espírito
Santo, que vivifica tudo através da
caridade e nos impulsiona para a
santidade e para o apostolado nas
ocupações do nosso dia.

A unidade de vida de Jesus



A unidade de vida «tem como nervo
a presença de Deus, Nosso Pai»[4] e é,
pelo Espírito Santo, «participação na
suprema unidade do divino e
humano realizada na Encarnação do
Filho de Deus»[5]. Cristo é «princípio
de unidade e de paz»[6]: Ele está
sempre unido ao seu Pai e reza-Lhe
para que nos santifique na verdade
(cf. Jo 13, 17). O seu alimento, o que
Lhe dá vida, é fazer a vontade do Pai
(cf. Jo 4, 34). Tudo está orientado
para essa missão, desde o instante da
Encarnação (cf. Heb 10, 5-7) até
quando sobe a Jerusalém, a
caminhar diante dos seus discípulos
com a pressa do amor (cf. Lc 19, 28).
Os seus milagres avalizam as suas
palavras e a multidão comenta sem
rodeios: «fez tudo bem» (Mc 7, 37).

São Josemaria costumava ver nesse
entusiasmo popular – «bene omnia
fecit» – não só os milagres, que
maravilham tanta gente, mas o facto
de que Cristo «acabou tudo bem,



terminou todas as coisas bem, não
fez senão o bem»[7]. No Senhor,
consagração e missão formam uma
unidade perfeita. «Não é possível
separar em Cristo o seu ser de Deus-
Homem e a sua função de Redentor.
O Verbo fez-se Carne e veio à terra
“ut omnes homines salvi fiant” (1Tm
2, 4)»[8]. Por isso se aplicam a Jesus de
modo eminente aquelas palavras de
Isaías que Ele mesmo proclamou na
sinagoga de Nazaré: «O Espírito do
Senhor repousou sobre Mim, pelo
que Me ungiu para anunciar a boa
nova aos pobres,…» (Lc 4, 18; cf. Is 61,
1). Jesus é o Deus e homem perfeito
que viveu na sua vida terrena uma
total unidade de vida e que «na
própria revelação do mistério do Pai
e do seu amor, revela o homem a si
mesmo e descobre-lhe a sua vocação
sublime»[9]. Ele revela a cada um a
sua chamada a reconciliar-se com
Deus, e a atrair com alegria para essa
reconciliação o âmbito que no



mundo Deus confiou a cada um (cf.
2Cor 5, 18-19).

O divórcio entre a fé e a vida
quotidiana

Embora já se tenha realizado para
sempre na Pessoa do Senhor, esta
reconciliação pessoal e social está
ainda a caminho dessa plenitude, no
caminho para Cristo. Como em
tempos do Concilio Vaticano II, «o
divórcio entre a fé e a vida diária de
muitos deve ser considerado como
um dos mais graves erros da nossa
época. Já no Antigo Testamento os
profetas repreendiam com
veemência semelhante escândalo. E
no Novo Testamento sobretudo, Jesus
Cristo pessoalmente cominava graves
penas contra ele»[10]: «ninguém pode
servir a dois senhores, porque ou
terá aversão a um e amor ao outro,
ou prestará a sua adesão ao primeiro
e desprezará o segundo» (Mt 6, 24).



A incoerência de vida, em que caem
muitas pessoas, crentes ou não, é
uma falta de harmonia e de paz que
quebra o equilíbrio pessoal. Isto não
deveria surpreender, porque
«ignorar que o homem possui uma
natureza ferida, inclinada para o
mal, dá lugar a graves erros no
domínio da educação, da política, da
ação social e dos costumes»[11]. A
unidade de vida é decisiva para todos
e de um modo peculiar para os
leigos, como ensina São João Paulo II:
tudo há de ser ocasião de união com
Deus e de serviço aos outros[12]. O
trabalho profissional de um cristão é
coerente com a sua fé.
«Aconfessionalismo. Neutralidade. -
Velhos mitos que tentam sempre
remoçar. Tens-te dado ao trabalho de
meditar no absurdo que é deixar de
ser católico ao entrar na
Universidade ou na Associação
profissional, ou na sábia Assembleia,
ou no Parlamento, como quem deixa
o chapéu à porta?»[13].



Essas palavras têm grande
atualidade: Deus não pode deixar-se
atirar para um canto por um
laicismo erigido em religião sem
Deus. O Papa Francisco convida a
«reconhecer a cidade – e, portanto,
todos os espaços onde se desenvolve
a vida da nossa gente – com um olhar
contemplativo, um olhar de fé que
descubra o Deus que habita nos seus
lares, nas suas ruas, nas suas
praças... Ele vive entre os cidadãos
promovendo a caridade, a
fraternidade, o desejo do bem, da
verdade, da justiça. Essa presença
não deve ser fabricada mas
descoberta, desvelada. Deus não se
oculta àqueles que o procuram com
um coração sincero»[14].

Alegrar-nos na tempestade

Os cristãos, selados pela cruz no
Batismo, sempre conheceram a
perseguição. «Toda a vida de Cristo
estará sob o signo da perseguição. Os



seus partilham-na com Ele (cf. Jo 15,
20)»[15]. Perante a perspetiva do
desterro, São João Crisóstomo, o
grande orador do Oriente, não perdia
a confiança: «São muitas as ondas
que nos põem em perigo e uma
grande tempestade nos ameaça; no
entanto, não tememos ser
submergidos porque permanecemos
de pé sobre a rocha. Mesmo quando
o mar se desate, não quebrará a
rocha; mesmo que se levantem as
ondas, nada poderão contra a barca
de Jesus. Dizei-me: o que é que
podemos temer? A morte? Para mim,
a vida é Cristo e a morte, um lucro. O
desterro? Do Senhor é a terra e
quanto nela existe. A confiscação dos
bens? Nada trouxemos ao mundo, de
modo que nada podemos levar dele.
Rio-me de tudo o que é temível neste
mundo e dos seus bens. Não temo a
morte nem invejo as riquezas. Não
tenho desejo de viver se não for para
vosso bem. Por isso, vos falo do que



sucede agora exortando a vossa
caridade à confiança»[16].

As dificuldades de dispersão que o
mundo apresenta não nos hão de
desanimar. Contemporâneo do
Crisóstomo, Santo Agostinho pregava
a alegria mais do que o lamento:
«Porquê, pois, hás-de pensar que
qualquer tempo passado foi melhor
do que os atuais? Desde o primeiro
Adão até ao Adão de hoje, esta é a
perspetiva humana: trabalho e suor,
espinhos e cardos. Caiu sobre nós
algum dilúvio? Tivemos aqueles
difíceis tempos de fome e de guerras?
Precisamente refere-no-lo a história
para que nos abstenhamos de
protestar contra Deus nos tempos
atuais. Que tempos tão terríveis
foram aqueles! Não nos faz tremer só
o facto de os escutarmos ou os
lermos? Por isso temos mais motivos
para nos alegrarmos de viver neste
tempo do que para nos queixarmos
dele»[17].



Ainda que haja guerras, epidemias,
novas pobrezas e perseguições, desde
as mais toscas, por parte de
fundamentalismos que se dizem
religiosos, até às mais refinadas, na
forma de laicismos que podem
chegar a ser igualmente
fundamentalistas – basta pensar nos
obstáculos à objeção de consciência
em vários países do Ocidente – a
confiança em Deus é mais forte do
que todas as dificuldades: trata-se de
uma esperança que nasce do Amor, e
que por isso não defrauda (cf. Rm 5,
5). Somos chamados a glorificar a
Deus no mais profundo do nosso ser,
a partir do coração, onde Ele tudo
unifica, a partir de uma glória divina
que é o peso do Amor, uma força
arrebatadora que nos permite dar
razão da nossa esperança (cf. 1Pd 3,
15): Cristo vive em nós.

Omnia in bonum



Dezasseis séculos depois do
Crisóstomo e de Santo Agostinho, São
Josemaria lançava um grito cheio de
otimismo: «Deveis sentir sempre no
vosso coração este grito, que tenho
como que esculpido na minha alma: 
omnia in bonum! Tudo é para bem. É
São Paulo que nos dá esta doutrina
de serenidade, de alegria, de paz, de
filiação com Deus: porque o Senhor
nos ama como um Pai, e é
sapientíssimo e todo-poderoso: 
omnia in bonum! (cf. Rm 8, 28)»[18].

D. Álvaro comentava: «Quando o
Padre [São Josemaria] escreveu esta
Instrução, em 1941, acabava de se
sair da grande tragédia da guerra
civil espanhola e tinha começado a
segunda guerra mundial. A situação
era verdadeiramente apocalíptica: e,
na Igreja, pelo comportamento de
uns e de outros, tinham-se produzido
grandes ruturas, enormes feridas.
Espanha, que tinha saído a sangrar e
destroçada da guerra civil,



encontrava-se em perigo de se ver
envolvida nesse conflito muito maior
e o Padre pensava na possibilidade
de ficar outra vez sozinho – como na
anterior guerra espanhola – com
todos os seus filhos espalhados pelas
diferentes frentes de guerra ou
presos em cadeias»[19].

Parte da nossa unidade de vida é
amar o lugar e o tempo em que Deus
nos pôs: é entusiasmante poder
trabalhar e melhorar este mundo, ao
mesmo tempo que temos a cabeça no
Céu. Criação e redenção realizam-se
dinamicamente aqui, hoje e agora,
sempre que vibremos por conhecer e
compreender o nosso mundo, para o
amar com um otimismo criativo,
como fez São Josemaria, que
convidava também a não ter «sonhos
vãos»[20], a fugir de qualquer «mística
do oxalá»[21]. No nosso ambiente,
procuramos mostrar-nos tal como
somos: «Ao apresentarmo-nos como
o que somos, como cidadãos



correntes – carregando cada um com
as suas responsabilidades pessoais:
familiares, profissionais, sociais,
políticas – não fingimos nada, porque
este modo de proceder não é o
resultado de uma tática. Pelo
contrário: é naturalidade, é
sinceridade, é manifestar a verdade
da nossa vida e da nossa vocação.
Somos pessoas da rua»[22].

Deus quer-nos neste mundo

Atualmente assistimos a graves
acontecimentos que manifestam a
ação do diabo no mundo. Embora
«cada época da história traga em si
elementos críticos – comenta o Papa
– pelo menos nos últimos quatro
séculos não viram tão sacudidas as
certezas fundamentais que
constituem a vida dos seres humanos
como na nossa época (…). É uma
mudança que se refere ao próprio
modo em que a humanidade leva por
diante a sua existência no mundo»[23].



Também São Josemaria, vendo vir
essa decadência, proclamava com
acentos proféticos: «Ouve-se como
que um colossal non serviam (Jer 2,
20) na vida pessoal, na vida familiar,
nos ambientes de trabalho e na vida
pública. As três concupiscências (cf.
1Jo 2, 16) são como três forças
gigantescas que desencadearam um
turbilhão imponente de luxúria, de
petulância orgulhosa da criatura nas
suas próprias forças e de afã de
riquezas. Toda uma civilização
cambaleia, impotente e sem recursos
morais»[24].

O amor ao mundo não nos impede de
ver o que está mal, o que necessita de
purificação, o que deve ser
transformado. Temos que aceitar a
realidade tal como é, tal como se
apresenta, com as suas luzes e as
suas sombras. E isto requer vibrar
com as coisas, conhecer os
problemas, conviver com muitas
pessoas, ler, escutar. Para amar a



Deus não temos nada melhor do que
o mundo em que Ele mesmo nos
chamou a viver, fiados na oração que
o Filho eleva ao Pai: «Não peço que
os tires do mundo, mas que os
guardes do mal» (Jo 17, 15).

Amando este mundo, que é o que nos
serve, tal como é, para a nossa
própria santificação e para a
amizade com os outros,
recorreremos a Jesus para o
melhorar, para o transformar,
convertendo-nos nós próprios dia
após dia. Santa Maria fez crescer
Jesus na vida normal de Nazaré;
agora, dedicada inteiramente à sua
missão de nossa Mãe, faz crescer
Jesus na nossa vida normal. Ela
ajuda-nos a ponderar todos os
acontecimentos no nosso coração (cf.
Lc 2, 51) para descobrir a presença
de Deus que nos chama cada dia.
«Nós, filhos – volto a dizer-vos –
somos pessoas da rua. E quando
trabalhamos nas coisas temporais,



fazemo-lo porque esse é o nosso sítio,
esse é o lugar em que encontramos
Jesus Cristo, onde a nossa vocação
nos deixou»[25]. É ali onde brilha essa
luz da alma que reflete a eterna
bondade do Senhor. E, com essa luz,
Deus ilumina o mundo.

[1] São Pedro Crisólogo, Sermão 108:
PL 52, 499-500.

[2] São Josemaria, Cristo que passa, n.
10; cf. São Tomás de Aquino, Sup. Ev.
Matt. (Mt 6, 22).

[3] Ibid.

[4] Ibid., Cristo que passa, n. 11.

[5] I. de Celaya, “Unidad de vida”, en 
Diccionario de San Josemaria, Monte
Carmelo - Instituto Histórico San
Josemaria Escrivá de Balaguer,
Burgos 2013, 1222.



[6] Concílio Vaticano II, Lumen
Gentium, n. 9.

[7] São Josemaria, Cristo que passa, n.
16.

[8] Ibid., Cristo que passa, n. 106.

[9] Concílio Vaticano II, Gaudium et
spes, n. 22.

[10] Ibid., n. 43.

[11] Catecismo da Igreja Católica, n.
407.

[12] cf. São João Paulo II, 
Christifideles laici, n. 17 e 59.

[13] São Josemaria, Caminho, n. 353.

[14] Francisco, Evangelii gaudium, n.
71.

[15] Catecismo da Igreja Católica, n.
530.



[16] São João Crisóstomo, Homilia,
1-3: PG 52, 427-430.

[17] Santo Agostinho, Sermão Caillau-
Saint Yves 2, 92: PLS 2, 441-442, cit.
em Liturgia horarum, lectio de
quarta-feira da XX semana do Tempo
comum.

[18] São Josemaria, Instrução,
08/12/1941, n. 34.

[19] Beato Álvaro del Portillo, nota 48
a Instrução, 08/12/1941, n. 34.

[20] São Josemaria, Amigos de Deus,
n. 8.

[21] São Josemaria, Entrevistas a São
Josemaria, n. 88; cf. S. Sanz,
“L’ottimismo creazionale di san
Josemaría”, em J. López (ed.) San
Josemaría e il pensiero teologico, Atti
del Convegno Teologico, vol. 1, Edusc,
Roma 2014, n. 230; A. Rodríguez
Luño, “San Josemaría e la teologia
morale”, em Ibid., n. 308; “Epílogo.



Unidad de vida”, em E. Burkhart – J.
López, Vida cotidiana y santidad en la
enseñanza de san Josemaría: estudio
de teología espiritual, vol. 3, Rialp,
Madrid 2013, 617-653.

[22] São Josemaria, Carta 19/03/1954,
n. 27.

[23] Francisco, Discurso, 22/03/2013.

[24] São Josemaria, Carta 14/02/1974,
n. 10.

[25] Ibid., Carta 19/03/1954, n. 29.

Guillaume Derville

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/em-espirito-e-
em-verdade-criar-a-unidade-de-vida-i/

(01/02/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/em-espirito-e-em-verdade-criar-a-unidade-de-vida-i/
https://opusdei.org/pt-pt/article/em-espirito-e-em-verdade-criar-a-unidade-de-vida-i/
https://opusdei.org/pt-pt/article/em-espirito-e-em-verdade-criar-a-unidade-de-vida-i/

	Em espírito e em verdade: criar a unidade de vida (I)

