
opusdei.org

Combate,
proximidade, missão
(11): «Em casa e a
caminho, deitado e
levantado». O plano
de vida espiritual (I)

O plano de vida espiritual, mais
do que um «sistema», é o
compromisso com uma relação:
a de um filho com o seu Pai. E
essa relação é o núcleo da
santidade. Editorial da série
“Combate, proximidade,
missão”.



12/02/2025

«Escuta»: assim começa uma das
grandes orações do Antigo
Testamento, conhecida como Shema
Israel. É recolhida pelo livro do
Deuteronómio, e Jesus cita-a em
resposta à pergunta sobre o primeiro
e o maior dos mandamentos:
«Escuta, Israel: o Senhor é nosso
Deus; o Senhor é único! Amarás o
Senhor, teu Deus, com todo o teu
coração, com toda a tua alma e com
todas as tuas forças» (Dt 6, 4-5; Mc 12,
29-30). Mas a oração não se limita a
este mandamento; detém-se também
na importância das ações práticas
diárias, para manter o coração e a
mente em sintonia com Deus:

«Estes mandamentos que hoje te
imponho estarão no teu coração.
Repeti-los-ás aos teus filhos e
refletirás sobre eles, tanto sentado



em tua casa, como ao caminhar, ao
deitar ou ao levantar. Atá-los-ás,
como símbolo, no teu braço e usá-los-
ás como filactérias entre os teus
olhos. Escrevê-los-ás sobre as
ombreiras da tua casa e nas tuas
portas» (Dt 6, 6-9).

Para um cristão, esta é uma chamada
forte a viver com o coração em
constante diálogo com Deus Pai,
Filho e Espírito Santo. Os santos e os
autores de espiritualidade
propuseram sempre modos
concretos de alimentar esse diálogo,
como dedicar um tempo à oração e à
leitura espiritual, frequentar a
Eucaristia, rezar o terço e terminar o
dia com um exame de consciência.
Com esse mesmo sentido prático, São
Josemaria começou a falar desde
muito cedo de plano de vida
espiritual; ou mais simplesmente,
como era habitual chamá-lo nessa
época, “plano de vida”[1].



Metas, objetivos e processos

Numa das suas cartas a Timóteo, São
Paulo anima o seu jovem discípulo a
viver uma vida de piedade e
santidade com espírito desportivo:
«Exercita-te na piedade. O exercício
físico de pouco serve, mas a piedade
é útil para tudo, pois tem a promessa
da vida presente e da futura» (1Tm 4,
7-8). Também noutras cartas, São
Paulo recorda aos seus ouvintes que
Deus quer que colaboremos com a
sua graça; e, novamente, compara a
nossa correspondência com o
desporto: «Não sabeis que os que
correm no estádio correm todos, mas
só um ganha o prémio? Correi, pois,
para o alcançardes» (1Cor 9, 24; cf.
Flp 3, 13-14; 2Tm 4, 7-8).

No desporto, como em muitos outros
âmbitos da vida, é importante fixar
metas e objetivos. Se alguém vai ao
ginásio só para olhar à sua volta e
fazer a primeira coisa de que se



lembra, provavelmente está a perder
tempo e depressa acabará por se
aborrecer ou, pior ainda, por se
magoar. O mesmo se pode dizer da
aprendizagem de algo importante, do
desenvolvimento de um projeto, ou
do lançamento de um negócio. Sem
metas nem objetivos, é fácil
desorientar-se e distrair-se, e
desperdiçar o investimento. Por isso,
quando olhamos para a nossa vida
como Deus a vê – ou seja, com todas
as pequenas coisas que a compõem, e
simultaneamente em toda a sua
dimensão e profundidade –, também
precisamos de um objetivo claro:
conseguir ser santos, guiados e
«inundados» pela graça[2], e ajudar
muitas outras pessoas a encontrar e
desfrutar da felicidade da vida em
Deus.

Fixar-se metas e objetivos claros tem,
contudo, as suas limitações. Por
exemplo, para ganhar um
campeonato, desenvolver um



negócio de êxito ou obter boas notas,
não basta ter consciência do que
queremos. Os bons resultados
requerem não só ter em vista
objetivos ambiciosos, mas também
contar com o sistema adequado. Para
um treinador, por exemplo, o sistema
é a forma como os jogadores são
contratados e os treinos conduzidos.
Para um empresário, o sistema é a
forma como se contratam os
empregados, se desenvolvem ideias
de produtos e se lançam as
campanhas de marketing. Para um
estudante, o sistema é o modo como
tira apontamentos, segue um plano
de leitura e se prepara para os
exames.

Na vida espiritual, ter um plano de
vida concreto é como ter um
«sistema» para facilitar (mesmo que
só fosse para eliminar obstáculos) a
ação do Espírito Santo, que é quem
nos guia e transforma (cf. Rm 8,
14-17; 2Cor 3, 18). «O convite à



santidade, feito por Jesus Cristo a
todos os homens sem exceção, exige
que cada um de nós cultive a vida
interior, exercite diariamente nas
virtudes cristãs»[3]. Ter como meta
clara viver e crescer em santidade é
necessário para começar a caminhar
nessa direção. Mas se nos
centrássemos só na meta,
rapidamente desanimaríamos. À luz
da nossa inconstância e da nossa
debilidade, poderíamos impacientar-
nos facilmente connosco próprios, ou
inclusive com Deus, pensando que
não somos suficientemente bons ou
que Deus nunca quis que
sonhássemos tão alto. São Paulo, por
exemplo, anima-nos a orar sem
cessar (cf. 1Ts 5, 17). No entanto, é
necessário pensar como conseguir
algo assim de maneira realista e
sustentável; seria difícil, por
exemplo, rezar sempre da mesma
forma, assim como é difícil, ou pelo
menos pouco saudável, alimentar-se
à base de um único alimento.



São Josemaria recomendava-nos por
isso a ser fiéis ao plano de vida, que
constitui uma «dieta espiritual»
especialmente concebida e
equilibrada para pessoas comuns:
«aquele que cumpre as nossas
Normas de vida – que luta por
cumpri-las –, seja com saúde, seja
doente, na juventude e na velhice,
quando há sol e quando há
tempestade, quando não lhe custa
cumprir e quando lhe custa, esse
meu filho está predestinado, se
perseverar até ao fim: estou certo da
sua santidade»[4].

Esta fidelidade não é comparável,
todavia, à aplicação do estudante que
obtém boas notas porque dedica
tempo ao estudo. No terreno da
graça, apesar de o esforço pessoal ter
importância, as coisas são um pouco
diferentes do caso da natureza. Já
recebemos em abundância como um
dom a santidade, a grandeza a que
Deus nos chama, e Ele continua a



dar-nos só como algo gratuito, em
especial através dos sacramentos.
Por isso, mais do que força heroica, o
que se exige é uma grande
humildade: pobreza de espírito e
agradecimento por tudo o que Deus
nos dá. Ele quer ter cada vez mais
intimidade e sintonia connosco, que
nos apoiemos sobretudo n’Ele e que
nos deixemos transformar pela sua
graça. E esforçar-se por manter uma
vida de diálogo contínuo com um
Deus que habita já no nosso interior,
é a própria essência da santidade.
Deste ponto de vista, o plano de vida
espiritual não é de forma alguma um
sistema; é, pelo contrário, o
compromisso, profundamente
enraizado em nós, com uma relação:
a de um filho com o seu Pai. E essa
relação é o núcleo da santidade.

Guiados pelo Espírito

O inevitável esforço que exige seguir
um plano de vida acarreta alguns



riscos diante dos quais convém estar
prevenido. Um deles é colocar
demasiada atenção no cumprimento
do plano em si mesmo e muito pouco
na relação que o plano pretende
fomentar. Dito de outra forma,
podemos esquecer que a santidade
pessoal não é o resultado de uma
série de coisas que fazemos, mas
uma transformação que só o Espírito
Santo pode produzir em cada um de
nós: «Frequenta o convívio do
Espírito Santo – o Grande
Desconhecido – que é Quem te há de
santificar. Não esqueças de que és
templo de Deus. – O Paráclito está no
centro da tua alma: ouve-o e segue
docilmente as Suas inspirações»[5].

O papel do Espírito Santo não
consiste simplesmente em ajudar-nos
e auxiliar-nos nos nossos esforços
por ser santos; pensá-lo assim seria
ver as coisas ao contrário. Ele é o
primeiro motor, o guia, a própria
arquitetura da nossa santidade[6].



Poderíamos inclusive dizer que é
impossível crescer em santidade
simplesmente concebendo um plano.
Não só porque o empreendimento
está acima das nossas forças, mas
também porque não sabemos muito
bem em que consiste nem que forma
deveria ter a nossa santidade: sucede
que, à medida que avançamos na
vida (às vezes até ao longo do dia!),
se acaba por revelar como algo muito
diferente – muito melhor e mais
bonito – do que imaginávamos no
princípio. Por isso, apegar-se a uma
ideia demasiado definida da «nossa
santidade» poderia até converter-se
num obstáculo à ação do Espírito
Santo na nossa alma.

Naturalmente, nas vidas dos santos
há muitos elementos em comum,
porque a santidade é a obra de arte
do Espírito Santo, que vai formando
Cristo em nós e nos vai levando para
o Pai (cf. Rm 8, 9-16; Ef 2, 18). Aliás, o
mesmo Espírito inspirou vários



carismas e espiritualidades na Igreja,
proporcionando caminhos concretos
que podemos seguir. No entanto,
mesmo uma vocação específica na
Igreja – como seja a vocação à Obra,
ou a pertença a qualquer outra
família espiritual – não esgota a
criatividade do Espírito Santo nem
elimina os traços únicos de cada
pessoa. Pelo contrário, cada um
destes caminhos oferece os meios
para purificar e elevar esses traços.
Por isso nos escreveu o Prelado do
Opus Dei que «o espírito da Obra,
como o Evangelho, não se sobrepõe
ao nosso ser, mas dá-lhe vida: é uma
semente destinada a crescer na terra
de cada um»[7].

São Josemaria tinha muita
consciência disto quando pensou no
plano de vida espiritual para os seus
filhos no Opus Dei. Sem minimizar as
práticas concretas de piedade,
escreveu: «Não se devem
transformar em normas rígidas ou



em compartimentos estanques.
Indicam um itinerário flexível,
acomodado à tua condição de
homem que vive no meio da rua,
com um trabalho profissional
intenso, e com deveres e relações
sociais que não podes descuidar,
porque é nessas ocupações que
prossegue o teu encontro com Deus.
O teu plano de vida há de ser como
uma luva de borracha que se adapta
perfeitamente à mão de quem a
usa»[8]. Também nesse sentido,
costumava dizer que na Obra «se
pode andar pelo caminho de muitas
maneiras. Pela direita, pela
esquerda, em ziguezague, a pé, a
cavalo. Há cem mil maneiras de
andar pelo caminho divino: de
acordo com as circunstâncias, seguir
um ou outro desses procedimentos
será obrigatório para cada um,
porque assim lho manda a sua
consciência. A única coisa necessária
é não sair do caminho»[9].



Mas precisamente porque a nossa
santidade é algo mais belo e pessoal
do que qualquer protocolo genérico,
um plano de vida espiritual é
precisamente um meio de santidade.
Os momentos diários de oração e de
leitura espiritual, a receção
frequente dos sacramentos, a direção
e a formação espiritual constante…
todas estas coisas têm uma enorme
importância, apesar de a santidade
não consistir somente em realizá-las.
São formas pelas quais nos
mantemos em diálogo constante com
Deus, nos vamos familiarizando com
a sua presença invisível na nossa
vida, escutamo-lo e dispomo-nos a
seguir docilmente as suas
inspirações; formas que, em suma,
nos levam a «permanecer no seu
amor» (cf. Jo 15, 9).

A distinção entre estes meios e a
primazia da ação do Espírito Santo
deveria refletir-se também na
direção espiritual que recebemos e



que oferecemos aos outros.
Sobretudo quando começamos a
andar pelo caminho, precisamos de
nos esforçar por adquirir hábitos que
consolidem o nosso plano de vida
espiritual. Mas logo desde o
princípio, e cada vez mais, temos de
prestar atenção também a aspetos
mais pessoais e relacionais: Que me
diz o Espírito Santo? Há diálogo e
afeto na minha oração? Procuro
verdadeiramente o Senhor? Onde
esteve o meu coração durante a
Santa Missa ou quando rezo o Santo
Rosário? A minha leitura diária do
Evangelho é um encontro com Jesus?
A minha visita ao Santíssimo foi uma
visita a alguém que amo? Procurei
corresponder às inspirações do
Espírito Santo?

Quanto mais dóceis formos à suave
ação do Espírito Santo no nosso
coração, mais paz e alegria
encontraremos ao viver o nosso
plano de vida. Para ilustrá-lo de



modo gráfico, dar-nos-emos conta de
que Deus quer que sejamos
treinadores que sonham alto, mas
que também amam o jogo e os seus
jogadores; como empresários que
desfrutam da aventura empresarial e
querem servir os outros e fazer
prosperar os seus empregados; ou
como estudantes que desfrutam
aprendendo e descobrindo novos
campos de conhecimento. Por esse
caminho quis sempre levar-nos São
Josemaria: «Deixa-te levar pela
graça! Deixa o teu coração voar!
Porque se é verdade que o coração
do homem está inclinado para coisas
baixas, também tem asas para voar
alto, até ao Coração de Deus»[10].

[1] cf. São Josemaria, Amigos de Deus,
n. 149-153; E. Álvarez, «Plan de vida»,
em Diccionario de San Josemaría



Escrivá de Balaguer, Burgos, Monte
Carmelo, 2013 (entrada disponível
em opusdei.org/es/article/plan-de-
vida-opus-dei-diccionario-san-
josemaria).

[2] «Quantas vezes te verás
inundado, ébrio de graça de Deus:
que grande pecado, se não
corresponderes!» (São Josemaria, 
Forja, n. 1007).

[3] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
3.

[4] São Josemaria, Carta 2, n. 59.

[5] São Josemaria, Caminho, n. 57.

[6] cf. Jacques Philippe, En la escuela
del Espíritu Santo, Madrid, Rialp,
2017, cap. 1.

[7] Fernando Ocáriz, Carta pastoral,
09/01/2018, n. 11.

[8] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
149.



[9] São Josemaria, Carta 10, n. 19.

[10] São Josemaria, Apontamentos de
uma reunião familiar em Santiago de
Chile, 29/06/1974, citado em 
Catequesis en América (1974), vol II,
p. 45 (AGP, biblioteca, P04).

Oskari Juurikkala

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/em-casa-e-a-
caminho-deitado-e-levantado-o-plano-

de-vida-i/ (16/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/em-casa-e-a-caminho-deitado-e-levantado-o-plano-de-vida-i/
https://opusdei.org/pt-pt/article/em-casa-e-a-caminho-deitado-e-levantado-o-plano-de-vida-i/
https://opusdei.org/pt-pt/article/em-casa-e-a-caminho-deitado-e-levantado-o-plano-de-vida-i/
https://opusdei.org/pt-pt/article/em-casa-e-a-caminho-deitado-e-levantado-o-plano-de-vida-i/

	Combate, proximidade, missão (11): «Em casa e a caminho, deitado e levantado». O plano de vida espiritual (I)

