
opusdei.org

Educar em
temperança e
sobriedade (II)

"O que for senhor de si próprio
possui maravilhosas
possibilidades para se entregar
ao serviço do próximo e de
Deus e atingir assim a máxima
felicidade". Segundo artigo
sobre como educar os
adolescentes na temperança.

04/04/2011

A adolescência oferece novas
possibilidades para educar na



temperança, pois o jovem tem uma
maior maturidade e isso facilita a
aquisição de virtudes, que requerem
uma interiorização de hábitos de
comportamento e de motivação. Se
bem que a criança se possa
acostumar a fazer coisas boas, só
quando chega a uma certa
maturidade afetiva e intelectual pode
aprofundar no sentido das próprias
ações e valorizar as suas
consequências.

Na adolescência é importante
explicar os motivos de alguns
comportamentos, entendidos talvez
pelo jovem como formalismos; ou de
alguns limites que convém pôr à
conduta e que talvez vejam como
meras proibições. Ou seja, temos de
aprender a dar motivos válidos pelos
quais vale a pena ser temperados.
Por exemplo, na maioria dos casos,
não será argumento suficiente falar
da necessidade de se moderar
(sobretudo no campo das diversões,



contrapondo-o ao estudo) para
conseguir um futuro profissional
seguro e brilhante; pois, embora se
trate de um raciocínio legítimo,
baseia-se numa realidade longínqua
e sem interesse para muitos jovens.

É mais eficaz mostrar como a virtude
é atrativa já agora, tornando
presentes os ideais magnânimos que
trazem nos seus corações, os motivos
que os movem, os seus grandes
amores: a generosidade com os
necessitados, a lealdade para com os
seus amigos, etc. Nunca se deveria
deixar de assinalar que a pessoa
temperada e sóbria é quem melhor
pode ajudar os outros. Aquele que é
senhor de si próprio possui
maravilhosas possibilidades para se
entregar ao serviço do próximo e de
Deus e atingir assim a máxima
felicidade e paz que se pode
conseguir nesta terra.



Além disso, a adolescência apresenta
circunstâncias novas nas quais há
que ser sóbrio e temperado. A
curiosidade natural de quem
progressivamente foi aprendendo a
estrear-se na vida e a caminhar pelo
mundo junta-se a uma nova sensação
de domínio sobre o próprio futuro.
Aparece assim um afã de provar e
experimentar tudo, que facilmente se
identifica com a liberdade. Querem
sentir-se, de algum modo, livres de
coação, de modo que comentários ou
referências a horário, ordem, estudo,
gastos talvez sejam entendidos como
“injustas imposições”.

Por outro lado, esta visão tão
generalizada no ambiente atual é
promovida e reforçada, em muitos
casos, por uma infinidade de
interesses comerciais que procuram
converter esses afãs juvenis num
grande negócio.



É o momento para que os pais não se
deixem ultrapassar pelas
circunstâncias, pensem de forma
positiva, procurem soluções
criativas, raciocinem com os filhos,
acompanhem-nos na busca da
verdadeira liberdade interior,
exercitem a paciência e rezem por
eles.

UMA CHAVE DE FELICIDADE

Boa parte da publicidade nas
sociedades ocidentais dirige-se aos
jovens, que aumentaram nos últimos
anos de uma forma notável a sua
capacidade aquisitiva. As diferentes
marcas difundem as suas modas
propondo estilos de vida com que
alguns se identificam, ao mesmo
tempo que outros se diferenciam.

A “posse” de objetos de uma
determinada marca serve, de algum
modo, como englobante social; é-se
aceite no grupo, sente-se integrado,
embora não seja tanto pelo que se é



mas pelo que se tem e representa
diante dos outros. O consumo nos
adolescentes, com frequência, não é
tão determinado pelo desejo de ter
(como nas crianças), mas por um
modo de expressar a personalidade
ou de manifestar melhor a sua
posição no mundo, através dos
amigos.

Juntamente com estes motivos, a
sociedade de consumo incita a que as
pessoas não se conformem com o
que têm e a que experimentem a
última moda que se lhes oferece. Dir-
se-ia que são obrigadas a mudar de
computador ou de automóvel todos
os anos, a adquirir o último modelo
de telemóvel – ou uma determinada
peça de roupa que depois quase se
não usa – a acumular, por mera
satisfação que dá possuir, música,
filmes, ou programas informáticos do
mais diverso tipo. São pessoas
guiadas pela emoção que produz
comprar, consumir; perderam o



domínio sobre as suas próprias
paixões.

Evidentemente que a culpa não é
toda da publicidade ou do ambiente.
Talvez os educadores não tenham
sido suficientemente incisivos. Por
isso, convém que os pais, e em geral
aqueles que de um ou outro modo se
dedicam à formação, se perguntem
com frequência como fazer melhor
esse trabalho, que é o mais
importante de todos, pois dele
depende a felicidade das gerações
futuras e a justiça e a paz na
sociedade.

Os pais devem estar conscientes de
que o estilo de vida e de gastos se
reflete no clima familiar. Como em
tudo, requer-se exemplaridade, de
forma que os filhos se apercebam,
desde pequenos, que viver de acordo
com a própria posição social não traz
consigo cair no consumismo ou no
esbanjamento. Por exemplo, dantes



nalguns países dizia-se que “o pão é
de Deus e por isso não se deita fora”.
É um modo concreto de fazer
entender que se deve comer com o
estômago e não com os olhos e que se
deve acabar tudo o que foi servido,
com agradecimento, porque há
muitas pessoas que passam
necessidades; e, implicitamente, que
tudo o que recebemos e possuímos –
o pão nosso de cada dia – é dom que
temos de utilizar e administrar como
tal.

É compreensível o afã de evitar que
os filhos careçam do que outros têm,
ou de que disponham do que a nós
nos faltou quando éramos pequenos;
mas não é lógico dar-lhes tudo. Assim
se fomentam as comparações, um
desejo mau de emulação, que, se não
se modera, pode degenerar numa
mentalidade materialista.

A sociedade em que vivemos está
repleta de graus, de categorias e



estatísticas que mais ou menos
conscientemente nos incitam a
competir. Deus nosso Senhor não faz
comparações. Diz-nos, filho, tu estás
sempre comigo e tudo o que é meu
é teu [1]; para Ele todos somos
prediletos, igualmente apreciados,
amados e valorizados. Talvez seja
esta uma das chaves da educação
para a felicidade: dar-nos nós conta,
e ajudar a que os filhos
compreendam, que há sempre lugar
para eles na casa do pai, que cada
um é querido porque sim, porque se 
trata com o mesmo amor, e de
modo desigual, os filhos
desiguais[2].

De resto, a formação na sobriedade
não se reduz a pura negação: há que
ensiná-la de forma positiva, fazendo
entender aos filhos como conservar e
usar melhor o que se tem, a roupa, os
brinquedos. Atribui-lhes
responsabilidades, de acordo com a
idade de cada um: a ordem no



quarto, o cuidado dos irmãos mais
pequenos, os encargos materiais na
casa (preparar o pequeno almoço,
comprar o pão, tratar do lixo, pôr a
mesa...). Fazer-lhes ver, com o
exemplo, que as eventuais carências
se levam sem lamentações, com
alegria; estimulando a sua
generosidade com os necessitados.

S. Josemaria recordava com alegria
que o seu pai foi sempre, mesmo
depois do revés económico que
sofreu, muito generoso. São aspetos
do dia a dia que criam uma
atmosfera familiar em que se nota
que o verdadeiramente importante
são as pessoas.

POSSUIR O MUNDO

Tu sê sóbrio em tudo [3]: a breve
instrução de São Paulo a Timóteo é
válida em todos os tempos e lugares.
Não é um critério exclusivo para
alguns chamados a uma entrega
particular, nem só algo que os pais



hão-de viver, mas que não se pode
“impor” aos filhos. Trata-se antes que
pai e educadores descubram e
apliquem o seu significado a cada
idade, a cada tipo de pessoa e a cada
circunstância.

Requer atuar com prudência – pondo
os meios habituais de pensar as
coisas, pedir conselho, etc. – para
saber acertar nas decisões. E se,
apesar de todo, as raparigas ou os
rapazes não compreenderam à
primeira a conveniência de alguma
medida e protestaram, saberão
depois apreciá-la e agradecê-la-ão.
Por isso, é necessário armar-se de
paciência e fortaleza, pois em poucos
terrenos como neste é preciso ir
contra a corrente.

A este respeito, todos temos que ter
presente que não é critério válido
para fazer algo o facto de estar muito
generalizado: Não vos moldeis a
este mundo, mas, pelo contrário,



transformai-vos com uma
renovação da mente, para que
possais discernir qual é a vontade
de Deus, que é o bom, agradável e
perfeito [4].

Neste mesmo sentido, convém pôr
limites ao que se dá aos filhos; pois
aprende-se a ser sóbrio sabendo
administrar o que se tem. Referindo-
se em concreto ao dinheiro, S.
Josemaria advertia os pais: O
excesso de carinho faz com que os
aburgueseis muito. Quando não é
o pai, é a mãe. E quando não é o
pai nem a mãe é a avozinha. E às
vezes, os três, cada um por seu
lado; e guardais o segredo. E o
rapaz, com os três segredos, pode
perder a alma. Ponde-vos de
acordo. Não sejais tacanhos com
os filhos, mas tende em conta a
capacidade de cada um, a
serenidade de cada um, a
possibilidade de se auto-
governarem: e que não tenham



nunca abundância, até que eles
ganhem o seu próprio dinheiro[5].
É preciso ensinar a administrar o
dinheiro, a comprar bem, a utilizar
instrumentos – como o telefone –
cujas faturas se pagam no final do
mês, a reconhecer quando se está a
gastar pelo prazer de gastar...

De qualquer modo, o dinheiro é
apenas um aspeto da questão. Algo
semelhante sucede com o uso do
tempo. Uma medida sóbria nos
espaços dedicados ao entretenimento
aos “hobbies” ou ao desporto faz
parte de uma vida temperada. A
temperança neste campo permite
libertar o coração para se dedicar a
coisas que nos ajudam a sair de nós
próprios e permitem-nos enriquecer
cultivando a vida de família ou as
amizades. Por exemplo, o estudo ou o
dedicar tempo e dinheiro aos mais
necessitados, algo que convém
fomentar nas crianças logo desde
pequenas.



TEMPERAR A CURIOSIDADE,
FOMENTAR O PUDOR

A temperança cria a alma sóbria,
modesta, compreensiva; facilita-
lhe um natural recato que é
sempre atrativo, porque se nota
na conduta o senhorio da
inteligência[6]. Com estas palavras,
S. Josemaria sintetiza os frutos da
temperança e associa-os a uma
virtude muito particular: o recato,
que poderíamos entender como uma
modalidade do pudor e da modéstia.

“Modéstia” e “pudor” são partes
integrantes da virtude da
temperança [7], pois outro dos
campos desta virtude é,
precisamente, a moderação do
impulso sexual. «O pudor protege o
mistério das pessoas e do seu amor.
Convida à paciência e à moderação
na relação amorosa; exige que se
cumpram as condições do dom e do
compromisso definitivo do homem e



da mulher entre si. O pudor é
modéstia, inspira a escolha do
vestuário. Mantém o silêncio ou a
reserva onde se adivinha o risco de
uma curiosidade malsã; converte-se
em discrição» [8].

Sem dúvida, se o adolescente foi
formando a sua vontade durante a
infância, quando chega o momento,
possui esse natural recato que
facilita enquadrar a sexualidade de
um modo verdadeiramente humano.
Mas é muito importante que o pai –
com os filhos – e a mãe – com as
filhas – tenham sabido ganhar a sua
confiança, para lhes explicar a beleza
do amor humano quando o possam
compreender.

Como S, Josemaria aconselhava, o 
pai tem que fazer-se amigo dos
filhos. Não tem outro remédio se
não esforçar-se nisto, porque
chega um momento em que as
crianças, se o pai não lhes falou,



vão com curiosidade – por um
lado razoável e por outro malsã –
perguntar pelas origens da vida.
Podem perguntá-lo a um
amigalhote desavergonhado e
então olham para os seus pais com
asco.

Pelo contrário, se tu – porque o
acompanhaste desde pequeno e vês
que é o momento –lhe dizes
nobremente, depois de invocar o
Senhor, qual é a origem da vida, o
miúdo irá abraçar a mamã porque
foi tão boa, e a ti te dará uns beijos
com toda a sua alma e dirá: que bom
é Deus, que se serviu dos meus pais,
deixando-lhes uma participação no
seu poder criador. Não o dirá assim o
miúdo, porque não sabe; mas senti-
lo-á. E pensará que o vosso amor não
é uma coisa torpe, mas uma coisa
santa[9]. Isto será mais fácil se não
nos esquivarmos das perguntas que
naturalmente as crianças vão



fazendo e as respondemos de acordo
com a sua capacidade.

Também, como sucedia quando nos
referíamos à educação a temperança
nas refeições, o exemplo é
fundamental. Não basta explicar; há
que mostrar com obras que «não
convém olhar para o que não é lícito
desejar» [10], velando por que tudo
no lar possua tom que se respirava
na casa de Nazaré.

Neste sentido, a banalização que em
muitas sociedades atuais se faz da
sexualidade, requer que se preste
atenção a meios como a televisão, a
internet, os livros ou os videojogos.
Não se trata de fomentar uma
espécie de “temor reverencial” para
com essas realidades, mas de as
aproveitar como oportunidades
educativas, ensinando a usá-las com
sentido positivo e crítico, sem medo
de eliminar o que faz dano à alma,
ou transmite uma visão deformada



da pessoa. Deve ter-se bem presente
o evidente: Desde o primeiro
momento, os filhos são
testemunhas inexoráveis da vida
dos pais. Não dais conta disso,
mas julgam tudo e às vezes
julgam-vos mal. De maneira que
as coisas que acontecem no lar
influem para bem ou para mal os
vossos filhos[11].

Se os filhos vêm os pais mudar de
canal de televisão quando aparece
uma notícia escabrosa, um anúncio
de mau tom ou uma cena
inconveniente num filme. Se vêm
que se informam sobre os conteúdos
morais de um espetáculo ou de um
livro antes de o ver ou ler, está a
transmitir-se-lhes o valor da pureza.
Se se apercebem, quando vão pela
rua, que os pais – ou educadores –
não prestam atenção a determinadas
publicidades – ou mesmo os ensinam
a não ser curiosos e a desagravar – os
filhos assimilam que a pureza do



coração é algo que vale a pena, que
merece ser protegido e que de algum
modo faz parte do ambiente familiar
em que vivem. «Educar no pudor
crianças e adolescentes é despertar
neles o respeito pela pessoa
humana» [12].

No entanto, velar pelo ambiente não
é – propriamente – educar em
temperança. É uma condição
indispensável para a vida cristã, mas
a virtude não se educa apenas
“evitando o mal” – aspeto
inseparável da vida da graça em
geral – mas moderando os prazeres,
que em princípio são em si mesmos
bons. Por isso, ainda mais
importante é ensinar a usar as coisas
e os instrumentos que se têm à
disposição, por muito bons que sejam
os seus conteúdos.

É evidente que ver
indiscriminadamente televisão,
ainda que seja em família, acaba por



dissolver o ambiente do lar. Pior
ainda quando cada quarto tem o seu
próprio aparelho e cada um “se
fecha” para ver os seus programas
favoritos. Algo análogo poderia
dizer-se do uso indiscriminado (às
vezes, compulsivo) de telemóveis ou
computadores.

Como em tudo, uma utilização sóbria
destes instrumentos por parte de
pais e educadores ensina às crianças
a fazer o mesmo. Com a agravante de
que, no caso dos pais, passar horas
diante do televisor “para ver o que
há”, não só acaba por ser um mau
exemplo, mas redunda numa falta de
atenção para com os filhos, que vêm
os pais a dar mais atenção – pelo
menos é isso que lhes parece – a
umas pessoas estranhas do que a eles
próprios.

Se a temperança é domínio, convém 
recordar que não há melhor
domínio que saber-se ao serviço:



ao serviço voluntário de todas as
almas! – É assim que se ganham as
grandes honras: as da terra e as
do Céu.[13].

A temperança permite empregar o
coração e as capacidades da pessoa
para servir o próximo, para amar,
única chave da verdadeira felicidade.
Santo Agostinho, que teve muito que
lutar contra os apelos da
destemperança, explicava-o assim:
«Ponhamos a nossa atenção na
temperança, cujas promessas são a
pureza e a incorruptibilidade do
amor, que nos une a Deus. A sua
função é reprimir e pacificar as
paixões que anseiam o que nos
desvia das leis de Deus e da Sua
bondade, ou o que é o mesmo, da
bem-aventurança. Aqui, com efeito,
tem o seu lugar a Verdade, cuja
contemplação, alegre e íntima união
nos faz ditosos; pelo contrário,
aqueles que dela se afastam vêm-se



aprisionados nas redes dos maiores
erros e aflições» [14].

J. De la Vega, J.M. Martín

------------------------------------------

[1] Lc, 15, 31.

[2] S. Josemaria, Sulco, n. 601.

[3] 2 Tm 4, 4.

[4] Rm 12, 2.

[5]S. Josemaria, Tertúlia no IESE
(Barcelona), 27-XI-1972. Vid. https://
www.es.josemariaescriva.info/
articulo/la-ed...

[6]S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
84.

[7] Cfr. Catecismo da Igreja Católica,
n. 2521.

[8] Catecismo da Igreja Católica, n.
2522.

https://www.es.josemariaescriva.info/articulo/la-educacion-de-los-hijos.
https://www.es.josemariaescriva.info/articulo/la-educacion-de-los-hijos.
https://www.es.josemariaescriva.info/articulo/la-educacion-de-los-hijos.


[9] S. Josemaria, Tertúlia em
Enxomil (Porto), 31-X-1972.
(fotografias aqui)

[10]São Gregório Magno, Moralia, 21.

[11] S. Josemaria, Tertúlia em
Pozoalbero (Jerez de la Frontera), 12-
XI-1972. Vid. https://
www.es.josemariaescriva.info/
articulo/la-ed...

[12] Catecismo da Igreja Católica, n.
2524.

[13]S. Josemaria, Forja, n. 1045.

[14] Santo Agostinho, Os costumes da
Igreja Católica, cap. 19.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/educar-em-

temperanca-e-sobriedade-ii/
(18/01/2026)

https://www.es.josemariaescriva.info/articulo/la-educacion-de-los-hijos
https://www.es.josemariaescriva.info/articulo/la-educacion-de-los-hijos
https://www.es.josemariaescriva.info/articulo/la-educacion-de-los-hijos
https://www.es.josemariaescriva.info/articulo/la-educacion-de-los-hijos
https://www.pt.josemariaescriva.info/artigo/s-josemaria-em-portugal-1972
https://www.es.josemariaescriva.info/articulo/la-educacion-de-los-hijos..
https://www.es.josemariaescriva.info/articulo/la-educacion-de-los-hijos..
https://www.es.josemariaescriva.info/articulo/la-educacion-de-los-hijos..
https://opusdei.org/pt-pt/article/educar-em-temperanca-e-sobriedade-ii/
https://opusdei.org/pt-pt/article/educar-em-temperanca-e-sobriedade-ii/
https://opusdei.org/pt-pt/article/educar-em-temperanca-e-sobriedade-ii/

	Educar em temperança e sobriedade (II)

