
opusdei.org

Educar em
temperança e
sobriedade (I)

"Tende fortaleza para educar
em austeridade – dizia São
Josemaria a um grupo de
famílias – se não, não fareis
nada". Este novo texto editorial
da série dedicada à família
centra-se nesta virtude.

11/03/2011

Na tarefa da educação, quando os
pais negam aos filhos algum desejo, é
fácil que eles perguntem por que não



podem seguir a moda, ou comer algo
que não lhes agrada, ou que os
impede passar horas a navegar na
internet, ou a jogar no computador.
A resposta que sai espontânea pode
ser, simplesmente, “porque não
podemos permitir esse gasto” ou
“porque deves terminar os teus
trabalhos” ou, na melhor das
hipóteses, “porque acabarás por ser
um caprichoso”.

São respostas até certo ponto válidas,
pelo menos para sair de um
momentâneo atoleiro, mas que, sem
se pretender, podem ocultar a beleza
da virtude da temperança, fazendo
com que apareça diante dos filhos
como uma simples negação do que
atrai.

Pelo contrário, como qualquer
virtude, a temperança é
fundamentalmente afirmativa.
Capacita a pessoa para se tornar
dona de si mesma, põe ordem na



sensibilidade e na afectividade, nos
gostos e desejos, nas tendências mais
íntimas do eu: ou seja, faz-nos
procurar o equilíbrio no uso dos
bens materiais, e ajuda-nos a aspirar
ao bem melhor [1]. De modo que, de
acordo com São Tomás, a
temperança poderia situar-se na
própria raiz da vida sensível e
espiritual[2]. Não é vão que, se se
lêem as bem-aventuranças com
atenção, se observa que, de um ou de
outro modo, quase todas estão
relacionadas com esta virtude. Sem
ela não se pode ver a Deus, nem ser
consolados, nem herdar a terra e o
céu, nem suportar com paciência a
injustiça[3]: a temperança orienta as
energias humanas para mover o
moinho de todas as virtudes.

DOMÍNIO

O cristianismo não se limita a dizer
que o prazer é algo “permitido”.
Considera-o, antes, como algo



positivamente bom, pois o próprio
Deus o pôs na natureza das coisas,
como resultado da satisfação das
nossas tendências. Mas isto é
compatível com a consciência de que
o pecado original existe e
desordenou as paixões. Todos
compreendemos bem a razão pela
qual São Paulo diz faço o mal que
não quero[4]; é como se o mal e o
pecado tivessem sido enxertados no
coração humano que, depois da
queda original, se encontra na
disposição de ter que se defender de
si mesmo. Aí se revela a função da
temperança, que protege e orienta a
ordem interior das pessoas.

Um dos primeiros pontos de Caminho
pode servir para enquadrar o lugar
da temperança na vida das mulheres
e dos homens: Acostuma-te a dizer
que não[5]. S. Josemaria explicava
ao seu confessor o sentido deste
ponto, assinalando que é mais
simples dizer que sim à ambição,



aos sentidos…[6]. Numa tertúlia,
comentava que quando dizemos
que sim, tudo são facilidades; mas
quando temos que dizer que não,
surge a luta e por vezes não vem a
vitória na luta, mas a derrota.
Portanto, temos que nos habituar
a dizer que não para vencer nessa
luta. Porque dessa vitória interna
sai a paz para o nosso coração e a
paz que levamos aos nossos lares –
cada um, ao seu – e a paz que
levamos à sociedade e ao mundo
inteiro[7].

Dizer que não, em muitas ocasiões,
traz consigo uma vitória interna que
é fonte de paz. É negar-se ao que
afasta de Deus – às ambições do eu,
às paixões desordenadas – é a via
imprescindível para afirmar a
liberdade própria; é um modo de
colocar-se no mundo e frente ao
mundo.



Quando alguém diz que sim a todos e
a tudo o que o rodeia ou lhe apetece,
cai no anonimato; despersonaliza-se
de alguma forma; é como um boneco
movido pela vontade de outros.
Talvez tenhamos conhecido alguma
pessoa que seja assim, incapaz de
dizer que não aos impulsos do
ambiente ou aos desejos dos que o
rodeiam. São pessoas aduladoras em
que o aparente afã de serviço revela
falta de caráter ou, inclusive,
hipocrisia; são pessoas incapazes de
complicar a vida com um “não”.

Porque quem diz que sim a tudo, no
fundo, demonstra que, aparte de si
próprio, pouco lhe importa. Quem,
pelo contrário, sabe que guarda um
tesouro no seu coração [8], luta
contra o que se lhe opõe. Por isso,
“dizer que não” a algumas coisas é,
sobretudo, comprometer-se com
outras, situar-se no mundo, declarar
diante dos outros a sua própria
escala de valores, a sua forma de ser



e de se comportar. Implica – no
mínimo – querer forjar o caráter,
comprometer-se com o que
realmente se estima e dá-lo a
conhecer com as próprias ações.

A expressão de algo ou de alguém
“bem temperado” produz uma ideia
de solidez, de consistência: 
Temperança é domínio. Domínio
que se consegue quando se é
consciente de que nem tudo o que
experimentamos no corpo e na
alma deve deixar-se à rédea solta.
Nem tudo o que se pode fazer se
deve fazer. É mais cómodo deixar-
se arrastar pelos impulsos a que
chamam naturais; mas no fim
desse caminho cada um encontra
a tristeza, o isolamento na sua
própria miséria[9].

O homem acaba por depender das
sensações que o ambiente desperta
nele e procurando a felicidade em
sensações fugazes, falsas, que –



precisamente por serem passageiras
– nunca satisfazem. O destemperado
não pode encontrar a paz, vai
cambaleando de um lado para o
outro e acaba por se empenhar numa
procura sem fim, que se converte
numa autêntica fuga de si próprio. É
um eterno insatisfeito, que vive como
se não pudesse conformar-se com a
sua situação, como se fosse
necessário procurar sempre uma
nova sensação.

Em poucos vícios se vê melhor do
que na destemperança a servidão do
pecado. Como diz o Apóstolo, de
consciência embotada,
entregaram-se à libertinagem[10].
O destemperado parece ter perdido o
controlo de si mesmo, dedicado como
está em procurar sensações. Pelo
contrário, a temperança conta entre
os seus frutos com a serenidade e o
repouso. Não silencia nem nega os
desejos e paixões, mas torna o
homem verdadeiramente dono,



senhor. A paz é «tranquilidade na
ordem»[11], só se encontra num
coração seguro de si mesmo e
disposto a dar-se.

TEMPERANÇA E SOBRIEDADE

Como se pode ensinar a virtude da
temperança? Em numerosas
ocasiões, São Josemaria abordou a
questão, fazendo finca-pé em duas
ideias fundamentais: para educar são
necessárias a fortaleza e o exemplo e
promover a liberdade. Assim,
comentava que os pais devem
ensinar aos filhos a viver com
sobriedade, a levar uma vida um
pouco espartana, ou seja, cristã. É
difícil, mas é necessário ser
valentes: tende valentia para
educar na austeridade; senão, não
fareis nada[12].

Do que ficou dito anteriormente, é
claro que é incontestável a
importância desta virtude; mas pode
parecer surpreendente que S.



Josemaria considere que uma vida 
espartana seja sinónimo de algo 
cristão, ou ao contrário, que o cristão
se explique pelo espartano. Parece
que a solução do paradoxo está em
relacionar a vida espartana com a
importância que tem a valentia –
parte da virtude da fortaleza – para
educar a temperança.

Além disso, há que distinguir aqui
dois sentidos de valentia: em
primeiro lugar, é preciso ser valente
para assumir pessoalmente esse
modo de vida espartano – ou seja,
cristão. Ninguém dá o que não tem e
ainda mais se se considerar que para
ensinar a virtude da temperança é
capital o exemplo e a experiência
própria. Precisamente por se tratar
de uma virtude cujas ações se
dirigem ao desprendimento, é
fundamental que os educandos
vejam diante de si os seus efeitos.



Se quem é sóbrio transmite alegria e
paz de ânimo, os filhos terão um
incentivo para imitar os pais. O
modo mais simples e natural de
transmitir esta virtude é o ambiente
familiar, sobretudo quando as
crianças são pequenas. Se vêem que
os pais renunciam com elegância ao
que a eles lhes parece um capricho,
ou sacrificam o seu próprio descanso
para cuidar da família – por
exemplo, para os ajudar com os
trabalhos da escola, ou a tomar
banho ou a dar de comer aos
pequenos ou a brincar com eles –
assimilarão o sentido dessas ações e
relacioná-las-ão com a atmosfera que
se respira no lar.

Em segundo lugar, também faz falta
valentia para propor a virtude da
temperança, como um estilo de vida
bom e desejável. É verdade que
quando os pais vivem de um modo
sóbrio, será mais fácil sugeri-la
através de comportamentos



concretos. Mas por vezes, pode
assaltar-lhes a dúvida de até que
ponto não estão a interferir na
legítima liberdade dos filhos, ou a 
impor-lhes, sem direito, o seu próprio
modo de viver. Tem mesmo
cabimento que se questionem sobre
se é eficaz impor ou mandar algo que
não parece que os filhos possam ou
não queiram assumir. Se se lhes nega
um capricho, o desejo não
permanece, sobretudo quando os
seus amigos têm isso? Não se
fomenta desse modo que se sinta
“descriminado” nas suas relações
sociais? Ou, pior ainda, não será uma
ocasião para que se distancie dos
pais e que não seja sincero?

No fundo, se somos realistas, damo-
nos conta de que nenhum destes
motivos é suficientemente
convincente. Quando alguém se
comporta com sobriedade, descobre
que a temperança é um bem e que
não se trata de carregar de um modo



absurdo os filhos com um fardo
insuportável, mas de os preparar
para a vida. A sobriedade não é
simplesmente um modelo de conduta
que alguém “escolhe” e que não se
pode impor a ninguém, mas que é
uma virtude necessária para pôr um
pouco de ordem no caos que o
pecado original introduziu na
natureza humana.

Trata-se de estar conscientes de que
qualquer pessoa, portanto, deve lutar
por adquiri-la, se quer ser dono e
senhor de si mesmo. É preciso
convencer-se de que não basta o bom
exemplo para educar. Há que saber
explicar, saber fomentar situações
em que possa exercitar a virtude e, se
for caso disso, saber opor-se – e pedir
ao Senhor a força para o fazer – aos
caprichos que o ambiente e os
apetites da criança – certamente
naturais, mas mediados já por uma
incipiente concupiscência –
reclamam.



LIBERDADE E TEMPERANÇA

Para além disso, trata-se de educar
em temperança e liberdade ao
mesmo tempo: são dois âmbitos que
se podem distinguir, mas não
separar; sobretudo, porque a
liberdade “atravessa” todo o ser da
pessoa e está na base da própria
educação. A educação orienta-se
para que cada um se habilite a tomar
livremente as decisões acertadas que
configurarão a sua vida.

Não se educa com uma atitude
protetora em que, de facto, os pais
acabam por ultrapassar a vontade da
criança e controlar cada um dos seus
movimentos. Nem sequer com uma
acção tão excessivamente autoritária
que não deixa espaço para o
crescimento da personalidade e do
próprio critério. Em ambos os casos,
o resultado final se parecerá mais a
um sucedâneo de nós próprios ou a



uma caricatura de pessoa sem
caráter.

O que é acertado é ir deixando que o
filho vá tomando as suas decisões de
acordo com a sua idade; e que
aprenda a escolher fazendo-lhe ver
as consequências dos seus atos, ao
mesmo tempo que se apercebe do
apoio dos seus pais – e daquelas
pessoas que intervêm na sua
educação – para acertar naquilo que
escolhe ou, eventualmente, para
retificar uma decisão errada.

Um acontecimento que S. Josemaria
contou em diversas ocasiões sobre a
sua infância é ilustrativo: os seus
pais não transigiam com os seus
caprichos; e diante de prato de que
não gostava, a sua mãe – em vez de
lhe preparar outra coisa, dizia-lhe
“Não queres comer disto? Então não
comas” e não lhe dava mais nada…
Sempre assim, até que um dia o
menino atirou o prato contra a



parede… e os pais deixaram-na
manchada durante vários meses, de
modo que tivesse bem presentes as
consequências da sua acção[13].

A atitude dos pais de S. Josemaria
reflete a forma como se pode juntar o
respeito pela liberdade do filho com
a necessária fortaleza para não
transigir naquilo que são meros
caprichos. Logicamente, o modo de
enfrentar cada situação será diverso.
Em educação, não há receitas gerais;
o que conta é procurar o melhor para
o educando e ter bem claro – por as
ter experimentado – quais são as
coisas boas que há que lhe ensinar a
amar e quais são as coisas que lhe
podem causar danos. Em todo o caso,
convém manter e promover o
princípio do respeito à liberdade: é
preferível equivocar-se nalgumas
situações do que impor sempre o
juízo próprio; sobretudo se os filhos o
entendem como algo pouco razoável
ou mesmo arbitrário.



Esse pequeno episódio do “prato
partido” proporciona-nos, além
disso, a ocasião para reparar num
dos primeiros campos em que tem
cabimento educar a virtude da
temperança: o da comida. Tudo o que
se faça para fomentar as boas
maneiras, a moderação e a
sobriedade ajuda a adquirir essa
virtude.

Certamente, cada idade apresenta
circunstâncias específicas que fazem
com que a formação deva enfrentar-
se de modos diversos. A adolescência
requererá mais a moderação nas
relações sociais do que a infância, ao
mesmo tempo que permitirá
racionalizar melhor os motivos que
levam a viver de um modo ou de
outro, mas a temperança nas
comidas pode desenvolver-se desde
pequenos com relativa facilidade,
dotando-o de uns recursos – fortaleza
na vontade e autodomínio – que lhe
serão de indubitável utilidade



quando chegue o momento de lutar
com temperança na adolescência.

Assim, por exemplo, preparar menus
variados, saber cortar caprichos ou
coisas estranhas, animar a acabar de
comer o que não gosta, a não deixar
nada do que lhe foi servido no prato,
ensinar a usar os talheres ou a
esperar que se sirvam todos antes de
começar a comer, são modos
concretos de fortalecer a vontade da
criança. Além disso, durante a
infância, o clima familiar de
sobriedade que procuram viver os
pais – valentemente sóbrios! –
transmite-se como que por osmose,
sem que se tenha que fazer nada de
especial.

Se a comida que sobra não se deita
fora, mas se utiliza para completar
outros pratos; se os pais não comem
entre refeições, ou deixam que os
outros repitam primeiro a sobremesa
que teve tanto êxito, as crianças



crescem considerando natural tal
modo de proceder. No momento
adequado, dar-se-ão as explicações
dos motivos porque se atua dessa
forma, de modo que as possam
entender: relacionando-o com o bem
da própria saúde, ou para serem
generosos e demonstrar o carinho
que têm ao irmão, ou como um modo
de oferecer um pequeno sacrifício a
Jesus… motivos que muitas vezes as
crianças entendem melhor do que
pensam os adultos.

J.M. Martín e J. De la Vega

[1] Cfr. Catecismo da Igreja Católica,
n. 1809.

[2] Cfr. São Tomás, S. Th. II-II, q. 141,
aa. 4, 6, e S. Th. I, q. 76, a. 5.

[3] Cfr. Mt 5, 3-11.



[4] Rm 7, 19.

[5] S. Josemaria, Caminho, n. 5.

[6] S. Josemaria, Autógrafo, en P.
Rodríguez (ed.), Camino. Edición
crítico-histórica, Rialp, Madrid 20043,
p. 221.

[7] S. Josemaria, Tertulia, 28-X-1972,
en P. Rodríguez (ed.), Camino. Edición
crítico-histórica, Rialp, Madrid 20043,
p. 221.

[8] Cfr. Mt 6, 21.

[9] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
84.

[10] Ef 4, 19.

[11] Santo Agostinho, De civitate Dei,
19, 13.

[12] S. Josemaria, Tertúlia no Colégio
Castelldaura (Barcelona), 28-XI-1972.
Vid. https://

https://www.es.josemariaescriva.info/articulo/la-educacion-de-los-hijos.


www.es.josemariaescriva.info/
articulo/la-ed...

[13] Cfr. A. Vázquez de Prada, 
Josemaria Escrivá – Fundador do
Opus Dei (I), Editorial Verbo, Lisboa,
2002, p. 33

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/educar-em-

temperanca-e-sobriedade-i/ (12/12/2025)

https://www.es.josemariaescriva.info/articulo/la-educacion-de-los-hijos.
https://www.es.josemariaescriva.info/articulo/la-educacion-de-los-hijos.
https://opusdei.org/pt-pt/article/educar-em-temperanca-e-sobriedade-i/
https://opusdei.org/pt-pt/article/educar-em-temperanca-e-sobriedade-i/
https://opusdei.org/pt-pt/article/educar-em-temperanca-e-sobriedade-i/

	Educar em temperança e sobriedade (I)

