opusdei.org

Educar em
temperanca e
sobriedade (I)

"Tende fortaleza para educar
em austeridade — dizia Sao
Josemaria a um grupo de
familias — se ndo, nao fareis
nada". Este novo texto editorial
da série dedicada a familia
centra-se nesta virtude.

11/03/2011

Na tarefa da educacdo, quando os
pais negam aos filhos algum desejo, é
facil que eles perguntem por que nado



podem seguir a moda, ou comer algo
que ndo lhes agrada, ou que 0s
impede passar horas a navegar na
internet, ou a jogar no computador.
A resposta que sai espontanea pode
ser, simplesmente, “porque nado
podemos permitir esse gasto” ou
“porque deves terminar os teus
trabalhos” ou, na melhor das
hipdteses, “porque acabaras por ser
um caprichoso”.

Sao respostas até certo ponto validas,
pelo menos para sair de um
momentaneo atoleiro, mas que, sem
se pretender, podem ocultar a beleza
da virtude da temperanca, fazendo
com que apareca diante dos filhos
como uma simples negacdo do que
atrai.

Pelo contrario, como qualquer
virtude, a temperanca é
fundamentalmente afirmativa.
Capacita a pessoa para se tornar
dona de si mesma, pde ordem na



sensibilidade e na afectividade, nos
gostos e desejos, nas tendéncias mais
intimas do eu: ou seja, faz-nos
procurar o equilibrio no uso dos
bens materiais, e ajuda-nos a aspirar
ao bem melhor [1]. De modo que, de
acordo com Sao Tomas, a
temperanca poderia situar-se na
propria raiz da vida sensivel e
espiritual[2]. Ndo é vao que, se se
léem as bem-aventurancas com
atencdo, se observa que, de um ou de
outro modo, quase todas estao
relacionadas com esta virtude. Sem
ela ndo se pode ver a Deus, nem ser
consolados, nem herdar a terra e o
céu, nem suportar com paciéncia a
injustica[3]: a temperanca orienta as
energias humanas para mover o
moinho de todas as virtudes.

DOMINIO

O cristianismo nao se limita a dizer
que o prazer é algo “permitido”.
Considera-o, antes, como algo



positivamente bom, pois o proprio
Deus o p0s na natureza das coisas,
como resultado da satisfagdo das
nossas tendéncias. Mas isto é
compativel com a consciéncia de que
0 pecado original existe e
desordenou as paixdes. Todos
compreendemos bem a razo pela
qual Sdo Paulo diz faco o mal que
nao quero[4]; é como se o mal e 0
pecado tivessem sido enxertados no
coracdo humano que, depois da
queda original, se encontra na
disposicdo de ter que se defender de
si mesmo. Ai se revela a funcao da
temperanca, que protege e orienta a
ordem interior das pessoas.

Um dos primeiros pontos de Caminho
pode servir para enquadrar o lugar
da temperanca na vida das mulheres
e dos homens: Acostuma-te a dizer
que ndol[5]. S. Josemaria explicava
ao seu confessor o sentido deste
ponto, assinalando que é mais
simples dizer que sim a ambicao,



aos sentidos...[6]. Numa tertulia,
comentava que quando dizemos
que sim, tudo sdo facilidades; mas
quando temos que dizer que ndo,
surge a luta e por vezes ndao vem a
vitoria na luta, mas a derrota.
Portanto, temos que nos habituar
a dizer que ndo para vencer nessa
luta. Porque dessa vitoria interna
sai a paz para o nosso coragdo e a
paz que levamos aos nossos lares -
cada um, ao seu - e a paz que
levamos a sociedade e ao mundo
inteiro[7].

Dizer que ndo, em muitas ocasioes,
traz consigo uma vitdria interna que
é fonte de paz. E negar-se ao que
afasta de Deus — as ambicdes do eu,
as paixoOes desordenadas - € a via
imprescindivel para afirmar a
liberdade propria; ¢ um modo de
colocar-se no mundo e frente ao
mundo.



Quando alguém diz que sim a todos e
a tudo o que o rodeia ou lhe apetece,
cai no anonimato; despersonaliza-se
de alguma forma; é como um boneco
movido pela vontade de outros.
Talvez tenhamos conhecido alguma
pessoa que seja assim, incapaz de
dizer que ndo aos impulsos do
ambiente ou aos desejos dos que o
rodeiam. Sdo pessoas aduladoras em
que o aparente afa de servico revela
falta de carater ou, inclusive,
hipocrisia; sdo pessoas incapazes de
complicar a vida com um “ndo”.

Porque quem diz que sim a tudo, no
fundo, demonstra que, aparte de si
proprio, pouco lhe importa. Quem,
pelo contrario, sabe que guarda um
tesouro no seu coracdo [8], luta
contra o que se lhe opde. Por isso,
“dizer que nao” a algumas coisas é,
sobretudo, comprometer-se com
outras, situar-se no mundo, declarar
diante dos outros a sua propria
escala de valores, a sua forma de ser



e de se comportar. Implica — no
minimo - querer forjar o carater,
comprometer-se com o que
realmente se estima e da-lo a
conhecer com as proprias agoes.

A expressao de algo ou de alguém
“bem temperado” produz uma ideia
de solidez, de consisténcia:
Temperanca é dominio. Dominio
que se consegue quando se é
consciente de que nem tudo o que
experimentamos no corpo e na
alma deve deixar-se a rédea solta.
Nem tudo o que se pode fazer se
deve fazer. E mais comodo deixar-
se arrastar pelos impulsos a que
chamam naturais; mas no fim
desse caminho cada um encontra
a tristeza, o isolamento na sua
propria miséria[9].

O homem acaba por depender das
sensacOes que o ambiente desperta
nele e procurando a felicidade em
sensacoes fugazes, falsas, que —



precisamente por serem passageiras
—nunca satisfazem. O destemperado
ndo pode encontrar a paz, vai
cambaleando de um lado para o
outro e acaba por se empenhar numa
procura sem fim, que se converte
numa auténtica fuga de si préprio. E
um eterno insatisfeito, que vive como
se ndo pudesse conformar-se com a
sua situacdo, como se fosse
necessario procurar sempre uma
nova sensacao.

Em poucos vicios se vé melhor do
que na destemperanca a servidao do
pecado. Como diz o Apdstolo, de
consciéncia embotada,
entregaram-se a libertinagem[10].
O destemperado parece ter perdido o
controlo de si mesmo, dedicado como
esta em procurar sensacoes. Pelo
contrario, a temperanca conta entre
0s seus frutos com a serenidade e o
repouso. Nao silencia nem nega os
desejos e paixdes, mas torna o
homem verdadeiramente dono,



senhor. A paz é «tranquilidade na
ordem»[11], s6 se encontra num
coracao seguro de si mesmo e
disposto a dar-se.

TEMPERANCA E SOBRIEDADE

Como se pode ensinar a virtude da
temperanc¢a? Em numerosas
ocasides, Sdo Josemaria abordou a
questdo, fazendo finca-pé em duas
ideias fundamentais: para educar sdo
necessarias a fortaleza e o exemplo e
promover a liberdade. Assim,
comentava que os pais devem
ensinar aos filhos a viver com
sobriedade, a levar uma vida um
pouco espartana, ou seja, crista. E
dificil, mas é necessario ser
valentes: tende valentia para
educar na austeridade; sendao, ndao
fareis nada[12].

Do que ficou dito anteriormente, é
claro que é incontestavel a
importancia desta virtude; mas pode
parecer surpreendente que S.



Josemaria considere que uma vida
espartana seja sinonimo de algo
cristdo, ou ao contrario, que o cristdo
se explique pelo espartano. Parece
que a solucdo do paradoxo esta em
relacionar a vida espartana com a
importancia que tem a valentia -
parte da virtude da fortaleza — para
educar a temperanca.

Além disso, ha que distinguir aqui
dois sentidos de valentia: em
primeiro lugar, é preciso ser valente
para assumir pessoalmente esse
modo de vida espartano — ou seja,
cristdo. Ninguém da o que néo tem e
ainda mais se se considerar que para
ensinar a virtude da temperanca é
capital o exemplo e a experiéncia
propria. Precisamente por se tratar
de uma virtude cujas agoes se
dirigem ao desprendimento, é
fundamental que os educandos
vejam diante de si os seus efeitos.



Se quem € sobrio transmite alegria e
paz de animo, os filhos terdo um
incentivo para imitar os pais. O
modo mais simples e natural de
transmitir esta virtude é o ambiente
familiar, sobretudo quando as
criancas sdo pequenas. Se véem que
0s pais renunciam com elegancia ao
que a eles lhes parece um capricho,
ou sacrificam o seu proprio descanso
para cuidar da familia — por
exemplo, para os ajudar com 0s
trabalhos da escola, ou a tomar
banho ou a dar de comer aos
pequenos ou a brincar com eles —
assimilardo o sentido dessas acoes e
relaciond-las-do com a atmosfera que
se respira no lar.

Em segundo lugar, também faz falta
valentia para propor a virtude da
temperanca, como um estilo de vida
bom e desejavel. E verdade que
quando os pais vivem de um modo
sobrio, sera mais facil sugeri-la
através de comportamentos



concretos. Mas por vezes, pode
assaltar-lhes a duvida de até que
ponto ndo estdo a interferir na
legitima liberdade dos filhos, ou a
impor-lhes, sem direito, o seu proprio
modo de viver. Tem mesmo
cabimento que se questionem sobre
se é eficaz impor ou mandar algo que
ndo parece que os filhos possam ou
nao queiram assumir. Se se lhes nega
um capricho, o desejo ndo
permanece, sobretudo quando os
seus amigos tém isso? Nao se
fomenta desse modo que se sinta
“descriminado” nas suas relacoes
sociais? Ou, pior ainda, ndo sera uma
ocasido para que se distancie dos
pais e que nio seja sincero?

No fundo, se somos realistas, damo-
nos conta de que nenhum destes
motivos é suficientemente
convincente. Quando alguém se
comporta com sobriedade, descobre
que a temperancga é um bem e que
ndo se trata de carregar de um modo



absurdo os filhos com um fardo
insuportavel, mas de os preparar
para a vida. A sobriedade néo é
simplesmente um modelo de conduta
que alguém “escolhe” e que néo se
pode impor a ninguém, mas que €
uma virtude necessaria para por um
pouco de ordem no caos que o
pecado original introduziu na
natureza humana.

Trata-se de estar conscientes de que
qualquer pessoa, portanto, deve lutar
por adquiri-la, se quer ser dono e
senhor de si mesmo. E preciso
convencer-se de que ndo basta o hom
exemplo para educar. Ha que saber
explicar, saber fomentar situacoes
em que possa exercitar a virtude e, se
for caso disso, saber opor-se — e pedir
ao Senhor a forca para o fazer — aos
caprichos que o ambiente e o0s
apetites da crianca — certamente
naturais, mas mediados ja por uma
incipiente concupiscéncia —
reclamam.



LIBERDADE E TEMPERANCA

Para além disso, trata-se de educar
em temperanca e liberdade ao
mesmo tempo: sdo dois ambitos que
se podem distinguir, mas ndo
separar; sobretudo, porque a
liberdade “atravessa” todo o ser da
pessoa e esta na base da propria
educacdo. A educacao orienta-se
para que cada um se habilite a tomar
livremente as decisdes acertadas que
configurardo a sua vida.

Néo se educa com uma atitude
protetora em que, de facto, os pais
acabam por ultrapassar a vontade da
crianca e controlar cada um dos seus
movimentos. Nem sequer com uma
accao tao excessivamente autoritaria
que ndo deixa espaco para o
crescimento da personalidade e do
proprio critério. Em ambos os casos,
o resultado final se parecera mais a
um sucedaneo de nds proprios ou a



uma caricatura de pessoa sem
carater.

O que € acertado € ir deixando que o
filho va tomando as suas decisdes de
acordo com a sua idade; e que
aprenda a escolher fazendo-lhe ver
as consequéncias dos seus atos, ao
mesmo tempo que se apercebe do
apoio dos seus pais — e daquelas
pessoas que intervém na sua
educacdo — para acertar naquilo que
escolhe ou, eventualmente, para
retificar uma decisdo errada.

Um acontecimento que S. Josemaria
contou em diversas ocasides sobre a
sua infancia é ilustrativo: os seus
pais ndo transigiam com os seus
caprichos; e diante de prato de que
ndo gostava, a sua mae — em vez de
lhe preparar outra coisa, dizia-lhe
“Nao queres comer disto? Entdo ndo
comas” e ndo lhe dava mais nada...
Sempre assim, até que um dia o
menino atirou o prato contra a



parede... e 0s pais deixaram-na
manchada durante varios meses, de
modo que tivesse bem presentes as
consequéncias da sua accao[13].

A atitude dos pais de S. Josemaria
reflete a forma como se pode juntar o
respeito pela liberdade do filho com
a necessaria fortaleza para nao
transigir naquilo que sdo meros
caprichos. Logicamente, o modo de
enfrentar cada situacdo sera diverso.
Em educacdo, ndo hd receitas gerais;
0 que conta é procurar o melhor para
0 educando e ter bem claro — por as
ter experimentado — quais sdo as
coisas boas que ha que lhe ensinar a
amar e quais sdo as coisas que lhe
podem causar danos. Em todo o caso,
convém manter e promover o
principio do respeito a liberdade: é
preferivel equivocar-se nalgumas
situacdes do que impor sempre o
juizo proprio; sobretudo se os filhos o
entendem como algo pouco razoavel
ou mesmo arbitrario.



Esse pequeno episodio do “prato
partido” proporciona-nos, além
disso, a ocasido para reparar num
dos primeiros campos em que tem
cabimento educar a virtude da
temperanca: o da comida. Tudo o que
se faca para fomentar as boas
maneiras, a moderacdo e a
sobriedade ajuda a adquirir essa
virtude.

Certamente, cada idade apresenta
circunstancias especificas que fazem
com que a formacao deva enfrentar-
se de modos diversos. A adolescéncia
requerera mais a moderacgdo nas
relacgdes sociais do que a infancia, ao
mesmo tempo que permitira
racionalizar melhor os motivos que
levam a viver de um modo ou de
outro, mas a temperanca nas
comidas pode desenvolver-se desde
pequenos com relativa facilidade,
dotando-o de uns recursos — fortaleza
na vontade e autodominio — que lhe
serdo de indubitavel utilidade



quando chegue o momento de lutar
com temperanca na adolescéncia.

Assim, por exemplo, preparar menus
variados, saber cortar caprichos ou
coisas estranhas, animar a acabar de
comer o que ndo gosta, a ndo deixar
nada do que lhe foi servido no prato,
ensinar a usar os talheres ou a
esperar que se sirvam todos antes de
comecar a comer, sdo modos
concretos de fortalecer a vontade da
crianga. Além disso, durante a
infancia, o clima familiar de
sobriedade que procuram viver os
pais — valentemente sobrios! —
transmite-se como que por 0Smose,
sem que se tenha que fazer nada de
especial.

Se a comida que sobra nao se deita
fora, mas se utiliza para completar
outros pratos; se 0s pais ndo comem
entre refeicdes, ou deixam que 0s
outros repitam primeiro a sobremesa
que teve tanto éxito, as criangas



crescem considerando natural tal
modo de proceder. No momento
adequado, dar-se-ao as explicacdes
dos motivos porque se atua dessa
forma, de modo que as possam
entender: relacionando-o com o bem
da propria saude, ou para serem
generosos e demonstrar o carinho
que tém ao irmdo, ou como um modo
de oferecer um pequeno sacrificio a
Jesus... motivos que muitas vezes as
criancas entendem melhor do que
pensam os adultos.

J.M. Martin e J. De la Vega

[1] Cfr. Catecismo da Igreja Catdlica,
n. 1809.

[2] Cfr. Sdo Tomas, S. Th. II-11, q. 141,
aa.4,6,eS.Th.1,q. 76, a. 5.

[3] Cfr. Mt 5, 3-11.



[4] Rm 7, 19.
[5] S. Josemaria, Caminho, n. 5.

[6] S. Josemaria, Autdgrafo, en P.
Rodriguez (ed.), Camino. Edicion
critico-historica, Rialp, Madrid 20043,
p- 221.

[7] S. Josemaria, Tertulia, 28-X-1972,
en P. Rodriguez (ed.), Camino. Edicion
critico-historica, Rialp, Madrid 20043,
p- 221.

[8] Cfr. Mt 6, 21.

[9] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
84.

[10] Ef 4, 19.

[11] Santo Agostinho, De civitate Dei,
19, 13.

[12] S. Josemaria, Tertulia no Colégio
Castelldaura (Barcelona), 28-XI-1972.
Vid. https://


https://www.es.josemariaescriva.info/articulo/la-educacion-de-los-hijos.

www.es.josemariaescriva.info/
articulo/la-ed...

[13] Cfr. A. Vazquez de Prada,
Josemaria Escriva — Fundador do
Opus Dei (I), Editorial Verbo, Lisboa,
2002, p. 33

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/educar-em-
temperanca-e-sobriedade-i/ (12/12/2025)


https://www.es.josemariaescriva.info/articulo/la-educacion-de-los-hijos.
https://www.es.josemariaescriva.info/articulo/la-educacion-de-los-hijos.
https://opusdei.org/pt-pt/article/educar-em-temperanca-e-sobriedade-i/
https://opusdei.org/pt-pt/article/educar-em-temperanca-e-sobriedade-i/
https://opusdei.org/pt-pt/article/educar-em-temperanca-e-sobriedade-i/

	Educar em temperança e sobriedade (I)

