
opusdei.org

Trabalhar bem,
trabalhar por amor
(5): Trabalho de
Deus

"Não vos digo: abandonai a
cidade e afastai-vos dos
negócios dos cidadãos. Não.
Permanecei onde estais, mas
praticai a virtude". Dizia-o um
santo do século IV e repetia-o S.
Josemaria, ao proclamar que na
vida corrente, feita de trabalho,
nos espera Deus.

06/05/2009



S. Josemaria costumava falar da 
novidade velha da mensagem que
recebeu de Deus: velho como o
Evangelho e como o Evangelho
novo[1]. Velho, pois o espírito do Opus
Dei é o que viveram os primeiros
cristãos, que se sabiam chamados à
santidade e ao apostolado sem sair
do mundo, nas suas ocupações e
tarefas diárias. Por isso, a maneira
mais fácil de entender o Opus Dei é
pensar na vida dos primeiros
cristãos. Eles viviam
profundamente a sua vocação
cristã; procuravam seriamente a
perfeição a que eram chamados,
pelo facto, simples e sublime, do
Batismo[2].

O Fundador do Opus Dei enchia-se de
alegria ao encontrar nos escritos dos
antigos Padres da Igreja traços desta
mensagem. As palavras que São João
Crisóstomo dirige aos fiéis no século
IV são bem claras a este respeito:
«Não vos digo: abandonai a cidade e



afastai-vos dos negócios dos
cidadãos. Não. Permanecei onde
estais, mas praticai a virtude. Para
dizer a verdade, gostaria mais que
brilhassem pela sua virtude os que
vivem nas cidades, do que os que
foram viver para os montes. Porque
disso resultaria um bem imenso, já
que ninguém acende uma luz e a põe
debaixo do alqueire... E não me digas
que: tenho filhos, tenho mulher,
tenho que atender a casa e não posso
cumprir o que me dizes. Se não
tivesses nada disso e fosses tíbio,
tudo estava perdido; apesar de tudo
isso que te rodeia, se és fervoroso,
praticarás a virtude. Só se requer
uma coisa: uma disposição generosa.
Se existe, nem a idade, nem a
pobreza, nem a riqueza, nem os
negócios, nem qualquer outra coisa
pode constituir obstáculo à virtude.
E, de verdade, velhos e jovens;
casados e pais de família; artesãos e
soldados, cumpriram já quanto foi
mandado pelo Senhor. Jovem era



David; José, escravo; Áquila exercia
uma profissão manual; a vendedora
de púrpura estava á frente de uma
oficina; outro era guarda de uma
prisão; outro centurião, como
Cornélio; outro estava doente, como
Timóteo; outro era um escravo
fugitivo, como Onésimo, e, no
entanto, nada disso foi obstáculo
para nenhum deles, e todos
brilharam pela sua virtude: homens
e mulheres, jovens e velhos, escravos
e livres, soldados e civis»[3].

As circunstâncias da vida corrente
não são obstáculo, mas sim matéria e
caminho de santificação. Com as
debilidades defeitos próprios de cada
um, somos, como aqueles primeiros
discípulos, cidadãos cristãos que
querem responder inteiramente às
exigências da sua fé[4]. O espírito do
Opus Dei dirige-se a cristãos que não
necessitam de sair do seu próprio
lugar para encontrar e amar a Deus,
precisamente porque — como



recordou João Paulo II glosando os
ensinamentos de São Josemaria — «o
Senhor quer entrar em comunhão de
amor com cada um dos seus filhos,
na trama das ocupações de cada dia,
no contexto habitual em que se
desenvolve a existência»[5].

Por isso, exclamava o nosso Padre: 
Ao suscitar nestes anos a Sua Obra,
o Senhor quis que nunca mais se
desconheça ou se esqueça a
verdade de que todos se devem
santificar e de que à maioria dos
cristãos corresponde santificarem-
se no mundo, no trabalho habitual.
Por isso, enquanto houver homens
na terra, existirá a Obra. Sempre
se produzirá este fenómeno: que
haja pessoas de todas as profissões
e ofícios, que procurem a
santidade no seu estado, nessa
profissão ou nesse seu ofício,
sendo almas contemplativas no
meio da rua[6].



Os ensinamentos que São Josemaria
transmitiu com a sua palavra e os
seus escritos, juntamente com o seu
exemplo, constituem um espírito com
traços característicos, como o sentido
da filiação divina, a contemplação na
vida corrente, a fusão de alma
sacerdotal e mentalidade laical, o
amor à liberdade e a alegria dos
filhos de Deus... Estes e todos os
outros aspectos dos ensinamentos do
Fundador do Opus Dei não são
elementos simplesmente justapostos,
mas chispas de um único espírito
capaz de informar e penetrar todos
os momentos e circunstâncias da
vida.

Do mesmo modo que uma porta roda
com naturalidade à em torno do seu
eixo, assim também o espírito da
Obra se apoia, como no seu gonzo,
no trabalho corrente, no trabalho
profissional exercido no meio do
mundo[7]. O gonzo não é mais
importante do que a porta, mas um



elemento que ocupa uma posição
singular. Assim como não serviria
para nada um gonzo sozinho, sem
porta, do mesmo modo não teria
sentido — por muito que brilhasse —
um trabalho profissional isolado do
conjunto, convertido no fim de si
mesmo: um trabalho que não fosse 
eixo da santificação de toda a vida
corrente, familiar e social. Mas ao
mesmo tempo, o que seria da porta
sem o eixo? Para nós, o trabalho
profissional e os deveres familiares e
sociais são elementos inseparáveis da
unidade de vida, imprescindível para
nos santificarmos e santificar o
mundo a partir de dentro,
configurando a sociedade humana
segundo o querer de Deus[8].

O nosso trabalho profissional pode
ser, efectivamente, trabalho de Deus, 
operatio Dei, porque somos filhos
adoptivos de Deus e formamos uma
só coisa com Cristo. O Filho
Unigénito fez-se Homem para nos



unirmos a Si — como os membros de
um corpo estão unidos à cabeça — e
agir através de nós.
Verdadeiramente, somos de Cristo
como Cristo é de Deus[9]. Ele vive e
age no cristão através da graça.

São Josemaria pregou
incansavelmente que qualquer
trabalho honesto se pode santificar
— fazer-se santo — converter-se em
obra de Deus. E que o trabalho assim
santificado nos identifica com Cristo
— perfeito Deus e perfeito Homem —
santifica-nos e aperfeiçoa-nos,
fazendo-nos imagem Sua. É hora de
nós, os cristãos dizermos bem alto
que o trabalho é um dom de
Deus[10]; não um castigo ou maldição,
mas uma realidade querida e
abençoada pelo Criador antes do
pecado original[11], uma realidade
que o Filho de Deus encarnado
assumiu em Nazaré, onde levou uma
vida de longos anos de trabalho
quotidiano em companhia de Santa



Maria e de São José, sem brilho
humano mas com esplendor divino. 
Nas mãos de Jesus, o trabalho – e
um trabalho profissional,
semelhante ao que milhões de
homens realizam, em todo o
mundo – converte-se em tarefa
divina, em actividade redentora,
em caminho de salvação[12]. O
próprio esforço que o trabalho exige
foi elevado por Cristo a instrumento
de libertação do pecado, de redenção
e santificação[13]. Não existe trabalho
humano limpo que não possa
«transformar-se e âmbito e matéria
de santificação, em terreno de
exercício das virtudes e em diálogo
de amor»[14].

Nas nossas mãos, como nas de Cristo,
o trabalho há-de converter-se em
oração a Deus e em serviço aos
homens para corredenção da
humanidade inteira. O Criador tinha
formado o homem do barro da terra
e tinha-o feito participante do seu



poder criador para que aperfeiçoasse
a criação, transformando-a com o
seu engenho[15]. No entanto, depois
do pecado, em vez de elevar as
realidades desta terra à glória de
Deus por meio do trabalho, o homem
frequentemente fica cego e degrada-
se. Mas Jesus converteu o barro em
colírio para curar a nossa cegueira,
de modo semelhante ao que fez com
o cego de nascimento[16]. Quando
descobrimos que é possível santificar
o trabalho, tudo se ilumina com um
novo sentido e começamos a ver e a
amar a Deus — a ser contemplativos
— nas situações que antes pareciam
monótonas e vulgares ou se
reaslizavam num horizonte apenas
terreno, sem alcance eterno e
sobrenatural.

Apresenta-se diante de nós um
esplêndido panorama: santificar o
trabalho, santificar-se no trabalho,
santificar com o trabalho[17]. Somos
protagonistas do desígnio divino de



pôr Cristo no cume de todas as
actividades humanas. Desígnio que
Deus quis que o nosso Padre
compreendesse com uma visão
clarividente que o levava a escrever,
cheio de fé na graça e de confiança
na nossa correspondência: 
Contemplo já, ao longo dos tempos,
até ao último dos meus filhos —
porque somos filhos de Deus,
repito — actuar profissionalmente,
com sabedoria de artista, com
felicidade de poeta, com segurança
de professor e com um pudor mais
persuasivo do que a eloquência,
procurando — ao procurar a
perfeição cristã na sua profissão e
no seu estado no mundo — o bem
de toda a humanidade[18].

Oh Deus, quão preciosa é a Tua
misericórdia! Por isso os filhos dos
homens à sombra das Tuas asas se
acolhem (...). Em Ti está a fonte da
vida e na Tua luz veremos a Luz[19]. A
Santíssima Trindade concedeu ao



nosso Padre a Sua luz para que
contemplasse profundamente o
mistério de Jesus Cristo, luz dos
homens[20]; outorgou-lhe «uma
vivíssima contemplação do mistério
do Verbo Encarnado, graças à qual
compreendeu com profundidade que
o enredado das realidades humanas
se compenetra intimamente, no
coração do homem renascido em
Cristo, com a economia da vida
sobrenatural, convertendo-se assim
em lugar e meio de santificação»[21].
O espírito da Obra já iluminou a vida
de uma multidão de homens e
mulheres das mais diversas
condições e culturas, que
empreenderam a aventura de ser
santos na naturalidade da vida
corrente. Uma aventura de amor a
Deus, abnegado e forte, que enche a
alma de felicidade e semeia no
mundo a paz de Cristo[22].

João Paulo II convidou a seguir
fielmente o exemplo de São



Josemaria. «Seguindo as pegadas do
vosso Fundador, prossegui com zelo
e fidelidade a vossa missão. Mostrai
com o vosso esforço diário que o
amor de Cristo pode animar todo o
arco da existência»[23]. Contamos
sobretudo com a intercessão da
Nossa Mãe. Pedimos-lhe a Ela que
nos prepare diariamente o caminho
e no-lo conserve sempre. Cor Mariae
dulcissimum, iter para tutum!, iter
serva tutum!

[1] S. Josemaria Escrivá, Temas
Actuais do Cristianismo, n. 24.

[2] Ibid.

[3] S. João Crisóstomo, In Matth.
hom., XLIII, 5.

[4] S. Josemaria Escrivá, Temas
Actuais do Cristianismo, n. 24.



[5] João Paulo II, Alocução na
Audiência aos participantes no
Congresso "A grandeza da vida
corrente", 12-I-2002, n. 2.

[6] S. Josemaria Escrivá, Carta 9-
I-1932

[7] S. Josemaria Escrivá, Cristo que
passa, n. 45.

[8] Cfr. Conc. Vaticano II, Cons. dogm.
Lumen gentium, n. 33.

[9] Cfr. Jo 6, 56-57; XVII, 23; 1 Co 3, 23;
Col 1, 26-29; Gal 2, 20; Rm 8, 10-11.

[10] S. Josemaria Escrivá, Cristo que
passa, n. 47.

[11] Cfr. Gn 2I, 15.

[12] S. Josemaria Escrivá, Temas
Actuais do Cristianismo, n. 55.



[13] Cfr. 1 Cor 6, 11.

[14] João Paulo II, Alocução na
Audiência aos participantes no
Congresso "A grandeza da vida
corrente", 12-I-2002, n. 2.

[15] Cfr. Gn 2, 7, 15.

[16] Cfr. Jo 7, 7.

[17] S. Josemaria Escrivá, Cristo que
passa, n. 44.

[18] S. Josemaria Escrivá,, Carta 9-
I-1932, n. 4.

[19] Sal 35, 8, 10.

[20] Jo 1, 4.

[21] Congregação para as Causas dos
Santos, Decreto sobre o exercício
heróico das virtudes do Servo de Deus
Josemaría Escrivá de Balaguer,
Fundador do Opus Dei, 9-IV-1990, §3.

[22] Cfr. Ef 1, 10.



[23] João Paulo II, Alocução na
Audiência aos participantes no
Congresso "A grandeza da vida
corrente", 12-I-2002, n. 4.

As fotografías deste artigo estão sob
licença Creative Commons,
respetivamente, de: catdancing,
ciro_40tokyo, danncer, moriza, drp e
jordi.martorell.

J. López

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/editorial-
trabalho-de-deus/ (18/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/editorial-trabalho-de-deus/
https://opusdei.org/pt-pt/article/editorial-trabalho-de-deus/
https://opusdei.org/pt-pt/article/editorial-trabalho-de-deus/

	Trabalhar bem, trabalhar por amor (5): Trabalho de Deus

