
opusdei.org

A arte da oração

Oração: diálogo do homem com
Deus, de coração a coração.
Uma relação na qual o homem
pode pôr cada vez mais
empenho, como se sugere neste
texto.

01/05/2011

«Se o cristianismo – dizia João Paulo
II – se há de distinguir no nosso
tempo, sobretudo, pela “arte da
oração”, como não sentir uma
renovada necessidade de estar
longos tempos em conversa
espiritual, em adoração silenciosa,



em atitude de amor, diante de Cristo
presente no Santíssimo Sacramento?
Quantas vezes, meus queridos
irmãos e irmãs, fiz esta experiência e
nela encontrei força, consolo e
apoio!»[1].

Com toda a tua alma

Queremos amar Deus Pai com todas
as nossas forças, pôr a alma na
oração, com todas as suas potências:
a inteligência e a vontade, a
memória, a imaginação e os
sentimentos. O Senhor serve-se delas,
sucessiva ou simultaneamente, como
vias para entrar em diálogo
connosco.

Não há dois tempos de oração iguais.
O Espírito Santo, fonte de contínua
novidade, toma a iniciativa, atua e
espera. Às vezes espera uma luta a
seco, quando parece que não vem
nenhuma resposta: nota-se então
mais o esforço da vontade, sereno e
tenaz, por fazer atos de fé e de amor,



por Lhe contar coisas, por aplicar a
inteligência e a imaginação à Sagrada
Escritura, a textos da liturgia ou de
autores espirituais; procurando-O
com palavras ou apenas olhando-O.
A atitude de procura é já diálogo que
transforma, embora às vezes pareça
que não encontra eco.

Outras vezes irrompem ideias ou
afetos que dão fluidez aos tempos de
oração e nos ajudam a aperceber-nos
da presença de Deus. Nuns e noutros
casos – com afetos, ideias, com
vontade, ou sem ela – trata-se de que
ponhamos as nossas potências nas
mãos do Espírito Santo. Somos seus e
Ele disse: «Não posso Eu fazer o que
quero com o que é meu?»[2]. «Oração
mental é diálogo com Deus, de
coração a coração, em que intervém
a alma toda: a inteligência e a
imaginação, a memória e a vontade.
Uma meditação que contribui para
dar valor sobrenatural à nossa pobre



vida humana, à nossa vida corrente e
diária»[3].

A única regra que Deus quis seguir é
a que Se impôs ao criar-nos livres,
esperar a nossa filial colaboração. Ao
dispormo-nos para a oração, fá-lo-
emos como filhos, lutando por
manter a atenção neste Pai que quer
falar connosco. Ao fim e ao cabo, o
que se espera da nossa parte não é
que haja facilidade na inteligência,
ou que se inflame o coração com
afetos. O importante é a
determinação por manter a abertura
ao diálogo, sem deixar decair essa
atitude por rotina ou desalento.

Oração e plenitude

Deus fala de muitas maneiras; a
oração é sobretudo escuta e resposta.
Fala na Escritura, na liturgia, na
direção espiritual, através do mundo
e nas circunstâncias da vida: no
trabalho, nas vicissitudes do dia ou
no convívio com os outros. Para



aprender esta linguagem divina
convém dedicar algum tempo a estar
a sós com Deus.

Falar com Deus é deixar que Ele vá
ganhando protagonismo no nosso
ser. Meditar a vida de Cristo permite
entender a nossa história pessoal,
para a abrir à graça. Queremos que
entre, para que transforme a nossa
vida em reflexo fiel da Sua. Deus Pai
«predestinou-nos para sermos
conformes com a imagem do Seu
Filho»[4], e quer ver Cristo formado
em nós[5], para que possamos
exclamar: «Já não sou eu que vivo, é
Cristo que vive em mim»[6].

Especialmente no Novo Testamento,
o melhor livro de meditação,
contemplamos os mistérios de Cristo:
revivemos o nascimento em Belém, a
vida escondida em Nazaré, as
angústias da Paixão... Esta
assimilação ao Filho é realizada pelo
Espírito Santo com eficácia; mas não



é um processo mecânico diante do
qual o batizado seria apenas um
espectador assombrado; podemos
colaborar filialmente com a ação
divina, dispondo bem a vontade,
aplicando a imaginação e a
inteligência, dando largas aos bons
afetos.

Era isto que fazia São Josemaria,
quando entendia os seus próprios
sofrimentos, ao considerar a agonia
de Cristo: «E eu, que também quero
cumprir a Santíssima Vontade de
Deus, seguindo os passos do Mestre,
poderei queixar-me, se encontro por
companheiro de caminho o
sofrimento? Constituirá um sinal
certo da minha filiação, porque me
trata como ao Seu Divino Filho. E,
então, como Ele, poderei gemer e
chorar sozinho no meu Getsémani;
mas, prostrado por terra,
reconhecendo O meu nada, subirá ao
Senhor um grito saído do íntimo da



minha alma: Pater mi, Abba,
Pater, ...fiat!»[7].

A Deus falamos quando oramos, e
ouvimo-l’O quando lemos as palavras
divinas[8]; «a oração deve
acompanhar a leitura da Sagrada
Escritura para que se realize o
diálogo de Deus com o homem»[9], um
diálogo no qual o Pai nos fala do
Filho, para que sejamos outros
Cristos, o próprio Cristo. Vale a pena
mobilizar as nossas potências à hora
de rezar com o Evangelho. «Primeiro,
imaginas a cena ou o mistério, que te
servirá para te recolheres e
meditares. Depois, aplicas o
entendimento, para considerar
aquele traço da vida do Mestre (…).
Conta-lhe então o que te costuma
suceder nestes assuntos, o que se
passa contigo, o que te está a
acontecer. Mantém-te atento, porque
talvez Ele queira indicar-te alguma
coisa: surgirão essas moções



interiores, o caíres em ti, as
admoestações»[10].

Trata-se, em resumo, de rezar sobre
a nossa vida para a viver como Deus
espera. É muito necessário,
especialmente para os que procuram
santificar-se no trabalho. «Que obras
serão as tuas, se não as meditaste na
presença do Senhor, para as
ordenares? Sem essa conversa com
Deus, como poderás acabar com
perfeição a atividade do dia?»[11].

Ao contemplar, por um lado, os
mistérios de Jesus e, por outro, os
acontecimentos da nossa existência,
aprendemos a rezar como Cristo,
cuja oração estava toda «nesta
adesão amorosa do seu coração de
homem ao “mistério da vontade” do
Pai (Ef 1, 9)»[12]; aprendemos a rezar
como um filho de Deus, seguindo o
exemplo de São Josemaria. «A minha
oração, diante de qualquer
circunstância, tem sido a mesma,



com tonalidades diferentes. Tenho-
lhe dito: Senhor, Tu colocaste-me
aqui; Tu confiaste-me isto ou aquilo,
e eu confio em Ti. Sei que és meu Pai
e tenho visto sempre que as crianças
confiam absolutamente nos pais. A
minha experiência sacerdotal
confirmou-me que este abandono
nas mãos de Deus leva as almas a
adquirir uma piedade forte,
profunda e serena, que impele a
trabalhar constantemente com
retidão de intenção»[13].

A oração é o meio privilegiado para
amadurecer. É parte imprescindível
desse processo pelo qual o centro de
gravidade se transfere do amor
próprio para o amor a Deus e aos
outros por Ele. A personalidade
madura tem peso, consistência,
continuidade, traços bem definidos
que dão um modo, peculiar em cada
pessoa, de refletir Cristo.



A pessoa madura é como um piano
bem afinado. Não procura a 
genialidade de emitir sons
imprevistos, de surpreender. O
surpreendente é que dá a nota certa
e o genial é que, graças à sua
estabilidade, permite interpretar as
melhores melodias; é fiável,
responde de modo previsível e, por
isso, serve. Atingir essa estabilidade e
firmeza que dá a maturidade é todo
um desafio.

Contemplar a Humanidade do
Senhor é o melhor caminho para a
plenitude. Ele ajuda a descobrir e a
corrigir as teclas que não respondem
bem. Para alguns será uma vontade
que resiste a pôr em prática o que
Deus espera deles. Outros podem
notar que lhes falta calor humano,
tão necessário para a convivência e
para o apostolado. Alguns, talvez
enérgicos, têm tendência, no entanto,
para a precipitação e para a



desordem, levados pelos
sentimentos.

É uma tarefa que não acaba nunca.
Implica detetar os desequilíbrios, as
notas que desafinam, com uma
atitude humilde e decidida a
melhorar, sem impaciências nem
desânimos, porque o Senhor nos olha
com imenso carinho e compreensão.
Que importante é aprender a
meditar a nossa vida com os olhos do
Senhor! Falando com Ele desperta-se
a paixão pela verdade, em contacto
com ela; perde-se o medo a conhecer
o que realmente somos, sem evasões
da imaginação ou deformações da
soberba.

Ao contemplar a realidade a partir
do diálogo com Deus, aprende-se
também a ler nas pessoas e nos
factos, sem o filtro flutuante de uma
apreciação exclusivamente
sentimental ou de utilidade imediata.
É também onde aprendemos a



admirar a grandeza de um Deus que
ama a nossa pequenez, ao
contemplar tantos mistérios que nos
superam.

A verdadeira oração

«Este povo honra-Me com os lábios,
mas o seu coração está longe de
mim»[14]. Assim se lamenta o Senhor
na Escritura, porque sabe que cada
alma tem que pôr n’Ele o seu coração
para atingir a felicidade. Por isso, na
oração, a disposição da vontade para
encontrar, amar e pôr em prática o
querer de Deus, tem uma certa
preeminência sobre as outras
capacidades da alma: «O
aproveitamento da alma não está em
pensar muito, mas em amar
muito»[15].

Muitas vezes, rezar amando exigirá
esforços, frequentemente vividos
sem consolos nem frutos aparentes.
«A oração não é problema de falar ou
de sentir, mas de amar. E amamos



quando nos esforçamos por dizer
alguma coisa ao Senhor, mesmo que
não se diga nada»[16]. Temos a
confiança filial de que Deus outorga
a cada um os dons de que mais
necessita, quando mais os necessita.
«A oração – recorda-o – não consiste
em fazer discursos bonitos, frases
grandiloquentes ou que consolem...
Oração é, às vezes, um olhar a uma
imagem de Nosso Senhor ou de Sua
Mãe; outras, um pedido com
palavras; outras, o oferecimento das
boas obras, dos resultados da
fidelidade... Como o soldado que está
de guarda, assim temos de estar nós
à porta de Deus Nosso Senhor: e isso
é oração. Ou como se deita o
cãozinho aos pés do seu dono. Não te
importes de lho dizer: Senhor, aqui
me tens como um cão fiel; ou melhor,
como um burrinho que não dá coices
a quem lhe quer bem»[17].

Esta experiência também acontece
na amizade humana. Quando nos



encontramos com outras pessoas
pode suceder que não saibamos o
que dizer, porque a cabeça não
responde apesar das tentativas para
entabular a conversa. Procuramos
então outros meios para que não se
crie um ambiente de frieza: um olhar
amável, um gesto de cortesia, uma
atitude de escuta atenta, um pequeno
detalhe de preocupação pelas suas
coisas. Toda a experiência
verdadeiramente humana abre
possibilidades de convívio com Jesus
Cristo, perfeito Deus e perfeito
homem.

Como fidelidade e perseverança são
outros nomes do amor, saberemos
avançar, também quando a
inteligência, a imaginação ou a
sensibilidade escapem ao nosso
controlo. Nesses momentos, o amor
pode encontrar outras vias para se
expandir. «A tua inteligência está
entorpecida, inativa. Fazes esforços
inúteis para coordenar as ideias, na



presença do Senhor; um verdadeiro
atordoamento! Não te esforces nem
te preocupes. – Escuta-me: é a hora
do coração»[18].

À hora de falar com Deus, ainda que
a cabeça não responda, não se
interrompe o diálogo.
Inclusivamente quando verificamos
que, apesar de uma luta autêntica, há
distração e entorpecimento, temos a
segurança de ter agradado com os
nossos bons desejos a Deus Pai, que
olha com amor para os nossos
esforços.

Oração e obras

«Atrevo-me a assegurar, sem temor
de me enganar, que há muitas,
infinitas maneiras de orar. Mas eu
preferia para todos nós a autêntica
oração dos filhos de Deus, não o
palavreado dos hipócritas que hão de
ouvir de Jesus: nem todo o que me diz,
Senhor, Senhor, entrará no reino dos
céus. (…) Que o nosso clamor –



Senhor! - vá unido ao desejo eficaz de
converter em realidade essas moções
interiores, que o Espírito Santo
desperta na nossa alma»[19].

E para converter em realidade essas
moções recebidas na oração, convém
formular frequentemente propósitos.
O fim da reflexão sobre as
prescrições do Céu é a ação, para pôr
em prática as prescrições divinas[20].
Não se trata apenas de que a nossa
inteligência navegue em ideias
piedosas, mas de escutar a voz do
Senhor e de cumprir a Sua vontade.
«A tua oração não pode ficar em
meras palavras: há de ter realidades
e consequências práticas»[21].

A oração dos filhos de Deus há de ter
consequências apostólicas. O
apostolado revela-nos outra faceta do
amor na oração. Queremos voltar a
aprender a rezar, também para
poder ajudar os outros. Aí
encontraremos a força para levar



muitas pessoas por caminhos de
diálogo com Deus.

Não rezamos sozinhos porque não
vivemos nem queremos viver sós.
Quando pomos a nossa vida diante
de Deus, necessariamente temos de
falar daquilo que mais nos interessa,
dos nossos irmãos na fé, dos nossos
familiares, amigos e conhecidos; dos
que nos ajudam ou daqueles que não
nos entendem ou nos fazem sofrer.
Se a vontade tem boas disposições,
sem medo de complicar a vida,
poderemos escutar na oração
sugestões divinas, novos horizontes
apostólicos e modos criativos de
ajudar os outros.

O Senhor, a partir do interior da
nossa alma, ajudar-nos-á a
compreender os outros, a saber como
lhes exigir, como levá-los até Ele;
dará luzes à nossa inteligência para
ler nas almas; aperfeiçoará os afetos;
ajudar-nos-á a amar com um amor



mais forte e mais limpo. A nossa vida
de apóstolos vale o que valer a nossa
oração.

[1] São João Paulo II, Ecclesia de
Eucaristia, n. 25.

[2] Mt 20, 15.

[3] São Josemaria, Cristo que passa, n.
119.

[4] Rm 8, 29.

[5] cf. Gl 4, 19.

[6] Gl 2, 20.

[7] São Josemaria, Via Sacra, I
estação, n. 1.

[8] cf. Santo Ambrósio, De officiis
ministrorum, I, 20, 88.



[9] Concílio Vaticano II, Dei Verbum,
n. 25.

[10] São Josemaria, Amigos de Deus,
n. 253.

[11] São Josemaria, Sulco, n. 448.

[12] Catecismo da Igreja Católica, n.
2603.

[13] São Josemaria, Amigos de Deus,
n. 143.

[14] Is 29, 13; cf. Mt 15, 8.

[15] Santa Teresa de Jesus, 
Fundações, cap. 5, n. 2.

[16] São Josemaria, Sulco, n. 464.

[17] São Josemaria, Forja, n. 73.

[18] São Josemaria, Caminho, n. 102.

[19] São Josemaria, Amigos de Deus,
n. 243.



[20] cf. Santo Ambrósio: Expositio in
Psalmum CXVIII, 6, 35.

[21] São Josemaria, Forja, n. 75.

C. Ruiz

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/editorial-a-

arte-da-oracao/ (18/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/editorial-a-arte-da-oracao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/editorial-a-arte-da-oracao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/editorial-a-arte-da-oracao/

	A arte da oração

