
opusdei.org

Ele terá sido um
homem bom, mas
porque se fez Deus?
A pergunta feita a
Edith Stein

A diferença entre crer ou não
em Jesus Cristo não consiste
apenas em compreender cada
uma das suas palavras, mas em
reconhecer a sua divindade e a
sua humanidade, encontrar-se
verdadeiramente com Ele e
reconhecê-lo como o nosso
caminho, verdade e vida (cf. Jo
14, 6).



09/08/2025

As nações alegram-se com os seus
heróis, e os povos recordam os seus
êxitos, seja qual for a sua índole:
artística, bélica ou qualquer outra.
Os mausoléus evocam primeiros-
ministros, reis ou descobridores
engenhosos, e as ruas, avenidas e
praças ostentam o nome de pintores,
músicos, artistas...

Ao olhar a história, surgem figuras
luminosas que enaltecem o coração
humano. Homens extraordinários
que anteciparam, por exemplo, um
avanço sem possibilidade de
retrocesso para a ciência, como
Copérnico ou Newton;
escrutinadores da consciência que
nos deixaram testemunhos perenes
da profundidade do coração
humano, como Agostinho de Hipona
ou Fiodor Dostoievski; ou pensadores



religiosos que sondaram o
relacionamento do homem com Deus
e com seu ambiente: na moral, no
culto, na sociedade. Encontram-se
também figuras que causaram
assombro e que foram perseguidas
pelos seus ensinamentos, como
alguns profetas do Antigo
Testamento ou mesmo como Sócrates
na antiga Atenas. Mas a fé cristã tem
a audácia de dizer que o seu
fundador é infinitamente mais do
que um simples génio religioso: como
se compreende isso?

Porque se fez igual a Deus?

Se quisermos entender a figura de
Jesus Cristo, pelo menos como Ele se
apresentou e como os cristãos o
entendem, em nenhum caso se pode
interpretar apenas como a de um
génio religioso que, ancorado no
passado, continua a exortar da sua
cátedra da história, às verdades
universais como o amor ao próximo



ou a misericórdia para com os
débeis. Cristo é algo mais, é alguém
mais, e para penetrarmos nesse
mistério pode ajudar-nos uma
história concreta que ocorreu há
menos de cem anos e cujos
protagonistas são duas mulheres:
mãe e filha.

Edith Stein foi uma filósofa judia
alemã do início do século XX. De
extraordinária inteligência, desde
muito cedo colaborou nas tarefas da
Universidade e chegou a trabalhar
com um dos filósofos mais
importantes do século: Edmund
Husserl. Diversos acontecimentos na
sua vida, narrados admiravelmente
por ela própria[1], conduziram-na à fé
cristã, e em seguida à clausura no
Carmelo. Morreu no campo de
concentração de Auschwitz em
agosto de 1942, dando a sua vida pelo
povo judeu e pela sua fé cristã.



No dia antes de entrar no Carmelo,
foi despedir-se da família. A mãe era
uma mulher extraordinária, de raça
e religião judaica, que com uma força
surpreendente tinha levado adiante
o negócio madeireiro e a família após
a morte prematura do seu marido.
Ela nunca chegou a ser cristã, como o
foram as suas filhas Rosa e Edith.
Mas, mesmo não acreditando em
Jesus Cristo, chegou a compreender a
centralidade do seu mistério e sua
inaudita pretensão.

«12 de outubro foi o último dia que
ela passou em casa, dia do seu
aniversário e, ao mesmo tempo, festa
hebraica dos Tabernáculos. Edith
acompanhou a mãe à sinagoga. Foi
um dia difícil para as duas. "Porque é
que a conheceste [a fé cristã]? Eu não
quero dizer nada contra Ele. Ele terá
sido um homem bom, mas porque se
fez Deus?" A sua mãe chorou»[2].Ele
terá sido um homem bom, mas...
porque se fez Deus? Blasfémia ou



verdade absoluta: assim se
apresentava a figura de Jesus à mãe
de Edith Stein. Se ele tivesse sido um
homem bom, um sábio antigo, um
professor de verdades universais...
mas fez-se igual a Deus. Esta
afirmação não pode nem deve deixar
indiferente quem decida abordar,
usando apenas a razão, a figura de
Cristo. Como pode um homem fazer-
se igual a Deus?

Jesus Cristo, verdadeiro Deus e
verdadeiro homem

Esta declaração ressalta
continuamente no Novo Testamento.
O Evangelho de S. Mateus apresenta
no seu início a árvore genealógica de
Jesus, indicando a sua origem judaica
o seu nascimento virginal e o
cumprimento n´Ele de todas as
promessas: Ele irá restaurar a nossa
relação com Deus. Por Ele podemos
dirigir-nos a Deus com confiança. O
Evangelho de Lucas também é



explícito a este respeito, e reconhece
não só a origem judaica de Jesus, mas
também a sua condição de filho de
Adão, Jesus apresenta-se assim como
o salvador de todos os homens. Esta é
a sua pretensão, e essa é a maravilha
que temos de comunicar aos nossos
familiares, colegas de trabalho e
vizinhos: Jesus é para todos, e tem
uma resposta muito pessoal para
cada um.

Por seu turno, o Evangelho de
Marcos apresenta logo nos primeiros
versículos a revolução da irrupção de
Jesus Cristo na história. Chegou a boa
nova, que não é apenas a palavra
(doutrina), mas são também as obras:
as curas e os gestos, em última
análise, é a história de Deus com os
homens e dos homens com Deus.
Finalmente, o Evangelho de João
esclarece este "desdobramento" da
divindade de Jesus na sua
humanidade, indicando tanto a sua



origem eterna, como a sua
encarnação no tempo.

Todos os Evangelhos concluem de
forma idêntica: narram a injusta
morte de Jesus na cruz e a dolorosa
paixão vivida com amor e espírito de
redenção; descrevem de forma muito
semelhante os mínimos detalhes da
sua sepultura, e apresentam, de
formas diferentes, um facto inaudito
e jamais visto: a sua ressurreição, a
prova mais eloquente da sua
divindade.

A consciência cristã crê, e assim o
afirmam explicitamente tanto os
Evangelhos como a Tradição da
Igreja, que o corpo de Jesus não jaz
no sepulcro, mas ressuscitou para
uma nova vida[3]. Daí que o autor da
Carta aos Hebreus afirme
categoricamente que Jesus é «o
mesmo ontem, hoje e sempre» (Hb
13, 8), porque Ele vive para sempre e



espera encontrar-se com cada
homem, até ao fim dos tempos.

As Cartas de São Paulo, com outras
Cartas e o Apocalipse, completam o
Novo Testamento. Paulo não
conheceu a vida de Jesus na Galileia,
nem esteve no Calvário ou no
Cenáculo depois da Sua ressurreição.
É por isso que S. Paulo é de certa
forma o modelo para seguir Jesus
acessível a todos aqueles que, como
nós, não caminharam com Cristo
pela Galileia e pela Judeia.

Quem é Jesus para S. Paulo? Que
significou na sua vida? A chave para
toda a existência de S. Paulo é o
encontro com Cristo vivo; a partir
desse acontecimento passa a existir
um antes -Saulo- e um depois -Paulo-.
Encontrar-se com Jesus é encontrar-
se com alguém vivo, não com um
elenco de doutrinas, um conjunto de
normas morais ou uma ideologia
sociopolítica. Paulo não encontrou



um santo religioso, mas encontrou
aquele por quem ele considera tudo
o mais como lixo (cf. Fl 3, 8), aquele
que «me amou e se entregou por
mim» (Gal 2, 20). Aquele que
permaneceu intimamente connosco
para ser alimento da nossa vida (1 Co
11, 23-27). A diferença entre crer ou
não em Jesus Cristo não consiste
apenas em compreender cada uma
das suas palavras, mas em
reconhecer a sua divindade e a sua
humanidade, encontrar-se
verdadeiramente com Ele e
reconhecê-lo como o nosso caminho,
verdade e vida (cf. Jo 14, 6).

O centro da minha vida

«O normal agora é referir-se ao
Salvador do mundo de forma
irreverente e irreal – pregava S. John
Henry Newman –, como se fosse uma
ideia ou uma visão; falar d´Ele com
tanta estreiteza e pouco proveito
como se somente conhecêssemos o



Seu nome, embora na Escritura
tenhamos abundantes detalhes da
sua presença entre nós, dos seus
gestos, palavras, ações, onde fixar os
nossos olhos»[4]. O pregador chamava
a atenção dos seus ouvintes do
primeiro quartel do século XIX sobre
algo que é particularmente atual: a
consideração de um Cristo
longínquo, morto, também para os
próprios cristãos. No melhor dos
casos, como um conjunto de normas
perenes.

Portanto, é lógico querer entender
como cristãos e ajudar a entender
aqueles que não creem - mas querem
entender - a centralidade de Jesus em
cada cabeça e coração crentes.

«Enquanto não entendermos isto –
concluía Newman, – enquanto não
abandonarmos afirmações vagas
sobre o seu amor, o seu desejo de
receber os pecadores, de oferecer
arrependimento e ajuda espiritual, e



coisas deste estilo, e começarmos a
vê-Lo, em concreto, com as suas
palavras reais, as que constam na
Escritura, não teremos tirado do
Evangelho o benefício que nos
oferece. Além disso, talvez a nossa fé
corra um certo perigo, porque se o
entendimento de Cristo não é mais é
do que uma criação da nossa mente,
é de temer que, pouco a pouco, essa
fé se vá extinguindo, se perverta ou
fique incompleta»[5].

Cristo presente para cada cristão.
Cristo vivo. Neste mesmo sentido, se
expressava S. Josemaria com
palavras vibrantes ao referir-se à
formação dos jovens: «Metamos
Cristo nos nossos corações e no
coração dos nossos filhos. Que
lástima!: eles frequentam os
sacramentos, eles têm uma vida
limpa, eles estudam, mas ... a Fé é
morta. Jesus – eles não o dizem com a
boca, dizem-no com a falta de
vibração do seu comportamento -



Jesus viveu há XX séculos... – Viveu? 
Iesus Christus heri, et hodie: ipse et in
saecula; Jesus Cristo é o mesmo
ontem e hoje; e será também por
todos os séculos (Heb 8, 8). Jesus
Cristo vive com carne como a minha,
mas gloriosa; com um coração de
carne como o meu. Scio enim quod
Redemptor meus vivit, sei que o meu
Redentor vive (IXX XIX, 25). O meu
Redentor, meu amigo, meu pai, meu
rei, meu Deus, meu amor, vive! Ele
preocupa-se comigo Ele ama-me mais
do que a mulher abençoada - minha
mãe - que me trouxe a este mundo
(...)»[6].

Cristo nasceu em Belém, cresceu em
Nazaré, pregou na Galileia e na
Judeia e viu a morte em Jerusalém.
Cristo ressuscitou dos mortos e vive
para sempre. Por isso, os primeiros
cristãos mudaram o dia de culto para
o domingo, distanciaram-se do
templo e dos costumes judaicos que
tanto amavam e comprometeram a



sua vida até ao fim; para muitos
deles, um fim violento e
doloroso.Cristo estava sempre com
eles, tornando a sua existência numa
vida baseada no amor.

Cristo presente em cada homem

Elie Wiesel, Prémio Nobel da Paz em
1986, foi prisioneiro – ainda
adolescente – num campo de
concentração durante a Segunda
Guerra Mundial. Lá ele viveu uma
experiência que o marcou para toda
a vida: uma criança foi enforcada no
campo. Enquanto lutava entre a vida
e a morte, uma voz exclamou: Onde
está Deus? Elie ouviu naquele
momento dentro de si: «Onde está?
Aqui está. Enforcado neste patíbulo!»

Elie Wiesel não era católico nem
cristão. No entanto, soube escutar a
voz de Deus dentro de si. Quando há
pureza de vida, é possível entender a
solidariedade de Deus com cada
homem. Talvez hoje e sempre haja a



tendência de culpar Deus pelos
nossos males – porque permitiu que
me acontecesse isto? – mas as almas
inocentes entendem que, de algum
modo, Deus sofre com cada homem.
Deus está em cada alma que padece.

Os crentes conhecem também a
palavra do Evangelho. Em S. Mateus,
Jesus afirma expressamente o que
Wiesel e tantos outros intuíram.
Jesus Cristo identifica-se com o
sedento e o faminto, com peregrinos
e estrangeiros, com aqueles que têm
dificuldades (Mt 25). Ele afirma que
quando vestimos um nu, é a Ele que
vestimos; Quando alimentamos
quem tem fome, é a Ele que o
fazemos; Quando damos um copo de
água a quem tem sede, tornamo-nos
dignos da vida eterna, porque a Ele
mesmo servimos.

Jesus Cristo permanece na história
como verdadeiro Deus, mas também
como verdadeiro homem; ele não



deixa nem nunca deixará a
humanidade que assumiu em Maria.
Por esta razão, Jesus permanece
misteriosamente unido aos seus
irmãos os homens, especialmente
àqueles que sofrem no corpo e na
alma.

Desta convicção nasce e flui todo o
espírito de caridade que os cristãos
gozosamente tentam viver:
reconhecer Cristo no outro e tratá-lo
como se fosse o próprio Cristo. Desta
certeza surge a preocupação dos
crentes pelos mais necessitados, que
ocuparão sempre e necessariamente
um lugar privilegiado no coração da
Igreja.

Maria, Virgem e Mãe

Intimamente unido ao mistério de
Cristo – Deus e homem – está o
mistério de Maria – Virgem e Mãe.
Talvez hoje seja especialmente difícil
entender Maria, porque ela é
revelada como a detentora de dois



atributos que atualmente são
menosprezados em muitos
ambientes: a virgindade e a
maternidade.

A fé dos cristãos confessa que Maria
concebeu Jesus virginalmente.
Obviamente, é uma afirmação de fé
fundamentada nos Evangelhos. S.
Mateus diz expressamente que a
conceção de Jesus foi obra do
Espírito Santo no seio de Maria; S.
Lucas confirma este mistério no
relato da Anunciação de Gabriel, e S.
João conclui que o Verbo se fez carne
não através da geração humana. Por
outro lado, a Igreja afirma
incessantemente o nascimento
virginal de Jesus.

Finalmente, Maria é também mãe,
mãe de Jesus, verdadeiro Deus e
verdadeiro homem. A união íntima
de Jesus com cada homem, assim
como o encargo explícito que Ele
transmitiu a sua Mãe no momento da



Cruz, liga a Virgem a cada crente
como mãe. No transe da morte, Jesus
confia a sua mãe ao apóstolo João e
confia João à sua mãe (cf. Jo 19,
26-27). Deste modo, assim a Igreja o
entendeu, Jesus declarava Maria
como mãe de todos os homens e
confiava aos homens o cuidado de
velar para que a figura central de
Maria alimentasse a fé dos povos. A
devoção a Maria não é opcional ou
acessória, porque encontrar Jesus é
recebê-la como mãe, e encontrar-se
com Maria é ser conduzido sempre à
infinita misericórdia do coração de
Jesus, porque «a Jesus sempre se vai
e se “torna a ir” por Maria»[7].

Bibliografia

Catecismo da Igreja Católica,
484-570, 720-726 e 963-975.

• 



Compêndio do Catecismo da
Igreja Católica, nn. 85-94.
Tema 9. A Encarnação, em
Resumos da Fé Cristã.
Concílio Vaticano II, Const. 
Lumen Gentium, nn. 55-66.
João Paulo II, Redemptoris
Mater, (25-III-1987), n. 8.
Bento XVI-Joseph Ratzinger,
Jesus de Nazaré, Esfera dos
Livros, Lisboa 2007, (Introdução
e cap. 10).
S. John Henry Newman,
Sermones Parroquiales/3,
Encuentro, Madrid 2009.
Sta. Teresa Benedita da Cruz –
Edith Stein, Estrellas amarillas,
Editorial Espiritualidad, Madrid
1973.
J. L. Bastero de Elizalde, María,
Madre del Redentor, 2ª ed.,
Eunsa, Pamplona 2004.
Fernando Ocáriz – L. F. Mateo
Seco – J. A. Riestra, El misterio
de Jesucristo, 3ª ed., EUNSA,
Pamplona 2004.

• 

• 

• 

• 

• 

• 

• 

• 

• 

https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-9-a-encarnacao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-9-a-encarnacao/


M. Ponce Cuéllar, María, Madre
del redentor y Madre de la
Iglesia, 2ª ed., Herder,
Barcelona 2001.

[1] cf. Sta. Teresa Benedita da Cruz -
Edith Stein, Estrellas amarillas,
Editorial Espiritualidad, Madrid
1973.

[2] cf. Biografia de Sta. Teresa
Benedita da Cruz – Edith Stein,
redigida por ocasião da sua
canonização em 11 de outubro de
1998, publicada em www.vatican.va.

[3] cf. Catecismo da Igreja Católica,
nn. 638 e ss.

[4] S. John Henry Newman, Sermones
Parroquiales/3, Encuentro, Madrid
2009, p. 137.

• 

https://www.vatican.va/


[5] Ibid., p. 137. A seguir, acrescenta:
«Se contemplarmos Cristo como está
revelado nos Evangelhos – o Cristo
que lá existe, exterior à nossa
imaginação – e virmos que é um ser
que vive realmente, que passou
realmente pela terra como qualquer
de nós, creremos por fim n´Ele com
uma convicção, uma confiança e
uma integridade, tão indestrutível
como a crença nos nossos próprios
sentidos. Para um cristão, não é
possível meditar no Evangelho sem
sentir, sem sombra de dúvida, que o
sujeito de todo o Evangelho é Deus».

[6] S. Josemaria, Instrucción 9-I-1935,
n. 248, citado em Camino. Edición
crítico-histórica, Rialp, Madrid 2002,
p. 732.

[7] S. Josemaria, Caminho, n. 495.



Fulgencio Espa

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/edith-stein-

porque-se-fez-deus/ (26/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/edith-stein-porque-se-fez-deus/
https://opusdei.org/pt-pt/article/edith-stein-porque-se-fez-deus/
https://opusdei.org/pt-pt/article/edith-stein-porque-se-fez-deus/

	Ele terá sido um homem bom, mas porque se fez Deus? A pergunta feita a Edith Stein

