
opusdei.org

Combate,
proximidade, missão
(12): Edificar sobre
rocha. O plano de
vida espiritual (II)

O caminho que percorremos
junto de Deus está marcado
tanto por tempos de bonança
como por dificuldades e
fadigas. As práticas cristãs, que
formam o plano de vida,
animam-nos e oferecem
segurança nesta aventura.
Sobretudo, ajudam-nos a
redescobrir que o Senhor
permanece sempre ao nosso
lado.



13/03/2025

Leia a primeira parte deste editorial:
«Em casa e a caminho, deitado e
levantado»: o plano de vida (I)

Durante os seus anos em Nazaré,
Jesus conheceu a fundo o trabalho
manual; talvez inclusive o da
construção. São Mateus dá-nos a
entender isso quando, no final do
Sermão da montanha, recolhe uma
comparação de que o Mestre se
serviu uma vez para explicar como
devíamos assimilar os seus
ensinamentos. Jesus fala de dois
tipos de construtores: um que edifica
a sua casa sobre a areia, e outro que
escolhe edificar sobre a rocha (cf. Mt
7, 24-27). As casas são aparentemente
semelhantes, porque ambas estão

https://opusdei.org/pt-pt/article/em-casa-e-a-caminho-deitado-e-levantado-o-plano-de-vida-i/
https://opusdei.org/pt-pt/article/em-casa-e-a-caminho-deitado-e-levantado-o-plano-de-vida-i/
https://opusdei.org/pt-pt/article/em-casa-e-a-caminho-deitado-e-levantado-o-plano-de-vida-i/


construídas a partir das mesmas
palavras de Jesus, mas o tempo
revelará até que ponto uma é muito
mais frágil do que a outra. Quando
chegam as dificuldades – quando cai
a chuva, chegam as inundações e os
ventos sopram e atingem a casa –,
torna-se mais evidente de que não
basta ter uma noção abstrata e
teórica da vida cristã: ficar aí seria
como edificar sobre a areia. Por isso,
precisamos de frequentar Jesus,
manter um contacto assíduo com Ele:
acostumar-nos a ouvi-l’O
atentamente na oração, e cultivar
outros hábitos estáveis, duradouros,
que nos ajudarão a pôr em prática as
suas palavras. Assim poderemos
viver d’Ele, não só nos tempos de
bonança, como também nos
momentos em que a nossa fé e as
nossas convicções forem postas à
prova.

São Josemaria expressava algo muito
semelhante a partir de uma



lembrança de infância, que se
aproxima da vida interior a partir da
imagem do caminho: «Ficaram bem
gravados na minha cabeça de
menino aqueles sinais que, nas
montanhas da minha terra,
colocavam nas bermas dos
caminhos. Chamaram-me a atenção
uns paus altos, geralmente pintados
de vermelho. Explicaram-me então
que, quando a neve cai e cobre os
caminhos, sementeiras e pastos,
bosques, rochedos e barrancos, essas
estacas saltam à vista como pontos
de referência seguros. E assim toda a
gente sabe por onde vai o caminho».
Na vida de um cristão, continuava,
acontece uma coisa parecida: «Há
primaveras e verões, mas também
chegam os invernos, dias sem sol e
noites órfãs de lua. Não podemos
permitir que a intimidade com Jesus
Cristo dependa do nosso estado de
espírito ou das mudanças do nosso
carácter». E é precisamente nesses
momentos mais difíceis, concluía,



que um plano de vida espiritual se
torna mais necessário: essas práticas,
«bem arreigadas e ajustadas às
circunstâncias próprias de cada um,
serão como os tais paus pintados de
vermelho, que continuam a marcar-
nos o rumo, até que o Senhor decida
que brilhe de novo o sol, se derreta o
gelo e o coração volte a vibrar,
inflamado com um fogo que, na
realidade, nunca esteve apagado – foi
apenas um rescaldo oculto pela cinza
de uma temporada de provação, de
menos empenho ou de reduzido
sacrifício»[1].

Crescer nas crises

É muito normal que, no decorrer da
vida, uma pessoa tenha de atravessar
momentos de crises, de maior ou
menor importância[2]. Sucede, por
exemplo, que os jovens se
entusiasmam com grandes ideais e se
lançam à aventura sem refletir
muito; ao adquirir mais experiência,



no entanto, desanimam: constatam
como é difícil mudar o mundo, ou
mesmo simplesmente mudar-se a si
mesmo; ou surpreendem-se pela
facilidade com que as suas emoções,
anteriormente fortes e que talvez
considerassem ser garantia da
estabilidade das suas convicções,
cedem perante novas circunstâncias.
Também há momentos da vida,
pontos de viragem como a chegada
da idade adulta ou da reforma, em
que naturalmente se tem tendência a
fazer um balanço do caminho
percorrido, e em que passam para
primeiro plano os fracassos, as
deceções, o que podia ter sido e não
foi; pode então tornar-se difícil
aceitar a própria história, turva-se
talvez a vista para valorizar e
agradecer tantas coisas boas, e
procura-se consolo no que São
Josemaria chamou, com um jogo de
palavras intraduzíveis, a mística do
oxalá: «oxalá não me tivesse casado,
oxalá não tivesse essa profissão,



oxalá tivesse mais saúde, ou menos
anos, ou mais tempo!»[3].

Estas e outras crises semelhantes não
são – não deveriam ser – momentos
sem Deus: também aí, até mais ainda,
o Senhor está perto de nós e continua
a dar-se sem medida. Por isto, as
crises são oportunidades importantes
para crescer na relação com Deus,
que pode fazer florescer o deserto e
extrair fruto da terra árida (Is 35, 1).
O idealismo juvenil pode ser
purificado e elevado pela graça, mas
precisa de amadurecer para chegar a
ser verdadeiramente sobrenatural.
Os contratempos e as deceções não
nos devem converter em cínicos
«realistas», porque o simples
conhecimento das nossas limitações
naturais está longe de ser toda a
verdade sobre nós próprios e sobre a
história humana. Estes momentos,
que podem ser duros, são lugares de
amadurecimento, em que o Senhor
nos quer dilatar o coração. Um



escritor francês disse-o de modo
eloquente: «O homem tem lugares no
seu pobre coração que não começam
a existir até que a dor entra neles, de
modo que possam ser»[4].

Do mesmo modo que o amor
humano se constrói e se aprofunda
passando tempo juntos (sofrendo
juntos!), assim o nosso amor a Deus
se fortalece e se renova pela
frequência, pela «união com Cristo
no Pão e na Palavra, na Sagrada
Hóstia e na oração»[5], nas suas
diferentes modalidades: adoração
silenciosa, diálogo confiado, exame
de consciência, oração vocal, etc.
Estes e outros hábitos semelhantes
não são uma lista entediante de
coisas para fazer, mas encontros que
despertam, avivam e enriquecem a
relação com Deus, e, a partir dela, as
relações com os outros, que se
tornam mais fortes e profundas.

Com o coração aberto a Deus



«Com o mesmo coração com que
amei os meus pais e amo os meus
amigos, com esse mesmo coração
amo Cristo, e o Pai, o Espírito Santo e
Santa Maria»[6]. A vida espiritual é
fundamentalmente uma relação de
amor, e por isso a beleza e os
desafios do amor humano são como
um livro aberto para compreender
melhor os seus dinamismos. Assim,
por exemplo, quando o compromisso
de um casal se debilita, pode ser em
parte porque marido e mulher se
foram distanciando
progressivamente. Trata-se de um
perigo constante numa relação
estreita: que ambos não
amadureçam e cresçam juntos,
porque a vida de cada um adquire
novas dimensões que não são
partilhadas com a outra pessoa, e
que não são integradas na sua
aventura comum.

Algo de semelhante pode acontecer
na nossa vida espiritual. Deus não



muda, mas nós, sim; e é necessário
partilharmos com Ele, num diálogo
íntimo e contínuo, tudo o que nos
acontece e nos habita, desde os êxitos
ou fracassos profissionais até aos
nossos hobbies e assuntos familiares:
viver todas as coisas «com o coração
aberto para Deus, de maneira que o
trabalho, também na doença,
inclusive na dificuldade, esteja
aberto a Deus»[7]. Assim, à medida
que avançamos pela vida, o Senhor
poderá revelar-nos novas dimensões
dos tesouros de sabedoria e
conhecimento escondidos em Cristo
(cf. Cl 2, 3): essa sabedoria que se
adquire no silêncio da oração, nos
momentos de ação de graças depois
da comunhão, na contemplação das
palavras e da vida de Jesus nos
Evangelhos. Os discípulos de Emaús,
«na sua misteriosa caminhada com
Cristo ressuscitado, viviam um
momento de angústia, confusão,
desespero, desilusão. No entanto,
para lá disso, e apesar de tudo, algo



ocorria no mais profundo: “Não nos
ardia o coração, quando Ele nos
falava pelo caminho?” (Lc 24, 32)»[8].

Precisamos de nos deixar ajudar, e
ajudar também os outros, de modo
que a nossa vida espiritual não se
limite a «seguir em frente». Como
nos recordou o Mons. Fernando
Ocáriz, «a formação, ao longo de toda
a vida, sem negligenciar a sua
necessária exigência, tende em larga
medida a abrir horizontes»[9]. A nossa
leitura espiritual, e os textos e
recursos que utilizamos para
alimentar e enriquecer a nossa fé,
devem ser bem escolhidos para nos
ajudar a aprofundar na nossa
experiência de Deus, abrindo-nos
novas perspetivas e falando às
necessidades do nosso coração, que
serão diferentes consoante as
pessoas e os momentos. O Espírito
Santo servir-se-á desses esforços,
sempre modestos em comparação



com os seus dons, para fazer a Sua
obra em nós.

Mas detenhamo-nos ainda em outra
analogia com o amor humano. Vimos
anteriormente que um inimigo de
uma relação é que o casal deixe de se
ver com regularidade, mas outro
perigo também importante é que,
apesar de se verem, não falem
verdadeiramente: estão presentes
com o corpo, mas não com a alma;
não abrem o coração e não escutam
com real interesse. Em tal caso,
passar tempo juntos pode converter-
se num peso; e vice-versa, renunciar
a esse tempo pode apresentar-se
como uma libertação. Algo parecido
pode suceder na vida espiritual se
uma pessoa segue um plano somente
para cumprir uma obrigação. São
Josemaria falava deste tipo de rotina
como o «verdadeiro sepulcro da
piedade»[10].



Perante este risco, é animador
pensar que estamos chamados a
«começar e recomeçar» muitas vezes
ao longo do caminho[11]. Tal como os
casais que continuam a amar-se,
depois de tantos anos, podem dizer
um ao outro “obrigado” e “desculpa”
por muitas pequenas coisas, também
nós precisaremos com frequência de
retomar um hábito que começámos a
descuidar, colocar mais a cabeça e o
coração na nossa leitura espiritual,
ou redescobrir o valor de algumas
orações tradicionais antes ou depois
da Missa, se percebemos que nos
distraímos facilmente.

Deste modo entende-se porque a
fidelidade ao plano de vida não
consiste em aspirar a conseguir uma
“execução perfeita”, como se
fossemos solistas num concerto de
câmara ou atletas numa competição
olímpica de ginástica artística. Trata-
se pelo contrário de permanecer no
amor de Deus (cf. Jo 15, 9): descobrir



e redescobrir, cada vez um pouco
mais, o único fundamento sólido
sobre o qual podemos construir a
nossa vida. E de encontrar nessa
rocha firme a alegria e a paz que o
nosso coração anseia: «Descansa na
filiação divina. Deus é um Pai – o teu
Pai! – cheio de ternura, de infinito
amor. Chama-lhe Pai muitas vezes e
diz-lhe, a sós, que o amas, que o amas
muito, muito, que sentes o orgulho e
a força de ser seu filho»[12].

[1] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
151.

[2] cf. São Josemaria, Carta 2, n. 22,
sobre a «crise dos 40 anos»; mais em
geral, cf. Romano Guardini, Las
etapas de la vida, Madrid, Palabra,
2022.

[3] São Josemaria, Entrevistas a São
Josemaria, n. 88; cf. Camino, Edición



crítico-histórica, comentário ao n.
832; J. Peña, «Mística ojalatera y
realismo en la santidad de la vida
ordinaria», Anuario Filosófico, 2002
(35), 629-654. N. T.: no original:
«mística ojalatera», que soa também
como mística hojalatera, dando
origem ao duplo sentido de mística
do oxalá ou mística do latoeiro (ou
seja, de pouco valor).

[4] L. Bloy, Lettre, 25-04-1873, Lettres
de jeunesse, 1870-1893, Paris,
Édouard-Joseph, 1920.

[5] São Josemaria, Cristo que passa, n.
118.

[6] Ibid., n. 166.

[7] Francisco, Audiência, 21/06/2017.

[8] Francisco, Dilexit nos, n. 7.

[9] Fernando Ocáriz, Carta pastoral,
09/01/2018, n. 11.



[10] São Josemaria, Amigos de Deus,
n. 150.

[11] cf. São Josemaria, Caminho, n.
292; Forja, n. 384.

[12] São Josemaria, Forja, n. 331.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/edificar-sobre-
rocha-o-plano-de-vida-espiritual-ii/

(16/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/edificar-sobre-rocha-o-plano-de-vida-espiritual-ii/
https://opusdei.org/pt-pt/article/edificar-sobre-rocha-o-plano-de-vida-espiritual-ii/
https://opusdei.org/pt-pt/article/edificar-sobre-rocha-o-plano-de-vida-espiritual-ii/

	Combate, proximidade, missão (12): Edificar sobre rocha. O plano de vida espiritual (II)

