
opusdei.org

Ecumenismo

É já muito o que todos os
cristãos têm em comum.
Contudo, a divisão que ainda
existe é uma ferida no corpo da
Igreja. Na Semana para a
Unidade dos Cristãos apresenta-
se este artigo sobre o
Ecumenismo.

27/01/2008

Na encíclica Ut unum sint, João Paulo
II assinalava a centralidade da tarefa
ecuménica: «o movimento a favor da
unidade dos cristãos, não é um mero
“apêndice” que se acrescenta à



actividade tradicional da Igreja. Pelo
contrário, pertence organicamente à
sua vida e à sua acção»[1]. Como o
seu antecessor, Bento XVI também
quis pôr o máximo empenho no
restabelecimento da unidade de
todos os discípulos do Senhor. «Pelo
que a mim diz respeito, renovo (...) a
minha firme vontade, manifestada
no princípio do meu pontificado, de
assumir como compromisso
prioritário trabalhar, sem poupar
energias, no restabelecimento da
unidade plena e visível de todos os
seguidores de Cristo»[2]. Esta
profunda preocupação pela unidade
afecta todos os católicos. Uma
aspiração essencial dos cristãos é a
comunhão plena de todos os homens
com Deus – de acordo com a oração
do Senhor: que todos sejam um[3] –
como membros da única Igreja
fundada por Cristo, que «continua a
existir» (subsistit in) na Igreja
Católica, como ensina a constituição
dogmática Lumen gentium[4].



Para alcançar a plena comunhão
entre os cristãos, o mais importante é
a oração, bem unida à de Cristo: não
rogo somente por eles, mas
também por aqueles que hão-de
acreditar em Mim por meio da sua
palavra[5], para que sejam um,
como também Nós somos um: Eu
neles e Tu em mim, para que a sua
unidade seja perfeita[6]. «Não
podemos “fazer” a unidade só com as
nossas forças. Podemos obtê-la
somente – diz Bento XVI – como dom
do Espírito Santo. Portanto, o
ecumenismo espiritual, quer dizer, a
oração, a conversão e a santidade de
vida, são o coração do encontro e do
movimento ecuménico»[7]. Na sua
oração, todos os fiéis da Obra pedem
todos os dias com as mesmas
palavras do Senhor: Ut omnes unum
sint, sicut tu Pater in me et ego in te:
ut sint unum, sicut et nos unum
sumus. Movido pelo desejo de
promover a unidade, S. Josemaria
exorta cada cristão: oferece a oração,



a expiação e a acção por esta
finalidade: «ut sint unum!», para que
todos os cristãos tenham uma mesma
vontade, um mesmo coração, um
mesmo espírito: para que «omnes cum
Petro ad Iesum per Mariam!», que
todos, bem unidos ao Papa, vamos a
Jesus, por Maria[8].

O DRAMA DAS DIVISÕES

A missão da Igreja – presença de
Jesus Cristo no tempo, que
chamamos justamente “tempo da
Igreja” – é edificar a unidade de fé e
de comunhão entre os homens. «Não
se deve esquecer – advertia João
Paulo II – que o Senhor pediu ao Pai
a unidade dos seus discípulos, para
que esta fosse testemunho da sua
missão»[9]. Com efeito, o próprio
Jesus assinalou a finalidade
missionária dessa estreita unidade: 
ut mundus credat, a fim de que o
mundo acredite que Me
enviaste[10]. A divisão contradiz a



vontade de Cristo e constitui uma
séria dificuldade para a
evangelização. Concretamente, «a
falta de unidade entre os cristãos é
certamente uma ferida para a Igreja,
não no sentido de ficar privada da
sua unidade, mas enquanto
obstáculo para a realização plena da
sua universalidade na história»[11].

As transformações históricas
levaram, no entanto, a discrepâncias
e separações entre os cristãos por
vezes sem culpa das partes
implicadas[12]. Por isso João Paulo II
convidava todos os cristãos –
católicos e não católicos – a uma
«necessária purificação da memória
histórica» e a «reconsiderarem
juntos o seu doloroso passado» para
«reconhecer juntos, com sincera e
total objectividade, os erros
cometidos e os factores contingentes
que intervieram na origem das suas
lamentáveis separações»[13]. Por
outro lado, os cristãos que agora



nascem nas Igrejas e comunidades
não católicas – como sublinhou o
Decreto Unitatis redintegratio[14] –
não têm culpa da separação passada
e são amados pela Igreja e
reconhecidos como irmãos.

UM PATRIMÓNIO COMUM

É muito o que os cristão já têm em
comum. Une-nos a Sagrada Escritura,
a vida da graça e das virtudes, a
comunhão de orações e outros dons
espirituais[15]. Verifica-se,
inclusivamente, entre todos nós, que
acreditamos em Cristo, um modo de
«verdadeira união no Espírito
Santo»[16], já que Ele actua, também,
nos cristãos não católicos e «os
santifica com os Seus dons e graças e,
a alguns deles, deu forças
inclusivamente para derramar o seu
sangue»[17]. Principalmente, a
incorporação a Cristo pelo baptismo,
património comum de todos os
cristãos, estabelece entre nós –



católicos e não católicos – um vínculo
sobrenatural. Todos os cristãos
nascem nas águas do baptismo.
Como ensina o Concílio Vaticano II
no Decreto Unitatis redintegratio,
«aqueles que crêem em Cristo e
receberam devidamente o baptismo
estão numa certa comunhão, ainda
que não seja perfeita, com a Igreja
católica»[18]. «A fraternidade entre
os cristãos – diz Bento XVI – não é
simplesmente um vago sentimento e
nem sequer nasce de uma forma de
indiferença a respeito da verdade
(...). Baseia-se na realidade
sobrenatural de um único baptismo,
que nos enxerta a todos no único
Corpo de Cristo (cfr. 1 Co 12, 13; Ga 3,
28; Col 2, 12). Juntos confessamos
Jesus Cristo como Deus e Senhor;
juntos reconhecemo-Lo como único
mediador entre Deus e os homens
(cfr.1 Tm 2, 5), sublinhando a nossa
pertença comum a Ele (cfr. Unitatis
redintegratio, n. 22; Ut unum sint, n.
42). A partir deste fundamento



essencial do baptismo, que é uma
realidade que procede de Cristo, uma
realidade no ser e depois no
professar, no crer e no actuar, o
diálogo deu os seus frutos e
continuará a dá-los»[19].

A consciência de partilhar essa
riqueza comum é o fundamento 
comum do ecumenismo. Esta
consciência é, com efeito, a que nos
leva a uma consideração
especialmente positiva das outras
confissões cristãs e deve suscitar um
trato mútuo marcado pela
consciência gozosa de serem uns e
outros – todos – cristãos. Por este
motivo, «é preciso que os católicos
reconheçam com alegria e apreciem
os bens verdadeiramente cristãos,
procedentes do património comum,
que se encontram nos nossos irmãos
separados»[20]. Esta avaliação é,
pois, de grande importância:
redunda na estima e no modo
peculiar de viver a caridade com



esses nossos irmãos que não são
católicos. Por estar enraizada na fé
comum em Jesus Cristo, o modo de
viver com eles o amor cristão tem,
com efeito, rasgos especiais.

Outra é, no entanto, a situação dos
não crentes e dos que não professam
a religião cristã. Com os não cristãos
a Igreja deseja e procura outro tipo
de diálogo, o chamado diálogo inter-
religioso, que é diferente do
ecumenismo, porque o ponto de
partida é radicalmente diverso. Neste
contexto ocupa um lugar próprio,
como é bem sabido, a relação dos
cristãos com os hebreus, nossos 
irmãos mais velhos, de acordo com a
expressão utilizada por João Paulo
II[21], com quem o Povo de Deus do
Novo Testamento está
espiritualmente unido.

ECUMENISMO E "CONVERSÕES":
RELAÇÃO E DIVERSIDADE



Como ensina o Concílio Vaticano II,
«por “movimento ecuménico”
entendem-se as actividades e as
iniciativas que, de acordo com as
diversas necessidades da Igreja e as
circunstâncias actuais, se promovem
e se ordenam a favorecer a unidade
dos cristãos»[22]. O movimento
ecuménico dirige-se mais às
comunidades do que às pessoas
individuais e responde
especificamente a uma dimensão de
índole “corporativa”: trabalhar para
que as diversas Igrejas e
comunidades cristãs cheguem,
enquanto tais, à plena comunhão em
ordem à unidade visível. O ponto de
partida é essa identidade cristã
comum de que falávamos.
Simultaneamente, cada confissão
deve estar consciente dos seus rasgos
próprios, pois só a partir do
reconhecimento da própria
identidade se pode dialogar.



Embora o empenho ecuménico se
expresse em múltiplas actividades
institucionais entre as confissões
cristãs, não se reduz a elas, pois
constitui uma responsabilidade
pessoal de todos os cristãos. Não se
trata de uma tarefa somente para
especialistas, ou de um âmbito
afastado da existência quotidiana.
Trata-se de «um imperativo da
consciência cristã iluminada pela fé e
guiada pela caridade»[23]. O
ecumenismo é, simplesmente, uma
dimensão da existência cristã. Por
exemplo, como já assinalou o
Concílio Vaticano II, a todos afecta a
preocupação por «eliminar palavras,
juízos e acções que não respondam,
segundo a justiça e a verdade, à
condição dos irmãos separados e
que, por isso, tornam mais difíceis as
relações mútuas com eles»[24].

Mas, sobretudo, entre os que
receberam o Baptismo, a primeira
palavra do diálogo destina-se a



fomentar precisamente o que supõe
para todos o Sacramento da
regeneração, e levá-lo às suas últimas
consequências: ser bons cristãos. Por
outras palavras, o encontro de um
católico – que seja consciente da sua
fé – com um ortodoxo, um anglicano
ou um protestante, tenderá a suscitar
em primeiro lugar que cada um viva
de modo mais pleno o cristianismo,
ou que comece a praticar a sua fé, se
o não fazia antes. É necessário
considerar antes de tudo esta riqueza
comum da chamada baptismal a
viver uma vida nova em Cristo. Todos
os fiéis cristãos estão chamados à
santidade[25]. «Recordem todos os
fiéis que promoverão e
inclusivamente praticarão tanto
melhor a união dos cristãos quanto
mais se esforçarem por viver uma
vida mais pura de acordo com o
Evangelho. Pois quanto mais estreita
for a sua comunhão com o Pai, o
Verbo e o Espírito, mais íntima e



facilmente poderão aumentar a
fraternidade mútua»[26].

À luz desta consideração, salta à vista
quão atractiva é a mensagem que
Deus confiou a S. Josemaria para a
sua difusão, e as possibilidades tão
amplas de acção ecuménica que
temos. Ao mesmo tempo, «os bens
presentes nos outros cristãos podem
contribuir para a edificação dos
católicos»[27], que se sentirão
chamados à sua própria conversão
pessoal, porque todo o testemunho
autêntico de fé e de amor cristãos
incita a uma maior entrega em todos.

No âmbito da relação com os outros
cristãos cabe considerar outra tarefa,
que é – com palavras da Unitatis
redintegratio – «o trabalho de
preparação e de reconciliação das
pessoas singulares que desejam a
plena comunhão católica»[28], quer
dizer, a atenção àqueles cristãos de
outras confissões que desejam ser



católicos. É necessário distinguir,
como faz o Decreto, a actividade
ecuménica e a atenção a estas
situações particulares. A primeira – o
ecumenismo – orienta-se para a
união plena e visível das Igrejas e
comunidades eclesiais como tais.
Agora, pelo contrário, nessa atenção
de que falamos, trata-se de algo que
afecta a pessoa concreta, a
consciência das pessoas que tomam
livremente a decisão de ser católicas.
As duas tarefas fundamentam-se no
desejo de colaborar com o desígnio
de Deus e, longe de se opor, estão
intimamente interligadas[29]. O
pressuposto comum é sempre o
respeito e a estima das pessoas, das
suas ideias e da riqueza que possuem
pela sua dimensão religiosa[30]. Por
exemplo, o testemunho de vida de
um colega ou amigo católico pode
suscitar noutro cristão, com a graça
de Deus, o desejo de uma vida
realmente cristã no seio da
Comunidade eclesial a que pertence;



mas pode despertar também, no
processo da graça, o desejo de se
incorporar na Igreja católica. O
amigo católico acompanhará essa
decisão com a sua oração e a sua
palavra, com pleno respeito da sua
liberdade. Desse modo, manifesta
uma amizade sincera, que comporta
a confidência e brota da caridade
que Deus derramou nos nossos
corações: só Ele, com efeito, pode
mudar o nosso coração.

De modo genérico, caberia dizer que
um cristão que dá esse passo na
realidade não muda ou regressa de
uma Igreja para outra, mas
incorpora-se plenamente na Igreja, a
única Igreja, a que já estava unido de
maneira não plena: a Igreja de Cristo,
una, santa, católica e apostólica, a
que preside, a partir da Cátedra de
Roma, o Sucessor de Pedro. Esse
amigo chega a ser totalmente o que
já era de modo imperfeito. Por esta
razão, aqueles que aderem ao



catolicismo preferem, em certos
casos, não falar de conversão: para
eles, não sem razão, a sua conversão
é na realidade um processo de
conversões – poderão ocorrer muitas
ao longo da vida – que se inicia com
o Baptismo, até chegar, com um novo
impulso da graça, a dar o passo para
a plena comunhão, para o lar: Roma!
Com grande delicadeza por estes
sentimentos, o Concílio Vaticano II
substituiu a expressão “conversão” –
mais apropriada, em bom rigor, para
quem aceita pela primeira vez o
cristianismo – por “plena
incorporação”.

Certamente estas decisões são motivo
de profunda alegria para os filhos da
Igreja católica, que desejam
vivamente e trabalham para que
todos os homens alcancem a plena
comunhão com Deus e com os outros
na Igreja universal.



PARA ENTABULAR UM DIÁLOGO
VERDADEIRO

Como seres sociais, os homens
necessitam de comunicar com os
outros, apoiar-se uns nos outros,
para superar as dificuldades, para
gozar do produto dos seus afãs e
contribuir para o conhecimento da
verdade. Deus fez o homem de tal
maneira que não pode deixar de
partilhar com outros a sua vida e
aspira a que os outros o
compreendam e respeitem. Por isso,
o diálogo é um reconhecimento da
humanidade do interlocutor; num
clima que estará necessariamente
empapado de cordialidade, de
amizade e de caridade.

A atitude aberta e respeitadora do
católico no diálogo ecuménico requer
um conhecimento e uma exposição
clara da fé[31]: «a paridade, que é um
pressuposto do diálogo, refere-se à
igualdade da dignidade pessoal das



partes, não aos conteúdos
doutrinais»[32]. Por isso, é muito
importante que os católicos
conheçam, cada um de acordo com
as suas próprias possibilidades, os
documentos do Concílio Vaticano II, o
Catecismo da Igreja Católica e outros
textos importantes, como, por
exemplo, a carta Communionis notio,
a declaração Dominus Iesus e as
recentes Responsa ad quaestiones
emanadas da Congregação para a
Doutrina da Fé.

Entabular um diálogo com outros
cristãos requer, além disso, que
possam ajuizar que se está em
condições de descobrir os valores
positivos que tem a fé que receberam
por intermédio da sua comunidade
cristã, ainda que com deficiências.
Mas isto exige aos católicos
formação, estudo, conhecimento
profundo da nossa fé.



A partir do estudo, o diálogo. Os
cristãos podem sempre aprender uns
com os outros e chegar a valorizar
ainda mais realidades que já
conheciam. Também encontram um
acicate ao ver a profundidade com
que outros aprofundam na sua fé. É
significativo, por exemplo, o estudo
da Escritura tão enraizado na vida de
muitos protestantes; a beleza de
tantas celebrações litúrgicas
ortodoxas; o amor à Sagrada
Eucaristia e a sua centralidade na
vida dos católicos, tão atractiva para
muitos protestantes. Os
ensinamentos de S. Josemaria sobre
a santificação do trabalho suscitam
um grande interesse e simpatia em
tantos cristãos. É crucial redescobrir
a convergência que existe em
aspectos como estes, sem perder de
vista que só a caridade permite
superar as divisões. Tarefa do cristão:
afogar o mal em abundância de bem.
Não se trata de campanhas negativas,
nem de ser anti nada. Pelo contrário:



viver de afirmação, cheios de
optimismo, com juventude, alegria e
paz; ver todos com compreensão: aos
que seguem a Cristo e aos que O
abandonam ou não O conhecem. Mas
compreensão não significa
abstencionismo, nem indiferença, mas
actividade[33].

«Faz falta, ainda antes de falar, ouvir
a voz, mais ainda, o coração do
homem, compreendê-lo e respeitá-
lo», dizia o Papa Paulo VI[34]. Se não
se descobre no interlocutor um
desejo sincero de conhecer e
compreender, ninguém pode sentir-
se respeitado e inclinado a dialogar: 
nada deve ser mais alheio à atitude do
apóstolo cristão do que a arrogância
enfatuada ou, como agora se costuma
dizer, o triunfalismo. A nossa
doutrina não é fruto do nosso esforço,
da nossa perspicácia ou do nosso
engenho, mas palavra de Deus que
veio a nós: não porque fossemos
melhores do que os outros ou porque



estivéssemos mais preparados, mas
porque o Senhor quis usar-nos como
seus instrumentos (...). Mais ainda:
estamos persuadidos de que essa
verdade divina, que levamos, nos
transcende: que as nossas palavras
são insuficientes para expressar toda
a sua riqueza, que é inclusivamente
possível que não a entendamos com
plenitude e que façamos o papel de
quem transmite uma mensagem que
ele próprio não compreende de
todo[35]. Não somos proprietários da
verdade, não nos pertence; queremos
ser cooperadores da verdade: 
cooperatores simus veritatis[36];
procuramos actuar na verdade e por
ela.

COM A CARIDADE DE CRISTO

Para que cumprais como é devido a
parte que vos compete na missão da
Igreja, é preciso que não esqueçais o
exemplo de Cristo. Não há verdadeiro
diálogo cristão, se não reproduzir o



modo de ser e de operar do Senhor. O
exemplo de Jesus Cristo leva-nos a
dialogar; esse mesmo exemplo ensina-
nos como temos que falar com os
homens[37]. Com palavras de S.
Josemaria, são dois os traços
fundamentais: fidelidade à verdade,
amizade aos homens. Não pode haver
um diálogo fecundo sem que se dê ou
se crie entre os que dialogam um
clima de autêntica amizade, de
honradez e de certeza[38].

Sem amor aos outros não pode haver
um ecumenismo verdadeiro, mas
meras estratégias, que por si só
resultam infecundas: oSenhor
chamou-nos numa altura, em que se
fala muito de paz e não há paz: nem
nas almas, nem nas instituições, nem
na vida social, nem entre os povos.
Fala-se continuamente de igualdade e
de democracia e abundam as castas:
fechadas, impenetráveis. Chamou-nos
num tempo, em que se clama por
compreensão e a compreensão prima



pela ausência, inclusivamente entre
pessoas que trabalham de boa fé e
querem praticar a caridade, porque –
não o esqueçais – a caridade, mais do
que em dar, consiste em
compreender[39]. Verdadeiro diálogo
é só aquele que nasce de um desejo
de amizade sincera, de um afã de
ajudar e de servir os outros. «O clima
do diálogo é a amizade. Mais ainda: o
serviço»[40].

Os católicos, na acção ecuménica,
devem preocupar-se com os irmãos,
orando por eles, conviver com eles e
antecipar-se ao seu encontro. O amor
há-de estar na raiz de todas as acções
humanas. Com palavras de S. Paulo, 
omnia vestra in caritate fiant[41]:
todas as vossas obras sejam feitas em
caridade. Por isso, além do
conhecimento mútuo, é necessária
também a estima e o afecto
verdadeiro, que surgem
espontaneamente, como perceberam,
no dia 7 de Outubro de 2002, os que



acompanhavam o Patriarca da Igreja
ortodoxa romena, no fim da
audiência concedida por João Paulo
II aos participantes na canonização
de S. Josemaria. Este evento
ecuménico teve uma forte
repercussão, em pessoas da Roménia
e em muitas outras; algumas
conheciam pouco o Opus Dei, outras
participam nos seus apostolados,
como manifestavam com imensa
alegria famílias de ortodoxos
libaneses que assistiram à cerimónia.

A vida dos santos permite descobrir
o que Deus realiza naqueles que
pertencem a outras Igrejas e
comunidades eclesiais. «É justo e
saudável reconhecer as riquezas de
Cristo e as obras de virtude na vida
de outros que dão testemunho de
Cristo, por vezes até ao
derramamento de sangre: Deus é
sempre admirável e digno de
admiração nas suas obras»[42]. Os
que deram a vida por Cristo



constituem assim um ponto de
encontro: «Este comum testemunho
de santidade, como fidelidade ao
único Senhor, é um potencial
ecuménico extraordinariamente rico
de graça»[43]. «O ecumenismo dos
santos, dos mártires, é talvez o mais
convincente. A communio sanctorum
fala com uma voz mais forte do que
os elementos de divisão. O 
martyrologium dos primeiros séculos
constituiu a base do culto dos santos.
Proclamando e venerando a
santidade dos seus filhos e filhas, a
Igreja rendia a máxima honra ao
próprio Deus; nos mártires venerava
Cristo, que estava na origem do seu
martírio e da sua santidade.
Desenvolveu-se posteriormente a
praxis da canonização, que ainda
perdura na Igreja católica e nas
ortodoxas»[44].

SUSCITAR A COLABORAÇÃO AO
SERVIÇO DOS HOMENS



Criar as condições para que surjam
actividades conjuntas de cristãos de
diferentes confissões, ou para que
outros cristãos cooperem em
actividades da Igreja Católica, facilita
o conhecimento mútuo e, na medida
em que essa cooperação se realiza,
essas actividades aproximam-nos da
plena comunhão dos cristãos.

A colaboração no campo social é uma
via concreta proposta pelo Concílio
Vaticano II para o exercício do
ecumenismo, que os fiéis da
Prelatura, como todos os membros
da Igreja, devem secundar. «A
cooperação de todos os cristãos põe
em evidência de um modo vivo
aquela união com que já estão
vinculados e expõe com uma luz
mais clara o rosto de Cristo Servo. É
necessário que esta cooperação,
estabelecida já em não poucas
nações, se vá aperfeiçoando cada vez
mais, principalmente nas regiões
onde se leva a cabo um



desenvolvimento social ou técnico,
tanto na justa estima da dignidade da
pessoa humana, como na promoção
do bem da paz, no impulso da
aplicação social do Evangelho, na
penetração das ciências e das artes,
pelo espírito cristão, em procurar
todo o tipo de remédios contra as
misérias do nosso tempo, como são a
fome e as calamidades, o
analfabetismo e a miséria, a falta de
habitação e a injusta distribuição dos
bens. Por meio desta cooperação,
todos os que crêem em Cristo podem
facilmente aprender como conhecer-
se melhor uns aos outros, apreciar os
outros e aplanar o caminho para a
unidade dos cristãos»[45].

De modo especial em muitos lugares
do Ocidente, mas também no resto
do mundo, «a presença dos cristãos –
afirmava recentemente Bento XVI –
só será eficaz e iluminadora se
tivermos a valentia de percorrer com
decisão o caminho da reconciliação e



da unidade (...). Todos temos uma
responsabilidade específica (...); é
mais fácil o encontro entre os povos;
há mais oportunidades de aumentar
o conhecimento e a estima recíproca,
com um enriquecedor intercâmbio
mútuo de dons; sente-se a
necessidade de enfrentar unidos os
grandes desafios do momento,
começando pelo da modernidade e a
secularização. A experiência
demonstra amplamente que o
diálogo sincero e fraterno gera
confiança, elimina temores e
preconceitos, supera dificuldades e
abre o confronto sereno e
construtivo»[46].

* * *

Escrevi-vos tantas vezes, com as
palavras de Paulo: veritatem
facientes in caritate(Ef4, 15),
praticando a verdade na caridade:
este é o modo de dialogar, de dar
doutrina[47]. O “encontro”



ecuménico, vivido na vida secular, é
para que todos procuremos
caminhar na verdade e na caridade e
sejamos melhores discípulos de Jesus
Cristo, porque todos estamos
chamados pelo Senhor – desde o
Baptismo! – à santidade pessoal. É a
grande mensagem de S. Josemaria,
reafirmada no Concílio Vaticano II.

Hoje a Igreja necessita esse
“ecumenismo prático” que brota
também do espírito da Obra: o
ecumenismo no meio de todas as
actividades humanas. É como ir
estendendo por todas as partes
muitas redes de cristãos amigos, de
discípulos de Cristo, de “amigos de
Deus”, para a conversão do mundo.
São as redes do Duc in altum!, as
redes do apostolado ad fidem, de que
falava S. Josemaria; são as redes que
recolherão piscium multitudinem
copiosam: homens e mulheres que
vivem no paganismo ou no neo-
paganismo. E enquanto os



pescadores cumprem, unidos na
amizade humana e cristã, o mandato
de Cristo, o amor de Deus Pai
conceder-lhes-á a plena comunhão
pela qual orou – e ora no Céu – o seu
Filho: ut unum sint, e isto – repitamo-
lo com Jesus – ut mundus credat: para
que as redes se encham até
transbordar.

Tudo é possível com esta condição:
que não percais nunca o diálogo com
o nosso Deus, vivo e amante, com o
Espírito Santo, com Cristo, Senhor
Nosso e com Maria, Rainha do Céu e
Mãe da Igreja. Daí retirareis cada dia
luzes de doutrina, desejos de
apostolado, afã de almas, caridade
universal e delicada[48].

Pedro Rodríguez

----------------------------------------------

[1] João Paulo II, Litt. enc. Ut unum
sint, 25-5-1995, n. 20.



[2] Bento XVI, Discurso para a
Comissão preparatória da III
Assembleia Ecuménica Europeia,
26-1-2006.

[3]Jn 17,21.

[4] Cfr. Conc. Vaticano II, Const.
dogm. Lumen gentium, n. 8;
Congregação para a Doutrina da
Fé, Responsa ad quaestiones,
29-6-2007, quaest. 2.

[5]Jn 17, 20.

[6]Jn 17, 22-23.

[7] Bento XVI, Discurso no
encontro ecuménico por ocasião
da XX Jornada Mundial da
Juventude, 19-8-2005.

[8] S. Josemaria, Forja, n. 647.

[9] João Paulo II, Litt. enc. Ut unum
sint, 25-5-1995, n. 23.

[10]Jn 17, 21.



[11] Congregação para a Doutrina
da Fé, Decl. Dominus Iesus,
6-8-2000, n. 17.

[12] Cfr. Conc. Vaticano II, Decr. 
Unitatis redintegratio, n. 3.

[13] João Paulo II, Litt. enc. Ut
unum sint, 25-5-1995, n. 2.

[14] Cfr. Conc. Vaticano II, Decr. 
Unitatis redintegratio, n. 3.

[15]Ibid.

[16] João Paulo II, Litt. enc. Ut
unum sint, 25-5-1995, n. 12.

[17]Ibid.

[18] Conc. Vaticano II, Decr. 
Unitatis redintegratio, n. 3.

[19] Bento XVI, Discurso no
encontro ecuménico por ocasião
da XX Jornada Mundial da
Juventude, 19-8-2005.



[20] Conc. Vaticano II, Decr. 
Unitatis redintegratio, n. 4.

[21] Cfr. João Paulo II, Discurso na
sinagoga de Roma, 13-4-1986.

[22] Conc. Vaticano II, Decr. 
Unitatis redintegratio, n. 4.

[23] João Paulo II, Litt. enc. Ut
unum sint, 25-5-1995, n. 8.

[24] Conc. Vaticano II, Decr. 
Unitatis redintegratio, n. 4.

[25] Cfr. Conc. Vaticano II, Const.
dogm. Lumen gentium, n. 40.

[26] Conc. Vaticano II, Decr. 
Unitatis redintegratio, n. 7.

[27]Ibid. n. 4, e João Paulo II, Litt.
enc. Ut unum sint, 25-5-1995, n. 48.

[28] Conc. Vaticano II, Decr. 
Unitatis redintegratio, n. 4.



[29] Cfr. ibid; Congregação para a
Doutrina da Fé, Nota Doutrinal 
sobre alguns aspectos da
Evangelização, 3-12-2007, n. 12 (IV.
Algumas implicações ecuménicas).

[30] Cfr. João Paulo II, Litt. enc. 
Redemptoris missio, 7-12-1990, n.
55.

[31] Cfr. Conc. Vaticano II, Decr. 
Unitatis redintegratio, nn. 9-11.

[32] Congregação para a Doutrina
da Fé, Decl. Dominus Iesus,
6-8-2000, n. 22.

[33] S. Josemaria, Sulco, n. 864.

[34] Paulo VI, Litt. enc. Ecclesiam
suam, 6-8-1964, n. 33.

[35] S. Josemaria, Carta 24-X-1965,
n. 25 , en “ABC”, Madrid, 17-5-1992,
p. 63.

[36]3 Jn 1, 8.



[37] S. Josemaria, Carta 24-X-1965,
n. 15, en “ABC”, Madrid, 17-5-1992,
p. 62.

[38]Ibid. n. 20, en “ABC”, Madrid,
17-5-1992, p. 63.

[39] S. Josemaria, Cristo que passa,
n. 123.

[40] Paulo VI, Litt. enc. Ecclesiam
suam, 6-8-1964, n. 33.

[41]1 Cor 16, 14

[42] Conc. Vaticano II, Decr. 
Unitatis redintegratio, n. 4.

[43] João Paulo II, Litt. enc. Ut
unum sint, 25-5-1995, n. 48.

[44] João Paulo II, Litt. apost. 
Tertio millennio adveniente,
10-11-1994, n. 37.

[45] Conc. Vaticano II, Decr. 
Unitatis redintegratio, n. 12.



[46] Bento XVI, Discurso para a
Comissão preparatória da III
Assembleia Ecuménica Europeia,
26-1-2006.

[47] S. Josemaria, Carta 24-X-1965,
n. 75, em “Studi Cattolici”, Milão,
VII/VIII-1985, p. 410.

[48]Ibid. n. 76, en “Studi Cattolici”,
Milão, VII/VIII-1985, p. 410.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/ecumenismo/
(15/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/ecumenismo/
https://opusdei.org/pt-pt/article/ecumenismo/

	Ecumenismo

