
opusdei.org

Ebook: «Rosarium
Virginis Mariae»
sobre o Santo
Rosário

O Papa São João Paulo II
publicou esta Carta Apostólica a
16 de outubro de 2002, com o
propósito de aprofundar no
sentido espiritual e na riqueza
da oração do Santo Rosário, ao
qual definiu como um
“compêndio do Evangelho”.
Neste mês do Rosário,
convidamos a aprofundar no
seu valor com esta leitura.



07/10/2025

Publicada a 16 de outubro de 2002,
por motivo do 25.º aniversário do seu
pontificado, a Carta Apostólica 
Rosarium Virginis Mariae de São João
Paulo II convida a redescobrir o
Santo Rosário como uma oração
profundamente cristológica e
contemplativa. O Papa apresenta-o
como um caminho para meditar,
junto a Maria, os mistérios da vida de
Cristo, recordando – como já
afirmava São Paulo VI – que o
Rosário é um verdadeiro “compêndio
do Evangelho”.

Neste documento, o Pontífice
enriquece os mistérios gozosos,
dolorosos e gloriosos com a
incorporação dos “mistérios
luminosos”, centrados na vida
pública de Jesus, desde o seu Batismo
no Jordão até à instituição da



Eucaristia na Última Ceia. Com uma
linguagem próxima, São João Paulo II
mostra como o Rosário se pode
converter numa verdadeira escola de
oração, de fé e de comunhão, capaz
de renovar a vida espiritual das
famílias e de toda a Igreja.

Descarregar Rosarium
Virginis Mariae, em formato
digital

ePub ► Carta Apostólica «Rosarium
Virginis Mariae»

Mobi ► Carta Apostólica «Rosarium
Virginis Mariae»

PDF ► Carta Apostólica «Rosarium
Virginis Mariae»

Google Play Books ► Carta Apostólica
«Rosarium Virginis Mariae»

https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/Rosarium_Virginis_Mariae20251006180008493724.epub
https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/Rosarium_Virginis_Mariae20251006180008493724.epub
https://multimedia.opusdei.org/doc/mobi/Rosarium_Virginis_Mariae20251006180000767439.mobi
https://multimedia.opusdei.org/doc/mobi/Rosarium_Virginis_Mariae20251006180000767439.mobi
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/Rosarium_Virginis_Mariae20251006175949378313.pdf
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/Rosarium_Virginis_Mariae20251006175949378313.pdf
https://play.google.com/store/books/details?id=2JGMEQAAQBAJ
https://play.google.com/store/books/details?id=2JGMEQAAQBAJ


Apple Books ► Carta Apostólica
«Rosarium Virginis Mariae»

► Outros ebooks gratuitos.

ÍNDICE

Introdução
Capítulo I - Contemplar Cristo
com Maria
Capítulo II - Mistérios de
Cristo, mistérios da Mãe
Capítulo III - “Para mim, o
viver é Cristo”
Conclusão

Introdução

1. O Rosário da Virgem Maria
(Rosarium Virginis Mariae), que ao
sopro do Espírito de Deus se foi
formando gradualmente no segundo
Milénio, é oração amada por

• 
• 

• 

• 

• 

http://books.apple.com/us/book/id6753661490
http://books.apple.com/us/book/id6753661490
https://opusdei.org/pt-pt/tag/ebook_1/
https://opusdei.org/pt-pt/tag/ebook_1/


numerosos Santos e estimulada pelo
Magistério. Na sua simplicidade e
profundidade, permanece, mesmo no
terceiro Milénio recém iniciado, uma
oração de grande significado e
destinada a produzir frutos de
santidade. Ela enquadra-se
perfeitamente no caminho espiritual
de um cristianismo que, passados
dois mil anos, nada perdeu do seu
frescor original, e sente-se
impulsionado pelo Espírito de Deus a
“fazer-se ao largo” (duc in altum!)
para reafirmar, melhor “gritar”
Cristo ao mundo como Senhor e
Salvador, como “caminho, verdade e
vida” (Jo 14, 6), como “o fim da
história humana, o ponto para onde
tendem os desejos da história e da
civilização”[1].

O Rosário, de facto, ainda que
caracterizado pela sua fisionomia
mariana, no seu âmago é oração
cristológica. Na sobriedade dos seus
elementos, concentra a profundidade



de toda a mensagem evangélica, da
qual é quase um compêndio[2]. Nele
ecoa a oração de Maria, o seu perene 
Magnificat pela obra da Encarnação
redentora iniciada no seu ventre
virginal. Com ele, o povo cristão 
frequenta a escola de Maria, para
deixar-se introduzir na
contemplação da beleza do rosto de
Cristo e na experiência da
profundidade do seu amor. Mediante
o Rosário, o crente alcança a graça
em abundância, como se a recebesse
das mesmas mãos da Mãe do
Redentor.

Os Romanos Pontífices e o Rosário

2. Muitos dos meus Predecessores
atribuíram grande importância a
esta oração. Merecimento particular
teve, a propósito, Leão XIII que, no
dia 1 de Setembro de 1883,
promulgava a Encíclica Supremi
apostolatus officio[3], alto
pronunciamento com o qual

http://w2.vatican.va/content/leo-xiii/pt/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_01091883_supremi-apostolatus-officio.html
http://w2.vatican.va/content/leo-xiii/pt/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_01091883_supremi-apostolatus-officio.html


inaugurava numerosas outras
declarações sobre esta oração,
indicando-a como instrumento
espiritual eficaz contra os males da
sociedade. Entre os Papas mais
recentes, já na época conciliar, que se
distinguiram na promoção do
Rosário, desejo recordar o Beato João
XXIII[4] e sobretudo Paulo VI que, na
Exortação apostólica Marialis cultus,
destacou, em harmonia com a
inspiração do Concílio Vaticano II, o
carácter evangélico do Rosário e a
sua orientação cristológica.

Eu mesmo não descurei ocasião para
exortar à frequente recitação do
Rosário. Desde a minha juventude,
esta oração teve um lugar importante
na minha vida espiritual. Trouxe-mo
à memória a minha recente viagem à
Polónia, sobretudo avisita ao
Santuário de Kalwaria. O Rosário
acompanhou-me nos momentos de
alegria e nas provações. A ele confiei
tantas preocupações; nele encontrei

https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/apost_exhortations/documents/hf_p-vi_exh_19740202_marialis-cultus.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/travels/2002/travels/documents/trav_poland-2002.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/travels/2002/travels/documents/trav_poland-2002.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/homilies/2002/documents/hf_jp-ii_hom_20020819_kalwaria.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/homilies/2002/documents/hf_jp-ii_hom_20020819_kalwaria.html


sempre conforto. Vinte e quatro anos
atrás, no dia 29 de Outubro de 1978,
apenas duas semanas depois da
minha eleição para a Sé de Pedro,
quase numa confidência, assim me
exprimia: “O Rosário é a minha
oração predilecta. Oração
maravilhosa! Maravilhosa na
simplicidade e na profundidade. [...]
Pode dizer-se que o Rosário é, em
certo modo, um comentário-prece do
último capítulo da Constituição 
Lumen gentium do Vaticano II,
capítulo que trata da admirável
presença da Mãe de Deus no mistério
de Cristo e da Igreja. De facto, sobre o
fundo das palavras da “Avé Maria”
passam diante dos olhos da alma os
principais episódios da vida de Jesus
Cristo. Eles dispõem-se no conjunto
dos mistérios gozosos, dolorosos e
gloriosos, e põem-nos em comunhão
viva com Jesus – poderíamos dizer–
através do Coração de Sua Mãe. Ao
mesmo tempo o nosso coração pode
incluir nestas dezenas do Rosário

http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/angelus/1978/documents/hf_jp-ii_ang_19781029.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/angelus/1978/documents/hf_jp-ii_ang_19781029.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/angelus/1978/documents/hf_jp-ii_ang_19781029.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/angelus/1978/documents/hf_jp-ii_ang_19781029.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/angelus/1978/documents/hf_jp-ii_ang_19781029.html


todos os factos que formam a vida do
indivíduo, da família, da nação, da
Igreja e da humanidade.
Acontecimentos pessoais e do
próximo, e de modo particular
daqueles que nos são mais familiares
e que mais estimamos. Assim a
simples oração do Rosário marca o
ritmo da vida humana”[5].

Com estas palavras, meus caros
Irmãos e Irmãs, inseria no ritmo
quotidiano do Rosário o meu
primeiro ano de Pontificado. Hoje, no
início do vigésimo quinto ano de
serviço como Sucessor de Pedro,
desejo fazer o mesmo. Quantas
graças recebi nestes anos da Virgem
Santa através do Rosário: Magnificat
anima mea Dominum! Desejo elevar
ao Senhor o meu agradecimento com
as palavras da sua Mãe Santíssima,
sob cuja protecção coloquei o meu
ministério petrino: Totus tuus!



Outubro 2002 - Outubro 2003: Ano
do Rosário

3. Por isso, na esteira da reflexão
oferecida na Carta apostólica Novo
millennio ineunte na qual convidei o
Povo de Deus, após a experiência
jubilar, a “partir de Cristo”[6], senti a
necessidade de desenvolver uma
reflexão sobre o Rosário, uma
espécie de coroação mariana da
referida Carta apostólica, para
exortar à contemplação do rosto de
Cristo na companhia e na escola de
sua Mãe Santíssima. Com efeito,
recitar o Rosário nada mais é senão 
contemplar com Maria o rosto de
Cristo. Para dar maior relevo a este
convite, e tomando como ocasião a
próxima efeméride dos cento e vinte
anos da mencionada Encíclica de
Leão XIII, desejo que esta oração seja
especialmente proposta e valorizada
nas várias comunidades cristãs
durante o ano. Proclamo, portanto, o

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20010106_novo-millennio-ineunte.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20010106_novo-millennio-ineunte.html
http://w2.vatican.va/content/leo-xiii/pt/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_01091883_supremi-apostolatus-officio.html
http://w2.vatican.va/content/leo-xiii/pt/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_01091883_supremi-apostolatus-officio.html


período que vai de outubro deste ano
até outubro de 2003 Ano do Rosário.

Deixo esta indicação pastoral à
iniciativa das diversas comunidades
eclesiais. Com ela não pretendo
dificultar, mas antes integrar e
consolidar os planos pastorais das
Igrejas particulares. Espero que ela
seja acolhida com generosidade e
solicitude. O Rosário, quando
descoberto no seu pleno significado,
conduz ao âmago da vida cristã,
oferecendo uma ordinária e fecunda
oportunidade espiritual e pedagógica
para a contemplação pessoal, a
formação do Povo de Deus e a nova
evangelização. Apraz-me reafirmá-lo,
também, na recordação feliz de outro
aniversário: os 40 anos do início do
Concílio Ecuménico Vaticano II (11 de
outubro de 1962), a “grande graça”
predisposta pelo Espírito de Deus
para a Igreja do nosso tempo[7].

Objeções ao Rosário



4. A oportunidade desta iniciativa
emerge de distintas considerações. A
primeira refere-se à urgência de
fazer frente a uma certa crise desta
oração, correndo o risco, no atual
contexto histórico e teológico, de ser
erradamente debilitada no seu valor
e, por conseguinte, escassamente
proposta às novas gerações. Pensam
alguns que a centralidade da
Liturgia, justamente ressaltada pelo
Concílio Ecuménico Vaticano II,
tenha como necessária consequência
uma diminuição da importância do
Rosário. Na verdade, como precisou
Paulo VI, esta oração não só não se
opõe à Liturgia, mas serve-lhe de
apoio, visto que introduz nela e dá-
lhe continuidade, permitindo vivê-la
com plena participação interior e
recolhendo seus frutos na vida
quotidiana.

Pode haver também quem tema que
o Rosário possa revelar-se pouco
ecuménico pelo seu carácter



marcadamente mariano. Na verdade,
situa-se no mais claro horizonte de
um culto à Mãe de Deus tal como o
Concílio delineou: um culto
orientado ao centro cristológico da fé
cristã, de forma que, “honrando a
Mãe, melhor se conheça, ame e
glorifique o Filho”[8]. Se
adequadamente compreendido, o
Rosário é certamente uma ajuda, não
um obstáculo, para o ecumenismo!

Caminho de contemplação

5. Porém, o motivo mais importante
para propor com insistência a prática
do Rosário reside no facto de este
constituir um meio validíssimo para
favorecer entre os crentes aquele 
compromisso de contemplação do
mistério cristão que propus, na Carta
apostólica Novo millennio ineunte,
como verdadeira e própria
pedagogia da santidade: “Há
necessidade dum cristianismo que se
destaque principalmente pela arte da

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20010106_novo-millennio-ineunte.html


oração”[9].Enquanto que na cultura
contemporânea, mesmo entre tantas
contradições, emerge uma nova
exigência de espiritualidade,
solicitada inclusive pela influência de
outras religiões, é extremamente
urgente que as nossas comunidades
cristãs se tornem “autênticas escolas
de oração”[10].

O Rosário situa-se na melhor e mais
garantida tradição da contemplação
cristã. Desenvolvido no Ocidente, é
oração tipicamente meditativa e
corresponde, de certo modo, à
“oração do coração” ou “oração de
Jesus” germinada no húmus do
Oriente cristão.

Oração pela paz e pela família

6. A dar maior atualidade ao
relançamento do Rosário temos
algumas circunstâncias históricas. A
primeira delas é a urgência de
invocar de Deus o dom da paz. O
Rosário foi, por diversas vezes,



proposto pelos meus Predecessores e
mesmo por mim como oração pela
paz. No início de um Milénio, que
começou com as cenas assustadoras
do atentado de 11 de setembro de
2001 e que regista, cada dia, em
tantas partes do mundo novas
situações de sangue e violência,
descobrir novamente o Rosário
significa mergulhar na contemplação
do mistério d'Aquele que “é a nossa
paz”, tendo feito “de dois povos um
só, destruindo o muro da inimizade
que os separava” (Ef 2, 14). Portanto
não se pode recitar o Rosário sem
sentir-se chamado a um preciso
compromisso de serviço à paz,
especialmente na terra de Jesus, tão
atormentada ainda, e tão querida ao
coração cristão.

Análoga urgência de empenho e de
oração surge de outra realidade
crítica da nossa época, a da família,
célula da sociedade, cada vez mais
ameaçada por forças desagregadoras



a nível ideológico e prático, que
fazem temer pelo futuro desta
instituição fundamental e
imprescindível e, consequentemente,
pela sorte da sociedade inteira. O
relançamento do Rosário nas
famílias cristãs, no âmbito de uma
pastoral mais ampla da família,
propõe-se como ajuda eficaz para
conter os efeitos devastantes desta
crise da nossa época.

“Eis a tua mãe!” (Jo 19, 27)

7. Numerosos sinais demonstram
quanto a Virgem Maria queira,
também hoje, precisamente através
desta oração, exercer aquele cuidado
maternal ao qual o Redentor prestes
a morrer confiou, na pessoa do
discípulo predileto, todos os filhos da
Igreja: “Mulher, eis aí o teu
filho” (Jo19, 26). São conhecidas, ao
longo dos séculos XIX e XX, várias
ocasiões, nas quais a Mãe de Cristo
fez, de algum modo, sentir a sua



presença e a sua voz para exortar o
Povo de Deus a esta forma de oração
contemplativa. Em particular desejo
lembrar, pela incisiva influência que
conservam na vida dos cristãos e
pelo reconhecimento recebido da
Igreja, as aparições de Lurdes e de
Fátima[11],cujos respetivos Santuários
são meta de numerosos peregrinos,
em busca de conforto e de esperança.

Na senda das testemunhas

8. Seria impossível citar a multidão
sem conta de Santos que
encontraram no Rosário um
autêntico caminho de santificação.
Bastará recordar São Luís Maria
Grignion de Montfort, autor de uma
preciosa obra sobre o Rosário[12]; e,
em nossos dias, Padre Pio de
Pietrelcina, que recentemente tive a
alegria de canonizar. Além disso um
carisma especial, como verdadeiro
apóstolo do Rosário, teve o Beato
Bártolo Longo. O seu caminho de



santidade assenta numa inspiração
ouvida no fundo do coração: “Quem
difunde o Rosário, salva-se!”[13].
Baseado nisto, ele sentiu-se chamado
a construir em Pompeia um templo
dedicado à Virgem do Santo Rosário
no cenário dos restos da antiga
cidade, ainda pouco tocada pelo
anúncio cristão quando foi sepultada
em 79 pela erupção do Vesúvio e
surgida das suas cinzas séculos
depois como testemunho das luzes e
sombras da civilização clássica.

Com toda a sua obra e, de modo
particular, através dos “Quinze
Sábados”, Bártolo Longo desenvolveu
a alma cristológica e contemplativa
do Rosário, encontrando particular
estímulo e apoio em Leão XIII, o
“Papa do Rosário”.



Capítulo I - Contemplar Cristo
com Maria

Um rosto resplandecente como o
sol

9. “Transfigurou-Se diante deles: o
seu rosto resplandeceu como o
sol” (Mt 17, 2). A cena evangélica da
transfiguração de Cristo, na qual os
três apóstolos Pedro, Tiago e João
aparecem como que extasiados pela
beleza do Redentor, pode ser tomada
como ícone da contemplação cristã.
Fixar os olhos no rosto de Cristo,
reconhecer o seu mistério no
caminho ordinário e doloroso da sua
humanidade, até perceber o brilho
divino definitivamente manifestado
no Ressuscitado glorificado à direita
do Pai, é a tarefa de cada discípulo de
Cristo; é, por conseguinte, também a
nossa tarefa. Contemplando este
rosto, dispomo-nos a acolher o
mistério da vida trinitária, para
experimentar sempre de novo o



amor do Pai e gozar da alegria do
Espírito Santo. Realiza-se assim
também para nós a palavra de São
Paulo: “Refletindo a glória do Senhor,
como um espelho, somos
transformados de glória em glória,
nessa mesma imagem, sempre mais
resplandecente, pela ação do Espírito
do Senhor” (2Cor 3, 18).

Maria, modelo de contemplação

10. A contemplação de Cristo tem em
Maria o seu modelo insuperável. O
rosto do Filho pertence-lhe sob um
título especial. Foi no seu ventre que
Se plasmou, recebendo d'Ela também
uma semelhança humana que evoca
uma intimidade espiritual
certamente ainda maior. À
contemplação do rosto de Cristo,
ninguém se dedicou com a mesma
assiduidade de Maria. Os olhos do
seu coração concentram-se de algum
modo sobre Ele já na Anunciação,
quando O concebe por obra do



Espírito Santo; nos meses seguintes,
começa a sentir sua presença e a
pressagiar os contornos. Quando
finalmente O dá à luz em Belém,
também os seus olhos de carne
podem fixar-se com ternura no rosto
do Filho, que envolveu em panos e
recostou numa manjedoura (cf. Lc 2,
7).

Desde então o seu olhar, cheio
sempre de reverente estupor, não se
separará mais d'Ele. Algumas vezes
será um olhar interrogativo, como no
episódio da perda no templo: “Filho,
porque nos fizeste isto?” (Lc 2, 48);
em todo o caso será um olhar
penetrante, capaz de ler no íntimo de
Jesus, a ponto de perceber os seus
sentimentos escondidos e adivinhar
suas decisões, como em Caná (cf. Jo 2,
5); outras vezes, será um olhar
doloroso, sobretudo aos pés da cruz,
onde haverá ainda, de certa forma, o
olhar da parturiente, pois Maria não
se limitará a compartilhar a paixão e



a morte do Unigénito, mas acolherá o
novo filho a Ela entregue na pessoa
do discípulo predileto (cf. Jo 19,
26-27); na manhã da Páscoa, será um
olhar radioso pela alegria da
ressurreição e, enfim, um olhar
ardoroso pela efusão do Espírito no
dia de Pentecostes (cf. At 1, 14).

As recordações de Maria

11. Maria vive com os olhos fixos em
Cristo e guarda cada palavra sua:
“Conservava todas estas coisas,
ponderando-as no seu coração” (Lc 2,
19; cf. 2, 51). As recordações de Jesus,
estampadas na sua alma,
acompanharam-na em cada
circunstância, levando-a a percorrer
novamente com o pensamento os
vários momentos da sua vida junto
com o Filho. Foram estas recordações
que constituíram, de certo modo, o
“rosário” que Ela mesma recitou
constantemente nos dias da sua vida
terrena.



E mesmo agora, entre os cânticos de
alegria da Jerusalém celestial, os
motivos da sua gratidão e do seu
louvor permanecem imutáveis. São
eles que inspiram o seu carinho
materno pela Igreja peregrina, na
qual Ela continua a desenvolver a
composição da sua “narração” de
evangelizadora. Maria propõe
continuamente aos crentes os
“mistérios” do seu Filho, desejando
que sejam contemplados, para que
possam irradiar toda a sua força
salvífica. Quando recita o Rosário, a
comunidade cristã sintoniza-se com a
lembrança e com o olhar de Maria.

Rosário, oração contemplativa

12. O Rosário, precisamente a partir
da experiência de Maria, é uma
oração marcadamente contemplativa.
Privado desta dimensão, perderia
sentido, como sublinhava Paulo VI:
“Sem contemplação, o Rosário é um
corpo sem alma e a sua recitação



corre o perigo de tornar-se uma
repetição mecânica de fórmulas e de
vir a achar-se em contradição com a
advertência de Jesus: “Na oração não
sejais palavrosos como os gentios,
que imaginam que hão de ser
ouvidos graças à sua
verbosidade” (Mt 6, 7). Por sua
natureza, a recitação do Rosário
requer um ritmo tranquilo e uma
certa demora a pensar, que
favoreçam, naquele que ora, a
meditação dos mistérios da vida do
Senhor, vistos através do Coração
d'Aquela que mais de perto esteve em
contacto com o mesmo Senhor, e que
abram o acesso às suas insondáveis
riquezas”[14].

Precisamos de deter-nos neste
profundo pensamento de Paulo VI,
para dele extrair algumas dimensões
do Rosário que definem melhor o seu
carácter próprio de contemplação
cristológica.



Recordar Cristo com Maria

13. O contemplar de Maria é, antes
de mais, um recordar. Convém, no
entanto, entender esta palavra no
sentido bíblico da memória (zakar),
que atualiza as obras realizadas por
Deus na história da salvação. A Bíblia
é narração de acontecimentos
salvíficos, que culminam no mesmo
Cristo. Estes acontecimentos não
constituem somente um “ontem”; são
também o “hoje” da salvação.

Esta atualização realiza-se
particularmente na Liturgia: o que
Deus realizou séculos atrás não tinha
a ver só com as testemunhas diretas
dos acontecimentos, mas alcança,
pelo seu dom de graça, o homem de
todos os tempos. Isto vale, de certo
modo, também para qualquer outra
piedosa ligação com aqueles
acontecimentos: “fazer memória
deles”, em atitude de fé e de amor,
significa abrir-se à graça que Cristo



nos obteve com os seus mistérios de
vida, morte e ressurreição.

Por isso, enquanto se reafirma, com o
Concílio Vaticano II, que a Liturgia,
como exercício do ofício sacerdotal
de Cristo e culto público, é “a meta
para a qual se encaminha a ação da
Igreja e a fonte de onde promana
toda a sua força”[15], convém ainda
lembrar que “a participação na
sagrada Liturgia não esgota a vida
espiritual. O cristão, chamado a rezar
em comum, deve também entrar no
seu quarto para rezar a sós ao Pai (cf.
Mt 6, 6); mais, segundo ensina o
Apóstolo, deve rezar sem cessar (cf.
1Tes 5, 17)”[16]. O Rosário, com a sua
especificidade, situa-se neste cenário
diversificado da oração “incessante”,
e se a Liturgia, ação de Cristo e da
Igreja, é ação salvífica por excelência,
o Rosário, enquanto meditação sobre
Cristo com Maria, é contemplação
salutar. De facto, a inserção, de
mistério em mistério, na vida do



Redentor faz com que tudo aquilo
que Ele realizou e a Liturgia atualiza,
seja profundamente assimilado e
modele a existência.

Aprender Cristo de Maria

14. Cristo é o Mestre por excelência,
o revelador e a revelação. Não se
trata somente de aprender as coisas
que Ele ensinou, mas de “aprender a
Ele”. Porém, nisto, qual mestra mais
experimentada do que Maria? Se do
lado de Deus é o Espírito, o Mestre
interior, que nos conduz à verdade
plena de Cristo (cf. Jo 14, 26; 15, 26;
16, 13), de entre os seres humanos,
ninguém melhor do que Ela conhece
Cristo, ninguém como a Mãe pode
introduzir-nos no profundo
conhecimento do seu mistério.

O primeiro dos “sinais” realizado por
Jesus – a transformação da água em
vinho nas bodas de Caná – mostra-
nos precisamente Maria no papel de
mestra, quando exorta os servos a



cumprirem as disposições de Cristo
(cf. Jo 2, 5). E podemos imaginar que
Ela tenha desempenhado a mesma
função com os discípulos depois da
Ascensão de Jesus, quando ficou com
eles à espera do Espírito Santo e os
animou na primeira missão.
Percorrer com Ela as cenas do
Rosário é como frequentar a “escola”
de Maria para ler Cristo, penetrar
nos seus segredos, compreender a
sua mensagem.

Uma escola, a de Maria, ainda mais
eficaz, quando se pensa que Ela a dá
obtendo-nos os dons do Espírito
Santo com abundância e, ao mesmo
tempo, propondo-nos o exemplo
daquela “peregrinação da fé”[17], na
qual é mestra inigualável. Diante de
cada mistério do Filho, Ela convida-
nos, como na sua Anunciação, a
colocar humildemente as perguntas
que abrem à luz, para concluir
sempre com a obediência da fé: “Eis



a serva do Senhor, faça-se em mim
segundo a tua palavra” (Lc 1, 38).

Configurar-se a Cristo com Maria

15. A espiritualidade cristã tem como
seu carácter qualificador o empenho
do discípulo em configurar-se
sempre mais com o seu Mestre (cf.
Rom 8, 29; Fil 3, 10.21). A efusão do
Espírito no Batismo introduz o crente
como ramo na videira que é Cristo
(cf. Jo 15, 5), constitui-o membro do
seu Corpo místico (cf. 1Cor 12, 12;
Rom 12, 5). Mas a esta unidade
inicial, deve corresponder um
caminho de assimilação progressiva
a Ele que oriente sempre mais o
comportamento do discípulo
conforme à “lógica” de Cristo: “Tende
entre vós os mesmos sentimentos
que havia em Cristo Jesus” (Fil 2, 5). É
necessário, segundo as palavras do
Apóstolo, “revestir-se de Cristo” (Rom
13, 14; Gal 3, 27).



No itinerário espiritual do Rosário,
fundado na incessante contemplação
– em companhia de Maria – do rosto
de Cristo, este ideal exigente de
configuração com Ele alcança-se
através do trato, podemos dizer,
“amistoso”. Este introduz-nos de
modo natural na vida de Cristo e
como que faz-nos “respirar” os seus
sentimentos. A este respeito diz o
Beato Bártolo Longo: “Tal como dois
amigos, que se encontram
constantemente, costumam
configurar-se até mesmo nos hábitos,
assim também nós, conversando
familiarmente com Jesus e a Virgem,
ao meditar os mistérios do Rosário,
vivendo unidos uma mesma vida
pela Comunhão, podemos vir a ser,
por quanto possível à nossa
pequenez, semelhantes a Eles, e
aprender destes supremos modelos a
vida humilde, pobre, escondida,
paciente e perfeita”[18].



Neste processo de configuração a
Cristo no Rosário, confiamo-nos, de
modo particular, à ação maternal da
Virgem Santa. Aquela que é Mãe de
Cristo, pertence Ela mesma à Igreja
como seu “membro eminente e
inteiramente singular”[19] sendo, ao
mesmo tempo, a “Mãe da Igreja”.
Como tal, “gera” continuamente
filhos para o Corpo místico do Filho.
Fá-lo mediante a intercessão,
implorando para eles a efusão
inesgotável do Espírito. Ela é o
perfeito ícone da maternidade da
Igreja.

O Rosário transporta-nos
misticamente para junto de Maria
dedicada a acompanhar o
crescimento humano de Cristo na
casa de Nazaré. Isto permite-lhe
educar-nos e plasmar-nos, com a
mesma solicitude, até que Cristo
esteja formado em nós plenamente
(cf. Gal 4, 19). Esta ação de Maria,
totalmente fundada sobre a de Cristo



e a esta radicalmente subordinada,
“não impede minimamente a união
imediata dos crentes com Cristo,
antes a facilita”[20]. É o princípio
luminoso expresso pelo Concílio
Vaticano II, que provei com tanta
força na minha vida, colocando-o na
base do meu lema episcopal: Totus
tuus[21]. Um lema, como é sabido,
inspirado na doutrina de São Luís
Maria Grignion de Montfort, que
assim explica o papel de Maria no
processo de configuração a Cristo de
cada um de nós: “Toda a nossa
perfeição consiste em sermos
configurados, unidos e consagrados a
Jesus Cristo. Portanto, a mais perfeita
de todas as devoções é
incontestavelmente aquela que nos
configura, une e consagra mais
perfeitamente a Jesus Cristo. Ora,
sendo Maria entre todas as criaturas
a mais configurada a Jesus Cristo, daí
se conclui que de todas as devoções,
a que melhor consagra e configura
uma alma a Nosso Senhor é a



devoção a Maria, sua santa Mãe; e
quanto mais uma alma for
consagrada a Maria, tanto mais será
a Jesus Cristo”[22]. Nunca como no
Rosário o caminho de Cristo e o de
Maria aparecem unidos tão
profundamente. Maria só vive em
Cristo e em função de Cristo!

Suplicar a Cristo com Maria

16. Cristo convidou a dirigirmo-nos a
Deus com insistência e confiança
para ser escutados: “Pedi e dar-se-
vos-á; procurai e encontrareis; batei e
abrir-se-vos-á” (Mt 7, 7). O
fundamento desta eficácia da oração
é a bondade do Pai, mas também a
mediação junto d'Ele por parte do
mesmo Cristo (cf. 1Jo 2, 1) e a ação do
Espírito Santo, que “intercede por
nós” conforme os desígnios de Deus
(cf. Rom 8, 26-27). De facto, nós “não
sabemos o que devemos pedir em
nossas orações” (Rom 8, 26) e, às



vezes, não somos atendidos “porque
pedimos mal” (Tg 4, 3).

Em apoio da oração que Cristo e o
Espírito fazem brotar no nosso
coração, intervém Maria com a sua
materna intercessão. “A oração da
Igreja é como que sustentada pela
oração de Maria”[23]. De facto, se
Jesus, único Mediador, é o Caminho
da nossa oração, Maria, pura
transparência d'Ele, mostra o
Caminho, e “é a partir desta singular
cooperação de Maria com a ação do
Espírito Santo que as Igrejas
cultivaram a oração à santa Mãe de
Deus, centrando-a na pessoa de
Cristo manifestada nos seus
mistérios”[24]. Nas bodas de Caná, o
Evangelho mostra precisamente a
eficácia da intercessão de Maria, que
se faz porta-voz junto de Jesus das
necessidades humanas: “Não têm
vinho” (Jo 2,3).



O Rosário é ao mesmo tempo
meditação e súplica. A imploração
insistente da Mãe de Deus apoia-se
na confiança de que a sua materna
intercessão tudo pode no coração do
Filho. Ela é “omnipotente por graça”,
como, com expressão audaz a ser
bem entendida, dizia o Beato Bártolo
Longo na sua Súplica à Virgem[25].
Uma certeza esta que, a partir do
Evangelho, foi-se consolidando
através da experiência do povo
cristão. O grande poeta Dante, na
linha de São Bernardo, interpreta-a
estupendamente, quando canta:
“Donna, se' tanto grande e tanto vali, /
che qual vuol grazia e a te não
ricorre, / sua disianza vuol volar
sanz'ali”[26]. No Rosário, Maria,
santuário do Espírito Santo (cf. Lc 1,
35), ao ser suplicada por nós,
apresenta-se em nosso favor diante
do Pai que a cumulou de graça e do
Filho nascido das suas entranhas,
pedindo connosco e por nós.



Anunciar Cristo com Maria

17. O Rosário é também um itinerário
de anúncio e aprofundamento, no
qual o mistério de Cristo é
continuamente oferecido aos
diversos níveis da experiência cristã.
O módulo é o de uma apresentação
orante e contemplativa, que visa
plasmar o discípulo segundo o
coração de Cristo. De facto, se na
recitação do Rosário todos os
elementos para uma meditação
eficaz forem devidamente
valorizados, torna-se, especialmente
na celebração comunitária nas
paróquias e nos santuários, uma 
significativa oportunidade catequética
que os Pastores devem saber
aproveitar. A Virgem do Rosário
continua também deste modo a sua
obra de anúncio de Cristo. A história
do Rosário mostra como esta oração
foi utilizada especialmente pelos
Dominicanos, num momento difícil
para a Igreja por causa da difusão da



heresia. Hoje encontramo-nos diante
de novos desafios. Porque não
retomar na mão o Terço com a fé dos
que nos precederam? O Rosário
conserva toda a sua força e
permanece um recurso não
descurável na bagagem pastoral de
todo o bom evangelizador.

Capítulo II - Mistérios de
Cristo, mistérios da Mãe

O Rosário, “compêndio do
Evangelho”

18. À contemplação do rosto de Cristo
só podemos introduzir-nos
escutando, no Espírito, a voz do Pai,
porque “ninguém conhece o Filho
senão o Pai” (Mt 11, 27). Nas
proximidades de Cesareia de Filipe,
perante a confissão de Pedro, Jesus
especificará a fonte de uma tão clara



intuição da sua identidade: “Não
foram a carne nem o sangue quem to
revelou, mas o meu Pai que está nos
céus” (Mt 16, 17). É, pois, necessária a
revelação do alto. Mas, para acolhê-
la, é indispensável colocar-se à
escuta: “Só a experiência do silêncio e
da oração oferece o ambiente
adequado para maturar e
desenvolver-se um conhecimento
mais verdadeiro, aderente e coerente
daquele mistério”[27].

O Rosário é um dos percursos
tradicionais da oração cristã aplicada
à contemplação do rosto de Cristo.
Paulo VI assim o descreveu: “Oração
evangélica, centrada sobre o mistério
da Encarnação redentora, o Rosário
é, por isso mesmo, uma prece de
orientação profundamente
cristológica. Na verdade, o seu
elemento mais característico – a
repetição litânica do “Alegra-te,
Maria” – torna-se também ele louvor
incessante a Cristo, objetivo último



do anúncio do Anjo e da saudação da
mãe do Baptista: “Bendito o fruto do
teu ventre” (Lc 1, 42). Diremos mais
ainda: a repetição da Ave Maria
constitui a urdidura sobre a qual se
desenrola a contemplação dos
mistérios; aquele Jesus que cada Avé
Maria relembra é o mesmo que a
sucessão dos mistérios propõe, uma e
outra vez, como Filho de Deus e da
Virgem Santíssima”[28].

Uma inserção oportuna

19. De tantos mistérios da vida de
Cristo, o Rosário, tal como se
consolidou na prática mais comum
confirmada pela autoridade eclesial,
aponta só alguns. Tal seleção foi
ditada pela estruturação originária
desta oração, que adotou o número
150 como o dos Salmos.

Considero, no entanto, que, para
reforçar o espessor cristológico do
Rosário, seja oportuna uma inserção
que, embora deixada à livre



valorização de cada pessoa e das
comunidades, lhes permita abraçar
também os mistérios da vida pública
de Cristo entre o Batismo e a Paixão.
Com efeito, é no âmbito destes
mistérios que contemplamos aspetos
importantes da pessoa de Cristo,
como revelador definitivo de Deus. É
Ele que, declarado Filho dileto do Pai
no Batismo do Jordão, anuncia a
vinda do Reino, testemunha-a com as
obras e proclama as suas exigências.
É nos anos da vida pública que o
mistério de Cristo se mostra de forma
especial como mistério de luz:
“Enquanto estou no mundo, sou a
Luz do mundo” (Jo 9, 5).

Para que o Rosário possa considerar-
se mais plenamente “compêndio do
Evangelho”, é conveniente que,
depois de recordar a encarnação e a
vida oculta de Cristo (mistérios da
alegria), e antes de se deter nos
sofrimentos da paixão (mistérios da
dor), e no triunfo da ressurreição



(mistérios da glória), a meditação se
concentre também sobre alguns
momentos particularmente
significativos da vida pública
(mistérios da luz). Esta inserção de
novos mistérios, sem prejudicar
nenhum aspeto essencial do
esquema tradicional desta oração,
visa fazê-la viver com renovado
interesse na espiritualidade cristã,
como verdadeira introdução na
profundidade do Coração de Cristo,
abismo de alegria e de luz, de dor e
de glória.

Mistérios da alegria

20. O primeiro ciclo, o dos “mistérios
gozosos”, caracteriza-se de facto pela 
alegria que irradia do acontecimento
da Encarnação. Isto é evidente desde
a Anunciação, quando a saudação de
Gabriel à Virgem de Nazaré se liga ao
convite da alegria messiânica:
“Alegra-te, Maria”. Para este anúncio
se encaminha a história da salvação,



e até, de certo modo, a história do
mundo. De facto, se o desígnio do Pai
é recapitular em Cristo todas as
coisas (cf. Ef 1, 10), então todo o
universo de algum modo é alcançado
pelo favor divino, com o qual o Pai Se
inclina sobre Maria para torná-La
Mãe do seu Filho. Por sua vez, toda a
humanidade está como que incluída
no fiat com que Ela corresponde
prontamente à vontade de Deus.

Sob o signo da exultação, aparece
depois a cena do encontro com
Isabel, onde a mesma voz de Maria e
a presença de Cristo no seu ventre
fazem “saltar de alegria” João (cf. Lc
1, 44). Inundada de alegria é a cena
de Belém, onde o nascimento do
Deus-Menino, o Salvador do mundo,
é cantado pelos anjos e anunciado
aos pastores precisamente como
“uma grande alegria” (Lc 2, 10).

Os dois últimos mistérios, porém,
mesmo conservando o sabor da



alegria antecipam já os sinais do
drama. A apresentação no templo, de
facto, enquanto exprime a alegria da
consagração e extasia o velho
Simeão, regista também a profecia
do “sinal de contradição” que o
Menino será para Israel e da espada
que trespassará a alma da Mãe (cf. Lc
2, 34-35). Gozoso e ao mesmo tempo
dramático é também o episódio de
Jesus, aos doze anos, no templo.
Vemo-Lo aqui na sua divina
sabedoria, enquanto escuta e
interroga, e substancialmente no
papel d'Aquele que “ensina”. A
revelação do seu mistério de Filho
totalmente dedicado às coisas do Pai
é anúncio daquela radicalidade
evangélica que põe inclusive em
crise os laços mais caros do homem,
diante das exigências absolutas do
Reino. Até José e Maria, aflitos e
angustiados, “não entenderam” as
suas palavras (Lc 2, 50).



Por isso, meditar os mistérios
gozosos significa entrar nas
motivações últimas e no significado
profundo da alegria cristã. Significa
fixar o olhar sobre a realidade
concreta do mistério da Encarnação
e sobre o obscuro prenúncio do
mistério do sofrimento salvífico.
Maria leva-nos a aprender o segredo
da alegria cristã, lembrando-nos que
o cristianismo é, antes de mais, 
evangelion, “boa nova”, que tem o
seu centro, antes, o seu mesmo
conteúdo, na pessoa de Cristo, o
Verbo feito carne, único Salvador do
mundo.

Mistérios da luz

21. Passando da infância e da vida de
Nazaré à vida pública de Jesus, a
contemplação leva-nos aos mistérios
que se podem chamar, por especial
título, “mistérios da luz”. Na verdade,
todo o mistério de Cristo é luz. Ele é a
“luz do mundo” (Jo 8, 12). Mas esta



dimensão emerge particularmente 
nos anos da vida pública, quando Ele
anuncia o evangelho do Reino.
Querendo indicar à comunidade
cristã cinco momentos significativos
– mistérios luminosos – desta fase da
vida de Cristo, considero que se
podem justamente individuar: 1o no
seu Batismo no Jordão, 2o na sua
auto-revelação nas bodas de Caná, 3o

no seu anúncio do Reino de Deus
com o convite à conversão, 4o na sua
Transfiguração e, enfim, 5o na
instituição da Eucaristia, expressão
sacramental do mistério pascal.

Cada um destes mistérios é revelação
do Reino divino já personificado no
mesmo Jesus. Primeiramente é
mistério de luz o Batismo no Jordão.
Aqui, enquanto Cristo desce à água
do rio, como inocente que Se faz
pecado por nós (cf. 2Cor 5, 21), o céu
abre-se e a voz do Pai proclama-O
Filho dileto (cf. Mt 3, 17 par), ao
mesmo tempo que o Espírito vem



sobre Ele para investi-Lo na missão
que O espera. Mistério de luz é o
início dos sinais em Caná (cf. Jo 2,
1-12), quando Cristo, transformando
a água em vinho, abre à fé o coração
dos discípulos graças à intervenção
de Maria, a primeira entre os
crentes. Mistério de luz é a pregação
com a qual Jesus anuncia o advento
do Reino de Deus e convida à
conversão (cf. Mc 1, 15), perdoando
os pecados de quem a Ele se dirige
com humilde confiança (cf. Mc 2,
3-13; Lc 7, 47-48), início do ministério
de misericórdia que Ele prosseguirá
exercendo até ao fim do mundo,
especialmente através do sacramento
da Reconciliação confiado à sua
Igreja (cf. Jo 20, 22-23). Mistério de
luz por excelência é a Transfiguração
que, segundo a tradição, se deu no
Monte Tabor. A glória da Divindade
reluz no rosto de Cristo, enquanto o
Pai O acredita aos Apóstolos
extasiados para que O “escutem” (cf.
Lc 9, 35 par) e se disponham a viver



com Ele o momento doloroso da
Paixão, a fim de chegarem com Ele à
glória da Ressurreição e a uma vida
transfigurada pelo Espírito Santo.
Mistério de luz é, enfim, a instituição
da Eucaristia, na qual Cristo Se faz
alimento com o seu Corpo e o seu
Sangue sob os sinais do pão e do
vinho, testemunhando “até ao
extremo” o seu amor pela
humanidade (Jo 13, 1), por cuja
salvação Se oferecerá em sacrifício.

Nestes mistérios, à exceção de Caná, 
a presença de Maria fica em segundo
plano. Os Evangelhos mencionam
apenas alguma presença ocasional
d'Ela no tempo da pregação de Jesus
(cf. Mc 3, 31-35; Jo 2, 12) e nada
dizem de uma eventual presença no
Cenáculo durante a instituição da
Eucaristia. Mas, a função que
desempenha em Caná acompanha,
de algum modo, todo o caminho de
Cristo. A revelação, que no Batismo
do Jordão é oferecida diretamente



pelo Pai e confirmada pelo Baptista,
está na sua boca em Caná, e torna-se
a grande advertência materna que
Ela dirige à Igreja de todos os
tempos: “Fazei o que Ele vos
disser” (Jo 2, 5). Advertência esta que
introduz bem as palavras e os sinais
de Cristo durante a vida pública,
constituindo o fundo mariano de
todos os “mistérios da luz”.

Mistérios da dor

22. Os Evangelhos dão grande relevo
aos mistérios da dor de Cristo. A
piedade cristã desde sempre,
especialmente na Quaresma, através
do exercício da Via Sacra, deteve-se
em cada um dos momentos da
Paixão, intuindo que aqui está o
ápice da revelação do amor e a fonte
da nossa salvação. O Rosário escolhe
alguns momentos da Paixão,
induzindo o orante a fixar neles o
olhar do coração e a revivê-los. O
itinerário meditativo abre-se com o



Getsémani, onde Cristo vive um
momento de particular angústia
perante a vontade do Pai, contra a
qual a debilidade da carne seria
tentada a revoltar-se. Ali Cristo põe-
Se no lugar de todas as tentações da
humanidade, e diante de todos os
seus pecados, para dizer ao Pai: “Não
se faça a minha vontade, mas a
Tua” (Lc 22, 42 e par). Este seu “sim”
muda o “não” dos pais no Éden. E o
quanto Lhe deverá custar esta
adesão à vontade do Pai, emerge dos
mistérios seguintes, nos quais, com a
flagelação, a coroação de espinhos, a
subida ao Calvário, a morte na cruz,
Ele é lançado no maior desprezo: 
Ecce homo!

Neste desprezo, revela-se não
somente o amor Deus, mas o mesmo
sentido do homem. Ecce homo: quem
quiser conhecer o homem, deve
saber reconhecer o seu sentido, a sua
raiz e o seu cumprimento em Cristo,
Deus que Se rebaixa por amor “até à



morte, e morte de cruz” (Fil 2, 8). Os
mistérios da dor levam o crente a
reviver a morte de Jesus pondo-se
aos pés da cruz junto de Maria, para
com Ela penetrar no abismo do amor
de Deus pelo homem e sentir toda a
sua força regeneradora.

Mistérios da glória

23. “A contemplação do rosto de
Cristo não pode deter-se na imagem
do crucificado. Ele é o
Ressuscitado!”[29]. O Rosário sempre
expressou esta certeza da fé,
convidando o crente a ultrapassar as
trevas da Paixão, para fixar o olhar
na glória de Cristo com a
Ressurreição e a Ascensão.
Contemplando o Ressuscitado, o
cristão descobre novamente as razões
da própria fé (cf. 1Cor 15, 14), e
revive não só a alegria daqueles a
quem Cristo Se manifestou – os
Apóstolos, a Madalena, os discípulos
de Emaús –, mas também a alegria de



Maria, que deverá ter tido uma
experiência não menos intensa da
nova existência do Filho glorificado.
A esta glória, onde com a Ascensão
Cristo Se senta à direita do Pai, Ela
mesma será elevada com a Assunção,
chegando, por especialíssimo
privilégio, a antecipar o destino
reservado a todos os justos com a
ressurreição da carne. Enfim,
coroada de glória – como aparece no
último mistério glorioso – Ela
resplandece como Rainha dos Anjos e
dos Santos, antecipação e ponto
culminante da condição escatológica
da Igreja.

No centro deste itinerário de glória
do Filho e da Mãe, o Rosário põe, no
terceiro mistério glorioso, o
Pentecostes, que mostra o rosto da
Igreja como família reunida com
Maria, fortalecida pela poderosa
efusão do Espírito, pronta para a
missão evangelizadora. No âmbito da
realidade da Igreja, a contemplação



deste, como dos outros mistérios
gloriosos, deve levar os crentes a
tomarem uma consciência cada vez
mais viva da sua nova existência em
Cristo, uma existência de que o
Pentecostes constitui o grande
“ícone”. Desta forma, os mistérios
gloriosos alimentam nos crentes a
esperança da meta escatológica, para
onde caminham como membros do
Povo de Deus peregrino na história.
Isto não pode deixar de impeli-los a
um corajoso testemunho daquela
“grande alegria” que dá sentido a
toda a sua vida.

Dos “mistérios” ao “Mistério”: o
caminho de Maria

24. Estes ciclos meditativos propostos
no Santo Rosário não são certamente
exaustivos, mas apelam ao essencial,
introduzindo o espírito no gosto de
um conhecimento de Cristo que
brota continuamente da fonte
límpida do texto evangélico. Cada



passagem da vida de Cristo, como é
narrada pelos Evangelistas, reflete
aquele Mistério que supera todo o
conhecimento (cf. Ef 3, 19). É o
Mistério do Verbo feito carne, no
Qual “habita corporalmente toda a
plenitude da divindade” (Col 2, 9).
Por isso, o Catecismo da Igreja
Católica insiste tanto nos mistérios
de Cristo, lembrando que “tudo na
vida de Jesus é sinal do seu
Mistério”[30]. O “duc in altum” da
Igreja no terceiro Milénio é medido
pela capacidade dos cristãos de
“conhecerem o mistério de Deus, isto
é Cristo, no Qual estão escondidos
todos os tesouros da sabedoria e da
ciência” (Col 2, 2-3). A cada batizado
é dirigido este voto ardente da Carta
aos Efésios: “Que Cristo habite pela fé
nos vossos corações, de sorte que,
arraigados e fundados na caridade,
possais [...] compreender o amor de
Cristo, que excede toda a ciência,
para que sejais cheios de toda a
plenitude de Deus” (Ef 3, 17-19).



O Rosário coloca-se ao serviço deste
ideal, oferecendo o “segredo” para se
abrir mais facilmente a um
conhecimento profundo e
empenhado de Cristo. Digamos que é 
o caminho de Maria. É o caminho do
exemplo da Virgem de Nazaré,
mulher de fé, de silêncio e de escuta.
É, ao mesmo tempo, o caminho de
uma devoção mariana animada pela
certeza da relação indivisível que
liga Cristo à sua Mãe Santíssima: os 
mistérios de Cristo são também, de
certo modo, os mistérios da Mãe,
mesmo quando não está diretamente
envolvida, pelo facto de Ela viver
d'Ele e para Ele. Na Avé Maria,
apropriando-nos das palavras do
Arcanjo Gabriel e de Santa Isabel,
sentimo-nos levados a procurar
sempre de novo em Maria, nos seus
braços e no seu coração, o “fruto
bendito do seu ventre” (cf. Lc 1, 42).

Mistério de Cristo, “mistério” do
homem



25. No citado testemunho de 1978
sobre o Rosário como minha oração
predileta, exprimi um conceito sobre
o qual desejo retornar. Dizia então
que “a simples oração do Rosário
marca o ritmo da vida humana”[31].

À luz das reflexões desenvolvidas até
agora sobre os mistérios de Cristo,
não é difícil aprofundar esta 
implicação antropológica do Rosário;
uma implicação mais radical do que
possa parecer à primeira vista. Quem
contempla a Cristo, percorrendo as
etapas da sua vida, não pode deixar
de aprender d'Ele a verdade sobre o
homem. É a grande afirmação do
Concílio Vaticano II que, desde a
Carta encíclica Redemptor hominis,
tantas vezes fiz objeto do meu
magistério: “Na realidade, o mistério
do homem só no mistério do Verbo
encarnado se esclarece
verdadeiramente”[32]. O Rosário ajuda
a abrir-se a esta luz. Seguindo o
caminho de Cristo, no qual o

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_04031979_redemptor-hominis.html


caminho do homem é
“recapitulado”[33],manifestado e
redimido, o crente põe-se diante da
imagem do homem verdadeiro.
Contemplando o seu nascimento
aprende a sacralidade da vida,
olhando para a casa de Nazaré
aprende a verdade originária da
família segundo o desígnio de Deus,
escutando o Mestre nos mistérios da
vida pública recebe a luz para entrar
no Reino de Deus, e seguindo-O no
caminho para o Calvário aprende o
sentido da dor salvífica.
Contemplando, enfim, a Cristo e sua
Mãe na glória, vê a meta para a qual
cada um de nós é chamado, se se
deixa curar e transfigurar pelo
Espírito Santo. Pode-se dizer,
portanto, que cada mistério do
Rosário, bem meditado, ilumina o
mistério do homem.

Ao mesmo tempo, torna-se natural
levar a este encontro com a
humanidade santa do Redentor os



numerosos problemas, agruras,
fadigas e projetos que definem a
nossa vida. “Descarrega sobre o
Senhor os teus cuidados, e Ele te
sustentará” (Sl 55, 23). Meditar com o
Rosário significa entregar os nossos
cuidados aos corações
misericordiosos de Cristo e da sua
Mãe. À distância de vinte e cinco
anos, ao reconsiderar as provações
que não faltaram nem mesmo no
exercício do ministério petrino,
desejo insistir, como para convidar
calorosamente a todos, a fim de que
experimentem pessoalmente isto
mesmo: verdadeiramente o Rosário
“marca o ritmo da vida humana”
para harmonizá-la com o ritmo da
vida divina, na gozosa comunhão da
Santíssima Trindade, destino e
aspiração da nossa existência.



Capítulo III - “Para mim, o
viver é Cristo”

O Rosário, caminho de
assimilação do mistério

26. A meditação dos mistérios de
Cristo é proposta no Rosário com um
método característico, apropriado
por sua natureza para favorecer a
assimilação dos mesmos. É o método 
baseado na repetição. Isto é visível
sobretudo com a Avé Maria, repetida
dez vezes em cada mistério.
Considerando superficialmente uma
tal repetição, pode-se ser tentado a
ver o Rosário como uma prática
árida e aborrecida. Chega-se, porém,
a uma ideia muito diferente, quando
se considera o Terço como expressão
daquele amor que não se cansa de
voltar à pessoa amada com efusões
que, apesar de semelhantes na sua
manifestação, são sempre novas pelo
sentimento que as permeia.



Em Cristo, Deus assumiu
verdadeiramente um “coração de
carne”. Não tem apenas um coração
divino, rico de misericórdia e perdão,
mas também um coração humano,
capaz de todas as vibrações de afeto.
Se houvesse necessidade dum
testemunho evangélico disto mesmo,
não seria difícil encontrá-lo no
diálogo comovente de Cristo com
Pedro depois da ressurreição:
“Simão, filho de João, tu amas-Me?”
Por três vezes é feita a pergunta, e
três vezes recebe como resposta:
“Senhor, Tu sabes que Te amo” (cf.
Jo 21, 15-17). Além do significado
específico do texto, tão importante
para a missão de Pedro, não passa
despercebida a ninguém a beleza
desta tríplice repetição, na qual a
solicitação insistente e a respetiva
resposta são expressas com termos
bem conhecidos da experiência
universal do amor humano. Para
compreender o Rosário, é preciso



entrar na dinâmica psicológica típica
do amor.

Uma coisa é clara! Se a repetição da 
Avé Maria se dirige diretamente a
Maria, com Ela e por Ela é para Jesus
que, em última análise, vai o ato de
amor. A repetição alimenta-se do
desejo duma conformação cada vez
mais plena Cristo, verdadeiro
“programa” da vida cristã. São Paulo
enunciou este programa com
palavras cheias de ardor: “Para mim,
o viver é Cristo e o morrer é
lucro” (Flp 1, 21). E ainda: “Já não sou
eu que vivo, é Cristo que vive em
mim” (Gal 2, 20). O Rosário ajuda-nos
a crescer nesta conformação até à
meta da santidade.

Um método válido...

27. Não deve maravilhar-nos o facto
de a relação com Cristo se servir
também do auxílio dum método.
Deus comunica-Se ao homem,
respeitando o modo de ser da nossa



natureza e os seus ritmos vitais. Por
isso a espiritualidade cristã, embora
conhecendo as formas mais sublimes
do silêncio místico onde todas as
imagens, palavras e gestos ficam
superados pela intensidade duma
inefável união do homem com Deus,
normalmente passa pelo
envolvimento total da pessoa, na sua
complexa realidade psico-física e
relacional.

Isto é evidente na Liturgia. Os
sacramentos e os sacramentais estão
estruturados com uma série de ritos,
em que se faz apelo às diversas
dimensões da pessoa. E a mesma
exigência transparece da oração não
litúrgica. A confirmá-lo está o facto
de a oração mais característica de
meditação cristológica no Oriente,
que se centra nas palavras “Jesus
Cristo, Filho de Deus, Senhor, tem
piedade de mim, pecador”[34],estar
tradicionalmente ligada ao ritmo da
respiração: ao mesmo tempo que isso



facilita a perseverança na invocação,
assegura quase uma densidade física
ao desejo de que Cristo se torne a
respiração, a alma e o “tudo” da vida.

...que todavia pode ser melhorado

28. Recordei na Carta apostólica 
Novo millennio ineunte que há hoje,
mesmo no Ocidente, uma renovada
exigência de meditação, que se vê às
vezes promovida noutras religiões
com modalidades cativantes[35]. Não
faltam cristãos que, por reduzido
conhecimento da tradição
contemplativa cristã, se deixam
aliciar por tais propostas. Apesar de
possuírem elementos positivos e às
vezes compatíveis com a experiência
cristã, todavia escondem
frequentemente um fundo ideológico
inaceitável. Em tais experiências, é
muito comum aparecer uma
metodologia que, tendo por objetivo
uma alta concentração espiritual,
recorre a técnicas repetitivas e

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20010106_novo-millennio-ineunte.html


simbólicas de carácter psico-físico. O
Rosário coloca-se neste quadro
universal da fenomenologia
religiosa, mas apresenta
características próprias, que
correspondem às exigências típicas
da especificidade cristã.

Na realidade, trata-se simplesmente
de um método para contemplar. E,
como método que é, há de ser
utilizado em ordem ao seu fim, e não
como fim em si mesmo. Mas, sendo
fruto duma experiência secular, o
próprio método não deve ser
subestimado. Abona em seu favor a
experiência de inumeráveis Santos.
Isto, porém, não impede que seja
melhorado. Tal é o objetivo da
inserção, no ciclo dos mistérios, da
nova série dos mysteria lucis,
juntamente com algumas sugestões
relativas à recitação, que proponho
nesta Carta. Através delas, embora
respeitando a estrutura amplamente
consolidada desta oração, queria



ajudar os fiéis a compreendê-la nos
seus aspetos simbólicos, em sintonia
com as exigências da vida
quotidiana. Sem isso, o Rosário corre
o risco não só de não produzir os
efeitos espirituais desejados, mas até
mesmo de o terço, com que
habitualmente é recitado, acabar por
ser visto quase como um amuleto ou
objeto mágico, com uma adulteração
radical do seu sentido e função.

A enunciação do mistério

29. Enunciar o mistério, com a
possibilidade até de fixar
contextualmente um ícone que o
represente, é como abrir um cenário
sobre o qual se concentra a atenção.
As palavras orientam a imaginação e
o espírito para aquele episódio ou
momento concreto da vida de Cristo.
Na espiritualidade que se foi
desenvolvendo na Igreja, tanto a
veneração de ícones como inúmeras
devoções ricas de elementos



sensíveis e mesmo o método
proposto por Santo Inácio de Loiola
nos Exercícios Espirituais recorrem
ao elemento visível e figurativo (a
chamada compositio loci),
considerando-o de grande ajuda para
facilitar a concentração do espírito
no mistério. Aliás, é uma
metodologia que corresponde à
própria lógica da Encarnação: em
Jesus, Deus quis tomar feições
humanas. É através da sua realidade
corpórea que somos levados a tomar
contacto com o seu mistério divino.

É a esta exigência de concretização
que dá resposta a enunciação dos
vários mistérios do Rosário.
Certamente, estes não substituem o
Evangelho, nem fazem referência a
todas as suas páginas. Por isso, o
Rosário não substitui a lectio divina;
pelo contrário, supõe-na e promove-
a. Mas, se os mistérios considerados
no Rosário, completados agora com
os mysteria lucis, se limitam aos



traços fundamentais da vida de
Cristo, o espírito pode facilmente a
partir deles estender-se ao resto do
Evangelho, sobretudo quando o
Rosário é recitado em momentos
particulares de prolongado silêncio.

A escuta da Palavra de Deus

30. A fim de dar fundamentação
bíblica e maior profundidade à
meditação, é útil que a enunciação
do mistério seja acompanhada pela 
proclamação de uma passagem
bíblica alusiva, que, segundo as
circunstâncias, pode ser mais ou
menos longa. De facto, as outras
palavras não atingem nunca a
eficácia própria da palavra
inspirada. Esta há de ser escutada
com a certeza de que é Palavra de
Deus, pronunciada para o dia de hoje
e “para mim”.

Assim acolhida, ela entra na
metodologia de repetição do Rosário,
sem provocar o enfado que derivaria



duma simples evocação de
informação já bem conhecida. Não,
não se trata de trazer à memória
uma informação, mas de deixar Deus
“falar”. Em ocasiões solenes e
comunitárias, esta palavra pode ser
devidamente ilustrada com um breve
comentário.

O silêncio

31. A escuta e a meditação
alimentam-se de silêncio. Por isso,
após a enunciação do mistério e a
proclamação da Palavra, é
conveniente parar, durante um
côngruo período de tempo, a fixar o
olhar sobre o mistério meditado,
antes de começar a oração vocal. A
redescoberta do valor do silêncio é
um dos segredos para a prática da
contemplação e da meditação. Entre
as limitações duma sociedade de
forte predominância tecnológica e
mediática, conta-se o facto de se
tornar cada vez mais difícil o



silêncio. Tal como na Liturgia se
recomendam momentos de silêncio,
assim também na recitação do
Rosário é oportuno fazer uma pausa
depois da escuta da Palavra de Deus
enquanto o espírito se fixa no
conteúdo do relativo mistério.

O “Pai nosso”

32. Após a escuta da Palavra e a
concentração no mistério, é natural
que o espírito se eleve para o Pai. Em
cada um dos seus mistérios, Jesus
leva-nos sempre até ao Pai, para
Quem Ele Se volta continuamente
porque repousa no seu “seio” (cf. Jo
1,18). Quer introduzir-nos na
intimidade do Pai, para dizermos
com Ele: “Abbá, Pai” (Rom 8, 5; Gal 4,
6). É em relação ao Pai que Ele nos
torna irmãos seus e entre nós, ao
comunicar-nos o Espírito que é
conjuntamente d'Ele e do Pai. O “Pai
nosso”, colocado quase como alicerce
da meditação cristológico-mariana



que se desenrola através da
repetição da Avé Maria, torna a
meditação do mistério, mesmo
quando é feita a sós, uma
experiência eclesial.

As dez “Avé Marias”

33. Este elemento é o mais encorpado
do Rosário e também o que faz dele
uma oração mariana por excelência.
Mas à luz da própria Avé Maria, bem
entendida, nota-se claramente que o
carácter mariano não só não se opõe
ao cristológico como até o sublinha e
exalta. De facto, a primeira parte da 
Avé Maria, tirada das palavras
dirigidas a Maria pelo Anjo Gabriel e
por Santa Isabel, é contemplação
adoradora do mistério que se realiza
na Virgem de Nazaré. Exprimem, por
assim dizer, a admiração do céu e da
terra, e deixam de certo modo
transparecer o encanto do próprio
Deus ao contemplar a sua obra-
prima –a encarnação do Filho no



ventre virginal de Maria – na linha
daquele olhar contente do Génesis
(cf. Gn 1, 31), daquele primordial
“pathos com que Deus, na aurora da
criação, contemplou a obra das suas
mãos”[36]. A repetição da Avé Maria
no Rosário sintoniza-nos com este
encanto de Deus: é júbilo, admiração,
reconhecimento do maior milagre da
história. É o cumprimento da
profecia de Maria: “Desde agora,
todas as gerações Me hão de chamar
ditosa” (Lc 1, 48).

O baricentro da Avé Maria, uma
espécie de charneira entre a
primeira parte e a segunda, é o nome
de Jesus. Às vezes, na recitação
precipitada, perde-se tal baricentro e,
com ele, também a ligação ao
mistério de Jesus que se está a
contemplar. Ora, é precisamente pela
acentuação dada ao nome de Jesus e
ao seu mistério que se caracteriza a
recitação expressiva e frutuosa do
Rosário. Já Paulo VI recordou na



Exortação apostólica Marialis cultus
o costume, existente nalgumas
regiões, de dar realce ao nome de
Cristo acrescentando-lhe uma
cláusula evocativa do mistério que se
está a meditar[37]. É um louvável
costume, sobretudo na recitação
pública. Exprime de forma intensa a
fé cristológica, aplicada aos diversos
momentos da vida do Redentor. É 
profissão de fé e, ao mesmo tempo,
um auxílio para permanecer em
meditação, permitindo dar vida à
função assimiladora, contida na
repetição da Avé Maria,
relativamente ao mistério de Cristo.
Repetir o nome de Jesus – o único
nome do qual se pode esperar a
salvação (cf. At 4, 12) – enlaçado com
o da Mãe Santíssima, e de certo modo
deixando que seja Ela própria a
sugerir-no-lo, constitui um caminho
de assimilação que quer fazer-nos
penetrar cada vez mais
profundamente na vida de Cristo.

https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/apost_exhortations/documents/hf_p-vi_exh_19740202_marialis-cultus.html


Desta relação muito especial de
Maria com Cristo, que faz d'Ela a Mãe
de Deus, a Theotòkos, deriva a força
da súplica com que nos dirigimos a
Ela depois na segunda parte da
oração, confiando à sua materna
intercessão a nossa vida e a hora da
nossa morte.

O “Glória”

34. A doxologia trinitária é a meta da
contemplação cristã. De facto, Cristo
é o caminho que nos conduz ao Pai
no Espírito. Se percorrermos em
profundidade este caminho, achamo-
nos continuamente na presença do
mistério das três Pessoas divinas
para As louvar, adorar, agradecer. É
importante que o Glória, apogeu da
contemplação, seja posto em grande
evidência no Rosário. Na recitação
pública, poder-se-ia cantar para dar a
devida ênfase a esta perspetiva
estrutural e qualificadora de toda a
oração cristã.



Na medida em que a meditação do
mistério tiver sido – de Avé Maria em
Avé Maria – atenta, profunda,
animada pelo amor de Cristo e por
Maria, a glorificação trinitária de
cada dezena, em vez de reduzir-se a
uma rápida conclusão, adquirirá o
seu justo tom contemplativo, quase
elevando o espírito à altura do
Paraíso e fazendo-nos reviver de
certo modo a experiência do Tabor,
antecipação da contemplação futura:
“Que bom é estarmos aqui!” (Lc 9,
33).

A jaculatória final

35. Na prática corrente do Rosário,
depois da doxologia trinitária diz-se
uma jaculatória, que varia segundo
os costumes. Sem diminuir em nada
o valor de tais invocações, parece
oportuno assinalar que a
contemplação dos mistérios poderá
manifestar melhor toda a sua
fecundidade, se se tiver o cuidado de



terminar cada um dos mistérios com 
uma oração para obter os frutos
específicos da meditação desse
mistério. Deste modo, o Rosário
poderá exprimir com maior eficácia
a sua ligação com a vida cristã. Isto
mesmo no-lo sugere uma bela oração
litúrgica, que nos convida a pedir
para, através da meditação dos
mistérios do Rosário, chegarmos a
“imitar o que contêm e alcançar o
que prometem”[38].

Uma tal oração conclusiva poderá
gozar, como acontece já, de uma
legítima variedade na sua inspiração.
Assim, o Rosário adquirirá uma
fisionomia mais adaptada às
diferentes tradições espirituais e às
várias comunidades cristãs. Nesta
perspetiva, é desejável que haja uma
divulgação, com o devido
discernimento pastoral, das
propostas mais significativas, talvez
experimentadas em centros e
santuários marianos particularmente



sensíveis à prática do Rosário, para
que o Povo de Deus possa valer-se de
toda a verdadeira riqueza espiritual,
tirando dela alimento para a sua
contemplação.

O terço

36. Um instrumento tradicional na
recitação do Rosário é o terço. No seu
uso mais superficial, reduz-se
frequentemente a um simples meio
para contar e registar a sucessão das 
Avé Marias. Mas, presta-se também a
exprimir simbolismos, que podem
conferir maior profundidade à
contemplação.

A tal respeito, a primeira coisa a
notar é como o terço converge para o
Crucificado, que desta forma abre e
fecha o próprio itinerário da oração.
Em Cristo, está centrada a vida e a
oração dos crentes. Tudo parte d'Ele,
tudo tende para Ele, tudo por Ele, no
Espírito Santo, chega ao Pai.



Como instrumento de contagem que
assinala o avançar da oração, o terço
evoca o caminho incessante da
contemplação e da perfeição cristã. O
Beato Bártolo Longo via-o também
como uma “cadeia” que nos prende a
Deus. Cadeia sim, mas uma doce
cadeia; assim se apresenta sempre a
relação com um Deus que é Pai.
Cadeia “filial”, que nos coloca em
sintonia com Maria, a “serva do
Senhor” (Lc 1, 38), e em última
instância com o próprio Cristo que,
apesar de ser Deus, Se fez “servo” por
nosso amor (Flp 2, 7).

É bom alargar o significado
simbólico do terço também à nossa
relação recíproca, recordando
através dele o vínculo de comunhão
e fraternidade que a todos nos une
em Cristo.

Começo e conclusão

37. Segundo a praxe comum, são
vários os modos de introduzir o



Rosário nos distintos contextos
eclesiais. Em algumas regiões,
costuma-se iniciar com a invocação
do Salmo 69/70: “Ó Deus, vinde em
nosso auxílio; Senhor, socorrei-nos e
salvai-nos”, para de certo modo
alimentar, na pessoa orante, a
humilde certeza da sua própria
indigência; ao contrário, noutros
lugares começa-se com a recitação do
Creio em Deus Pai, querendo de certo
modo colocar a profissão de fé como
fundamento do caminho
contemplativo que se inicia. Estes e
outros modos, na medida em que
dispõem melhor à contemplação, são
métodos igualmente legítimos. A
recitação termina com a oração pelas
intenções do Papa, para estender o
olhar de quem reza ao amplo
horizonte das necessidades eclesiais.
Foi precisamente para encorajar esta
perspetiva eclesial do Rosário que a
Igreja quis enriquecê-lo com
indulgências sagradas para quem o
recitar com as devidas disposições.



Assim vivido, o Rosário torna-se
verdadeiramente um caminho
espiritual, onde Maria faz de mãe,
mestra e guia, e apoia o fiel com a
sua poderosa intercessão. Como
admirar-se de que o espírito, no final
desta oração em que teve a
experiência íntima da maternidade
de Maria, sinta a necessidade de se
expandir em louvores à Virgem
Santa, quer com a oração esplêndida
da Salve Rainha, quer através das
invocações da Ladainha Lauretana?
É o remate dum caminho interior
que levou o fiel ao contacto vivo com
o mistério de Cristo e da sua Mãe
Santíssima.

A distribuição no tempo

38. O Rosário pode ser recitado
integralmente todos os dias, não
faltando quem louvavelmente o faça.
Acaba assim por encher de oração as
jornadas de tantos contemplativos,
ou servir de companhia a doentes e



idosos que dispõem de tempo em
abundância. Mas é óbvio – e isto vale
com mais forte razão ao acrescentar-
se o novo ciclo dos mysteria lucis –
que muitos poderão recitar apenas
uma parte, segundo uma
determinada ordem semanal. Esta
distribuição pela semana acaba por
dar às sucessivas jornadas desta uma
certa “cor” espiritual, de modo
análogo ao que faz a Liturgia com as
várias fases do ano litúrgico.

Segundo a prática corrente, a
segunda e a quinta-feira são
dedicadas aos “mistérios da alegria”,
a terça e a sexta-feira aos “mistérios
da dor”, a quarta-feira, o sábado e o
domingo aos “mistérios da glória”.
Onde se podem inserir os “mistérios
da luz”? Atendendo a que os
mistérios gloriosos são propostos em
dois dias seguidos –sábado e
domingo – e que o sábado é
tradicionalmente um dia de intenso
carácter mariano, parece



recomendável deslocar para ele a
segunda meditação semanal dos
mistérios gozosos, nos quais está
mais acentuada a presença de Maria.
E assim fica livre a quinta-feira
precisamente para a meditação dos
mistérios da luz.

Esta indicação, porém, não pretende
limitar uma certa liberdade de opção
na meditação pessoal e comunitária,
segundo as exigências espirituais e
pastorais e sobretudo as
coincidências litúrgicas que possam
sugerir oportunas adaptações.
Verdadeiramente importante é que o
Rosário seja cada vez mais visto e
sentido como itinerário
contemplativo. Através dele, de
modo complementar ao que se
realiza na Liturgia, a semana do
cristão, tendo o domingo – dia da
ressurreição – por charneira, torna-
se uma caminhada através dos
mistérios da vida de Cristo, para que
Ele Se afirme, na vida dos seus



discípulos, como Senhor do tempo e
da história.

Conclusão

“Rosário bendito de Maria, doce
cadeia que nos prende a Deus”

39. Tudo o que foi dito até agora,
manifesta amplamente a riqueza
desta oração tradicional, que tem não
só a simplicidade duma oração
popular, mas também a
profundidade teológica duma oração
adaptada a quem sente a exigência
duma contemplação mais madura.

A Igreja reconheceu sempre uma
eficácia particular ao Rosário,
confiando-lhe, mediante a sua
recitação comunitária e a sua prática
constante, as causas mais difíceis. Em
momentos em que estivera



ameaçada a própria cristandade, foi
à força desta oração que se atribuiu a
libertação do perigo, tendo a Virgem
do Rosário sido saudada como
propiciadora da salvação.

À eficácia desta oração, confio de
bom grado hoje – como acenei ao
princípio – a causa da paz no mundo
e a causa da família.

A paz

40. As dificuldades que o horizonte
mundial apresenta, neste início de
novo milénio, levam-nos a pensar
que só uma intervenção do Alto,
capaz de orientar os corações
daqueles que vivem em situações de
conflito e de quantos regem os
destinos das Nações, permite esperar
num futuro menos sombrio.

O Rosário é, por natureza, uma
oração orientada para a paz,
precisamente porque consiste na
contemplação de Cristo, Príncipe da



paz e “nossa paz” (Ef 2, 14). Quem
assimila o mistério de Cristo – e o
Rosário visa isto mesmo – apreende o
segredo da paz e dele faz um projeto
de vida. Além disso, devido ao seu
carácter meditativo com a serena
sucessão das “Avé Marias”, exerce
uma ação pacificadora sobre quem o
reza, predispondo-o a receber e
experimentar no mais fundo de si
mesmo e a espalhar ao seu redor
aquela paz verdadeira que é um dom
especial do Ressuscitado (cf. Jo 14, 27;
20, 21).

Depois, o Rosário é oração de paz
também pelos frutos de caridade que
produz. Se for recitado devidamente
como verdadeira oração meditativa,
ao facilitar o encontro com Cristo nos
mistérios não pode deixar de mostrar
também o rosto de Cristo nos irmãos,
sobretudo nos que mais sofrem.
Como seria possível fixar nos
mistérios gozosos o mistério do
Menino nascido em Belém, sem



sentir o desejo de acolher, defender e
promover a vida, preocupando-se
com o sofrimento das crianças nas
diversas partes do mundo? Como se
poderia seguir os passos de Cristo
revelador, nos mistérios da luz, sem
se empenhar a testemunhar as suas
“bem-aventuranças” na vida diária?
E como contemplar a Cristo
carregado com a cruz ou crucificado,
sem sentir a necessidade de se fazer
seu “cireneu” em cada irmão abatido
pela dor ou esmagado pelo
desespero? Enfim, como se poderia
fixar os olhos na glória de Cristo
ressuscitado e em Maria coroada
Rainha, sem desejar tornar este
mundo mais belo, mais justo, mais
conforme ao desígnio de Deus?

Em suma o Rosário, ao mesmo tempo
que nos leva a fixar os olhos em
Cristo, torna-nos também
construtores da paz no mundo. Pelas
suas características de petição
insistente e comunitária, em sintonia



com o convite de Cristo para “orar
sempre, sem desfalecer” (Lc 18, 1),
aquele permite-nos esperar que,
também hoje, se possa vencer uma
“batalha” tão difícil como é a da paz.
Longe de constituir uma fuga dos
problemas do mundo, o Rosário leva-
nos assim a vê-los com olhar
responsável e generoso, e alcança-
nos a força de voltar para eles com a
certeza da ajuda de Deus e o firme
propósito de testemunhar em todas
as circunstâncias “a caridade, que é o
vínculo da perfeição” (Col 3, 14).

A família: os pais...

41. Oração pela paz, o Rosário foi
desde sempre também oração da
família e pela família. Outrora, esta
oração era particularmente amada
pelas famílias cristãs e favorecia
certamente a sua união. É preciso
não deixar perder esta preciosa
herança. Importa voltar a rezar em



família e pelas famílias, servindo-se
ainda desta forma de oração.

Se, na Carta apostólica Novo
millennio ineunte, encorajei a
celebração da Liturgia da Horas
pelos próprios leigos na vida
ordinária das comunidades
paroquiais e dos vários grupos
cristãos”[39], o mesmo desejo fazer
quanto ao Rosário. Trata-se de dois
caminhos, não alternativos mas
complementares, da contemplação
cristã. Peço, pois, a todos aqueles que
se dedicam à pastoral das famílias
para sugerirem com convicção a
recitação do Rosário.

A família que reza unida, permanece
unida. O Santo Rosário, por antiga
tradição, presta-se de modo
particular a ser uma oração onde a
família se encontra. Os seus diversos
membros, precisamente ao fixarem o
olhar em Jesus, recuperam também a
capacidade de se olharem sempre de

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20010106_novo-millennio-ineunte.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20010106_novo-millennio-ineunte.html


novo olhos nos olhos para
comunicarem, solidarizarem-se,
perdoarem-se mutuamente,
recomeçarem com um pacto de amor
renovado pelo Espírito de Deus.

Muitos problemas das famílias
contemporâneas, sobretudo nas
sociedades economicamente
evoluídas, derivam do facto de ser
cada vez mais difícil comunicar. Não
conseguem estar juntos, e os raros
momentos para isso acabam
infelizmente absorvidos pelas
imagens duma televisão. Retomar a
recitação do Rosário em família
significa inserir na vida diária
imagens bem diferentes – as do
mistério que salva: a imagem do
Redentor, a imagem de sua Mãe
Santíssima. A família, que reza unida
o Rosário, reproduz em certa medida
o clima da casa de Nazaré: põe-se
Jesus no centro, partilham-se com Ele
alegrias e sofrimentos, colocam-se
nas suas mãos necessidades e



projetos, e d'Ele se recebe a
esperança e a força para o caminho.

... e os filhos

42. É bom e frutuoso também confiar
a esta oração o itinerário de
crescimento dos filhos. Porventura
não é o Rosário o itinerário da vida
de Cristo, desde a sua conceção até à
morte, ressurreição e glória? Hoje
torna-se cada vez mais árdua para os
pais a tarefa de seguirem os filhos
pelas várias etapas da sua vida. Na
sociedade da tecnologia avançada,
dos mass-media e da globalização,
tudo se tornou tão rápido; e a
distância cultural entre as gerações é
cada vez maior. Os apelos mais
diversos e as experiências mais
imprevisíveis cedo invadem a vida
das crianças e adolescentes, e os pais
sentem-se às vezes angustiados para
fazer face aos riscos que aqueles
correm. Não é raro experimentarem
fortes desilusões, constatando a



falência dos seus filhos perante a
sedução da droga, o fascínio dum
hedonismo desenfreado, as tentações
da violência, as expressões mais
variadas de falta de sentido e de
desespero.

Rezar o Rosário pelos filhos e, mais
ainda, com os filhos, educando-os
desde tenra idade para este momento
diário de “paragem orante” da
família, não traz por certo a solução
de todos os problemas, mas é uma
ajuda espiritual que não se deve
subestimar. Pode-se objetar que o
Rosário parece uma oração pouco
adaptada ao gosto das crianças e
jovens de hoje. Mas a objeção parte
talvez da forma muitas vezes pouco
cuidada de o rezar. Ora, ressalvada a
sua estrutura fundamental, nada
impede que a recitação do Rosário
para crianças e jovens, tanto em
família como nos grupos, seja
enriquecida com atrativos simbólicos
e práticos, que favoreçam a sua



compreensão e valorização. Por que
não tentar? Uma pastoral juvenil sem
descontos, apaixonada e criativa – as
Jornadas Mundiais da Juventude
deram-me a sua medida! – pode, com
a ajuda de Deus, fazer coisas
verdadeiramente significativas. Se o
Rosário for bem apresentado, estou
seguro de que os próprios jovens
serão capazes de surpreender uma
vez mais os adultos, assumindo esta
oração e recitando-a com o
entusiasmo típico da sua idade.

O Rosário, um tesouro a descobrir

43. Queridos irmãos e irmãs! Uma
oração tão fácil e ao mesmo tempo
tão rica merece verdadeiramente ser
descoberta de novo pela comunidade
cristã. Façamo-lo sobretudo neste
ano, assumindo esta proposta como
um reforço da linha traçada na Carta
apostólica Novo millennio ineunte, na
qual se inspiraram os planos
pastorais de muitas Igrejas

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20010106_novo-millennio-ineunte.html


particulares ao programarem os seus
compromissos a curto prazo.

Dirijo-me de modo particular a vós,
amados Irmãos no Episcopado,
sacerdotes e diáconos, e a vós,
agentes pastorais nos diversos
ministérios, pedindo que,
experimentando pessoalmente a
beleza do Rosário, vos torneis
solícitos promotores do mesmo.

Também espero em vós, teólogos,
para que desenvolvendo uma
reflexão simultaneamente rigorosa e
sapiencial, enraizada na Palavra de
Deus e sensível à vida concreta do
povo cristão, façais descobrir os
fundamentos bíblicos, as riquezas
espirituais, a validade pastoral desta
oração tradicional.

Conto convosco, consagrados e
consagradas, a título especial
chamados a contemplar o rosto de
Cristo na escola de Maria.



Penso em vós todos, irmãos e irmãs
de qualquer condição, em vós,
famílias cristãs, em vós, doentes e
idosos, em vós, jovens: retomai
confiadamente nas mãos o terço do
Rosário, fazendo a sua descoberta à
luz da Escritura, de harmonia com a
Liturgia, no contexto da vida
quotidiana.

Que este meu apelo não fique
ignorado! No início do vigésimo
quinto ano de Pontificado, entrego
esta Carta apostólica nas mãos
sapientes da Virgem Maria, 
prostrando-me em espírito diante da
sua imagem venerada no Santuário
esplêndido que Lhe edificou o Beato
Bártolo Longo, apóstolo do Rosário.
De bom grado, faço minhas as
comoventes palavras com que ele
conclui a célebre Súplica à Rainha do
Santo Rosário: “Ó Rosário bendito de
Maria, doce cadeia que nos prende a
Deus, vínculo de amor que nos une
aos Anjos, torre de salvação contra os



assaltos do inferno, porto seguro no
naufrágio geral, não te deixaremos
nunca mais. Serás o nosso conforto
na hora da agonia. Seja para ti o
último beijo da vida que se apaga. E
a última palavra dos nossos lábios há
de ser o vosso nome suave, ó Rainha
do Rosário de Pompeia, ó nossa Mãe
querida, ó Refúgio dos pecadores, ó
Soberana consoladora dos tristes.
Sede bendita em todo o lado, hoje e
sempre, na terra e no céu”.

Vaticano, 16 de outubro de 2002,
início do vigésimo quinto ano de
Pontificado.

JOÃO PAULO II

[1] Concílio Vaticano II, Gaudium et
spes, n. 45.

http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html


[2] cf. São Paulo VI, Marialis cultus, n.
42.

[3] cf. Acta Leonis XIII, 3 (1884),
280-289.

[4] De modo particular, merece
menção a sua Epístola apostólica
sobre o Rosário “O encontro
religioso”, de 29 de setembro de
1961.

[5] São João Paulo II, Angelus,
05/11/1978.

[6] cf. São João Paulo II, Novo
millennio ineunte, n. 29.

[7] São João XXIII, nos anos de
preparação do Concílio, não deixou
de convidar a comunidade cristã à
recitação do Rosário pelo sucesso
deste evento eclesial: cf. Carta ao
Cardeal Vigário de 28 de setembro de
1960.

https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/apost_exhortations/documents/hf_p-vi_exh_19740202_marialis-cultus.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/angelus/1978/documents/hf_jp-ii_ang_19781105.html


[8] Concílio Vaticano II, Lumen
gentium, 66.

[9] São João Paulo II, Novo millennio
ineunte, n 32.

[10] Ibid., n. 33.

[11] É sabido, e há que reafirmá-lo,
que as revelações privadas não são
da mesma natureza que a revelação
pública, normativa para toda a
Igreja. Ao Magistério cabe discernir e
reconhecer a autenticidade e o valor
das revelações privadas para a
piedade dos fiéis.

[12] São Luís Maria Grignion de
Montfort, O segredo maravilhoso do
Santo Rosário para converter-se e
salvar-se, Obras, 1, Escritos
espirituais (Roma 1990), p. 729-843.

[13] Beato Bártolo Longo, História do
Santuário de Pompeia, (Pompeia
1990), p. 59.

http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_po.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_po.html


[14] São Paulo VI, Marialis cultus, n.
47.

[15] Concílio Vaticano II, 
Sacrosanctum Concilium, n. 10.

[16] Ibid., n. 12.

[17] Concílio Vaticano II, Lumen
gentium, n. 58.

[18] Beato Bártolo Longo, Os Quinze
Sábados do Santíssimo Rosário, n. 27
(ed. Pompeia 1916), p. 27.

[19] Concílio Vaticano II, Lumen
gentium, n. 53.

[20] Ibid., n. 60.

[21] cf.São João Paulo II, Primeira
Radiomensagem Urbi et orbi,
17/10/1978).

[22] São Luís Maria Grignion de
Montfort, Tratado da verdadeira
devoção a Maria, n. 120, em: Obras.

https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/apost_exhortations/documents/hf_p-vi_exh_19740202_marialis-cultus.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_po.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_po.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_po.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_po.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_po.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/speeches/1978/documents/hf_jp-ii_spe_19781017_primo-radiomessaggio.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/speeches/1978/documents/hf_jp-ii_spe_19781017_primo-radiomessaggio.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/speeches/1978/documents/hf_jp-ii_spe_19781017_primo-radiomessaggio.html


Vol. I Escritos espirituais (Roma
1990), p. 430.

[23] Catecismo da Igreja Católica, n.
2679.

[24] Ibid., n. 2675.

[25] A Súplica à Rainha do Santo
Rosário, que se recita solenemente
duas vezes ao ano, em Maio e
Outubro, foi composta pelo Beato
Bártolo Longo em 1883, como adesão
ao convite feito aos católicos pelo
Papa Leão XIII, na sua primeira
Encíclica sobre o Rosário, de um
empenho espiritual para enfrentar
os males da sociedade.

[26] Dante Alighieri, Divina Comédia,
Par. XXXIII, 13-15 (“Mulher, és tão
grande e tanto vales, / que quem
deseja uma graça e a vós não se
dirige, é como se quisesse voar sem
asas”).

http://www.vatican.va/archive/cathechism_po/index_new/prima-pagina-cic_po.html
http://w2.vatican.va/content/leo-xiii/pt/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_01091883_supremi-apostolatus-officio.html
http://w2.vatican.va/content/leo-xiii/pt/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_01091883_supremi-apostolatus-officio.html
http://w2.vatican.va/content/leo-xiii/pt/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_01091883_supremi-apostolatus-officio.html


[27] São João Paulo II, Novo millennio
ineunte, n. 20.

[28] São Paulo VI, Marialis cultus, n.
46.

[29] São João Paulo II, Novo millennio
ineunte, n. 28.

[30] Catecismo da Igreja Católica, n.
515.

[31] São João Paulo II, Angelus,
29/10/1978.

[32] Concílio Vaticano II, Gaudium et
spes, n. 22.

[33] Santo Ireneu de Lião, Adversus
haereses, III, n. 18,1.

[34] Catecismo da Igreja Católica, n.
2616.

[35] cf. São João Paulo II, Novo
millennio ineunte, n. 33.

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20010106_novo-millennio-ineunte.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20010106_novo-millennio-ineunte.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/apost_exhortations/documents/hf_p-vi_exh_19740202_marialis-cultus.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20010106_novo-millennio-ineunte.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20010106_novo-millennio-ineunte.html
http://www.vatican.va/archive/cathechism_po/index_new/prima-pagina-cic_po.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html
http://www.vatican.va/archive/cathechism_po/index_new/prima-pagina-cic_po.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20010106_novo-millennio-ineunte.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20010106_novo-millennio-ineunte.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20010106_novo-millennio-ineunte.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20010106_novo-millennio-ineunte.html


[36] São João Paulo II, Carta aos
Artistas, n. 1.

[37] cf. São Paulo VI, Marialis cultus,
n. 46. Tal costume foi louvado ainda
recentemente pela Congregação do
Culto Divino e da Disciplina dos
Sacramentos, no Diretório sobre
piedade popular e liturgia. Princípios
e orientações (17 de dezembro de
2001), 201 (Cidade do Vaticano 2002),
p. 165.

[38] “...concede, quæsumus, ut hæc
mysteria sacratissimo beatæ Mariæ
Virginis Rosario recolentes, et
imitemur quod continent, et quod
promittunt assequamur”: Missale
Romanum (1960) in festo B. M.
Virginis a Rosario.

[39] cf. SãoJoão Paulo II, Novo
millennio ineunte, n. 34.

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/letters/1999/documents/hf_jp-ii_let_23041999_artists.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/letters/1999/documents/hf_jp-ii_let_23041999_artists.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/apost_exhortations/documents/hf_p-vi_exh_19740202_marialis-cultus.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20010106_novo-millennio-ineunte.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20010106_novo-millennio-ineunte.html


pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/ebook-
rosarium-virginis-mariae-sobre-o-santo-

rosario/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/ebook-rosarium-virginis-mariae-sobre-o-santo-rosario/
https://opusdei.org/pt-pt/article/ebook-rosarium-virginis-mariae-sobre-o-santo-rosario/
https://opusdei.org/pt-pt/article/ebook-rosarium-virginis-mariae-sobre-o-santo-rosario/
https://opusdei.org/pt-pt/article/ebook-rosarium-virginis-mariae-sobre-o-santo-rosario/

	Ebook: «﻿Rosarium Virginis Mariae﻿» sobre o Santo Rosário
	Descarregar Rosarium Virginis Mariae, em formato digital
	ÍNDICE
	Introdução
	Capítulo I - Contemplar Cristo com Maria
	Capítulo II - Mistérios de Cristo, mistérios da Mãe
	Capítulo III - “Para mim, o viver é Cristo”
	Conclusão


