
opusdei.org

Combate,
proximidade, missão
(16): «É o Senhor». O
acompanhamento
espiritual (II)

Muitas pessoas que
encontraram Cristo ou voltaram
à fé graças a um amigo
descrevem a ajuda que
receberam como um genuíno
acompanhamento espiritual.

24/08/2025



«Simão Pedro, ao ouvir que era o
Senhor, apertou a capa, porque
estava sem mais roupa, e lançou-se à
água» (Jo 21, 7) O discípulo amado só
tinha passado a palavras o que
estava a ver com os olhos da fé. E
Pedro, «com o mesmo ardor com que
fazia muitas outras coisas, foi ter
com Jesus»[1]. O primeiro Papa recebe
a pista de João à sua maneira:
apaixonadamente. De modo que se
lança à água, apesar de a barca se
encontrar já perto da margem. Visto
objetivamente, o mergulho era inútil;
mas nesse momento, Pedro
necessitava de manifestar assim o
seu amor a Jesus, a sua urgência em
falar-lhe. E não nos é difícil imaginar
o sorriso do Senhor, entre divertido e
comovido com a reação de Pedro.

Fomentar a personalidade e a
iniciativa de cada alma

Esta cena capta uma dinâmica-chave
para um autêntico acompanhamento



espiritual: quem acompanha indica
discretamente, sem se impor, onde
acha que está a ver o Senhor; e quem
é acompanhado começa a andar,
para ir ao encontro do Senhor. Quem
acompanha pode facultar orientação
e apoio, mas, em última instância, é o
outro quem deve discernir a vontade
de Deus para a sua própria vida, e
dar os passos oportunos. Por outras
palavras, na direção espiritual é
essencial fomentar a
responsabilidade e a iniciativa
pessoal: ajudar cada um a
desenvolver a sua própria vida de
oração, a buscar recursos espirituais
e a tomar as suas próprias decisões.

As pessoas crescem em maturidade e
em liberdade quando se lhes
fomenta a responsabilidade. E isso
permite-lhes amar mais e melhor. O
Padre recordou-no-lo numa das suas
cartas: «São Josemaria escreve,
referindo-se aos que ouvem as
conversas pessoais dos seus irmãos,



que “a autoridade do diretor
espiritual não é poder. Deixai sempre
uma grande liberdade de espírito às
almas. Pensai no que tantas vezes
vos tenho dito: porque me dá na
realíssima gana, parece-me a razão
mais sobrenatural de todas. O papel
do diretor espiritual é ajudar a que a
alma queira – a que lhe dê na
realíssima gana – cumprir a vontade
de Deus. Não mandeis, aconselhai”.
Com os conselhos da direção
espiritual, procura-se secundar a
ação do Espírito Santo em cada alma
e ajudá-la a situar-se diante de Deus
e dos seus próprios deveres com
liberdade e responsabilidade
pessoais, porque, “ao criar as almas,
Deus não se repete. Cada um é como
é, e devemos tratar cada um como
Deus o fez e como Deus o conduz”»[2].

Para fomentar a responsabilidade
das pessoas, convém evitar dar
conselhos imediatamente, por muito
claras que pareçam as soluções.



Sucede em muitos campos da vida:
uma pessoa precisa de apoio ou
ânimo, e, pelo contrário, recebe
conselhos… Embora por vezes
convenha dá-los, é necessário acima
de tudo animar cada um a procurar
as suas próprias respostas: “Que
achas?”; “Porque não rezas sobre isto
com calma e falamos noutro dia?”.
Nalgumas ocasiões, o
acompanhamento espiritual
consistirá em ajudar as pessoas
fazendo-lhes perguntas que abram
novos horizontes de discernimento:
“Que vantagens e inconvenientes vês
em atuar dessa maneira?”; “Pensaste
se isto faz parte do caminho por onde
Deus te trouxe até aqui?”. Este tipo
de abordagens ajuda as pessoas a
praticar a virtude da prudência em
todas as suas dimensões. Assim, sem
deixar de pedir conselho quando for
necessário, chegarão também ao
desenvolvimento integral desta
virtude, que pressupõe julgar e
decidir bem[3]. Naturalmente, se uma



pessoa tem pouca formação na vida
moral ou ascética, será conveniente
que quem acompanha explique e
mostre o sentido dos ensinamentos
do Magistério relevantes para a sua
situação. Ou, se se calcular que podia
estar a cometer um erro grave,
convém dizê-lo sem rodeios. No
entanto, o objetivo principal deve ser
guiar as pessoas para uma reflexão
pessoal, convidando-as a discernir na
presença de Deus como o Evangelho
ilumina as suas vidas e os seus
desafios[4].

Quando uma pessoa abre o seu
coração, aceita colocar-se numa certa
situação de fragilidade. Quem
acompanha, por seu turno, deve
aprender a «tirar as sandálias
perante a terra santa do outro (cf. Ex
3, 5)»[5]. Neste sentido, é necessário
ter muito respeito para com a
dignidade e a intimidade de cada um,
evitando perguntar por mera
curiosidade, ou forçar conversas que



o outro talvez ainda não esteja
preparado para ter. Além disso,
quem acompanha não deve mostrar
surpresa por nada do que lhe
contam, quer sejam ações, desejos ou
tentações. Mesmo as pessoas com
boa formação e com desejos
genuínos de Deus podem ter
momentos de fraqueza ou de
provação. Por sua vez, a pessoa que
confia a sua interioridade também
não deveria abster-se de dizer
alguma coisa pensando que o outro
se vai surpreender ou ficar com um
desgosto.

Um bom diretor espiritual sabe
exigir sem se tornar maçador,
porque respeita com paciência os
tempos das pessoas. Pode ser bom
recordar neste sentido o texto de
Isaías com que São Mateus se refere
a Jesus no seu Evangelho:«Não há de
quebrar a cana fendida, nem apagar
a mecha que fumega» (Mt 12, 20; Is
42, 3). Assim, dar excessivo ênfase ao



que não está a correr bem, podia
obstaculizar o acompanhamento. Por
exemplo, advertir alguém sobre um
defeito pode fazer com que reaja e
mude, mas também pode fazer com
que desanime ou se entristeça.
Costuma ser melhor ajudar as
pessoas a darem-se conta das coisas
por si próprias, removendo pouco a
pouco os obstáculos para que vejam
os problemas ou reconheçam os
defeitos.

Sabemo-lo por experiência: a pessoa
esgotada à beira do caminho
raramente se torna a pôr a andar por
a estimularem à distância; o que
agradece, e que a ajudará a refazer-
se, é uma palavra de alento, e alguma
coisa para comer ou beber. Tal como
não podemos forçar uma planta a
crescer mais depressa a puxar por
ela, porque deste modo acabaríamos
por a arrancar, também não
podemos acelerar o desenvolvimento
espiritual das pessoas sem as



prejudicar. As almas, «como o bom
vinho, melhoram com o tempo»[6].
Por isso, «a formação, ao longo de
toda a vida, […] tende em larga
medida a abrir horizontes. Mas se,
pelo contrário, nos limitássemos a
exigir e a ser exigidos, poderíamos
acabar por ver apenas o que não
conseguimos fazer, os nossos defeitos
e limitações, esquecendo o mais
importante: o amor de Deus por
nós»[7].

A amizade, como
acompanhamento espiritual

As considerações anteriores referem-
se especialmente à prática formal do
acompanhamento espiritual, que na
Obra tem lugar na conversa fraterna,
com um leigo ou com um sacerdote,
ou na confissão, e em outras
conversas com o sacerdote. São
Josemaria quis sempre evitar que
chamássemos a essas pessoas os
nossos «diretores espirituais». Esta



abordagem, ao relativizar a figura da
pessoa específica, faculta uma
diversidade de perspetivas que
enriquece a vida espiritual, ao
mesmo tempo que evita excessivos
apegos por ambas as partes. Evita-se,
assim, também gerar “diretores
possessivos”, e personalismos que
costumam encontrar-se na origem de
alguns casos de abuso de
consciência.

Contudo, o acompanhamento
espiritual pode alargar-se também
para lá destes âmbitos formais. A
amizade, entendida como o amor
benevolente que surge entre pessoas
com interesses ou visões afins, é uma
forma de acompanhamento
indispensável para as nossas vidas.
Quando o interesse compartilhado
abarca a esfera espiritual, a amizade
torna-se naturalmente uma forma de
acompanhamento espiritual. O Padre
recordava-o escrevendo sobre São
Basílio e São Gregório Nazianzeno.«A



amizade que travaram na sua
juventude manteve-os unidos
durante toda a vida, e ainda hoje
compartem a festa no calendário
litúrgico geral. São Gregório conta
que “havia para ambos uma só tarefa
e anseio, e era a virtude, além de
viver para as esperanças futuras”. A
sua amizade não só não os distraía
de Deus, mas ainda os aproximava
mais d’Ele»[8]. Uma amizade aberta às
preocupações espirituais é um
enquadramento informal, mas
autêntico, de acompanhamento
espiritual, porque aí estão presentes
todos os elementos a que antes nos
referimos: abertura à obra do
Espírito Santo, escuta atenta,
motivação da personalidade e
iniciativa.

Muitas pessoas que encontraram
Cristo e a Igreja graças a um amigo
ou a uma amiga descrevem a ajuda
que receberam como um
acompanhamento espiritual. Quase



sem se aperceberem, o amigo ia-os
acompanhando passo a passo e
conduzia-os a amar Jesus, até darem
o passo de se batizarem ou de se
tornarem católicos. O mesmo sucede
a quem voltou à fé através de uma
amizade leal ou a quem evitou
separar-se de Deus graças às
palavras de um amigo. Assim, o
«apostolado de amizade e
confidência»[9], como lhe chamava
São Josemaria, aproxima-se bastante
do que conhecemos como
acompanhamento espiritual: «Essas
palavras, deslizadas tão a tempo ao
ouvido do amigo que vacila; a
conversa orientadora que soubeste
provocar oportunamente; e o
conselho profissional que melhora o
seu trabalho universitário; e a
discreta indiscrição que te faz
sugerir-lhe imprevistos
horizontes»[10].

A relação simétrica entre duas
pessoas amigas abre, além disso,



dimensões que são menos acessíveis
no acompanhamento como tal:
compartilhar e apoiar-se
mutuamente. Os amigos trocam
experiências e pontos de vista,
ajudando-se um ao outro a enfrentar
os desafios da vida. Isto abre alguns
caminhos, embora também feche
outros. Numa relação de amizade,
não posso esperar sempre que o
outro me escute, visto que por vezes
será antes ele quem necessita de ser
escutado. Por outro lado, os meus
amigos nem sempre poderão
aconselhar-me adequadamente
sobre aspetos da vida espiritual ou
do meu caminho especial, porque
talvez não o conheçam bem; embora
a sua perspetiva possa sem dúvida
enriquecer-me. Por estas razões,
embora a amizade complemente e
enriqueça a direção espiritual, de
facto não pode substituí-la.

Nas formas de acompanhamento
espiritual formal, pelo contrário, a



relação entre as duas pessoas é
assimétrica: só uma das partes tem o
papel de escutar e aconselhar; um
papel que não deve esfumar-se nem
inverter-se. Esta distinção introduz
limites que ajudam a pessoa a abrir o
seu coração sem as interferências
emocionais que talvez dificultassem
a focagem e objetividade adequadas.
Facilita também que a pessoa, depois
de considerar o assunto na presença
de Deus, possa comentar aspetos
íntimos do seu relacionamento com
Deus e com os outros, incluindo as
raízes dos seus pecados e das suas
lutas profundas. Isso não implica que
a relação entre o diretor e quem é
acompanhado tenha de ser fria e
seca: sem prejuízo dessa assimetria e
distância emocional, é importante
que o diretor espiritual tenha um
verdadeiro afeto pelas pessoas que
acompanha, porque só se pode
ajudar verdadeiramente quando se
ama com o amor d'Aquele que nos
chamou amigos (cf. Jo 15, 15).



* * *

«Trazei dos peixes que apanhastes
agora», diz o Senhor (Jo 21, 10). São
Pedro, ainda encharcado pelo
mergulho que deu no lago, arrasta
para a margem a rede carregada de
peixe. Depois de um merecido
pequeno-almoço, afasta-se a
caminhar com Jesus. Começam
então, discípulo e Mestre, um diálogo
íntimo: oração, acompanhamento
espiritual? Ambas as coisas, em
divina harmonia. Pedro, desarmado,
renova a sua fidelidade ao Senhor. E
o Senhor, que nunca deixou de
acreditar nele, confirma-o na sua
missão: «Segue-me». Pedro voltou-se
e perguntou sobre o outro discípulo,
que caminhava mais atrás. «Tu,
segue-me», insiste Jesus (cf. Jo 21,
19-22). João não ouve o que dizem:
também não é o seu papel. Como o
Batista (cf. Jo 3, 27-30), alegra-se por
saber que facilitou o encontro.



[1] São Beda, o Venerável, citado na 
Catena aurea, Jo 21, 1-11.

[2] Fernando Ocáriz, Carta pastoral,
09/01/2018, n. 10; as citações de São
Josemaria são da Carta 26, n. 38.

[3] cf. Aristóteles, Ética a Nicómaco
VI, 13; São Tomás, Summa Theologiae,
II-II q. 47 a. 8 co.

[4] «Se o meu testemunho pessoal
tem interesse, posso dizer que
sempre entendi o meu trabalho de
sacerdote e pastor de almas como
uma tarefa dirigida a situar cada
pessoa perante as exigências totais
da sua vida, ajudando-a a descobrir
aquilo que Deus em concreto lhe
pede, sem pôr qualquer limitação à
santa independência e à bendita
responsabilidade individual que são
características de uma consciência
cristã» (São Josemaria, Cristo que
passa, n. 99).



[5] Francisco, Evangelii gaudium, n.
169.

[6] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
78.

[7] Fernando Ocáriz, Carta pastoral,
09/01/2018, n. 11.

[8] Fernando Ocáriz, Carta pastoral,
01/11/2019, nº. 5. As referências no
interior do texto são de São Gregório
Nazianzeno, Sermão 43.

[9] São Josemaria, Sulco, n. 192.

[10] São Josemaria, Caminho, n. 973.

Dancho Azagra

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/e-o-senhor-o-
acompanhamento-espiritual-ii/

(17/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/e-o-senhor-o-acompanhamento-espiritual-ii/
https://opusdei.org/pt-pt/article/e-o-senhor-o-acompanhamento-espiritual-ii/
https://opusdei.org/pt-pt/article/e-o-senhor-o-acompanhamento-espiritual-ii/

	Combate, proximidade, missão (16): «É o Senhor». O acompanhamento espiritual (II)
	Fomentar a personalidade e a iniciativa de cada alma
	A amizade, como acompanhamento espiritual


