
opusdei.org

Combate,
proximidade, missão
(15): «É o Senhor». O
acompanhamento
espiritual (I)

Todos precisamos de
companheiros que, com a sua
conversa próxima e o seu
encorajamento, nos ajudem a
navegar pela vida, ao serviço da
«ação sempre original do
Espírito Santo» na nossa alma.

11/07/2025



«Ao romper do dia, Jesus apresentou-
se na margem, mas os discípulos não
sabiam que era Ele» (Jo 21, 4). De
madrugada, junto ao mar da Galileia,
o Senhor ressuscitado apresenta-se
misteriosamente aos seus discípulos,
talvez meio oculto pela névoa que
sobe desde a água. A Sua voz, ainda
que também velada, chega com
força: «Rapazes, tendes alguma coisa
para comer?». Eles respondem que
não. Ainda não sabem quem lhes
está a perguntar, mas há algo nessa
voz que os faz escutar com atenção e
que os prepara para seguir as suas
instruções: «Lançai a rede para o
lado direito do barco e haveis de
encontrar». Obedientes, lançam as
redes; e, num contraste
surpreendente com os esforços de
toda uma noite, pescam em
abundância. Enquanto os outros
discípulos se maravilham com as
redes cheias, São João levanta o
olhar. Ele vê muito mais além dos
peixes: reconhece aquele que lhes



acaba de falar. E diz a Pedro: «É o
Senhor!» (cf. Jo 21, 4-8).

Porque é que São João é capaz de
discernir a presença de Jesus no final
daquela dura noite de trabalho? Na
sua reação há algo que nos recorda o
começo do seu Evangelho, o seu
primeiro encontro com Jesus. «Eis o
Cordeiro de Deus!», tinha dito
naquela vez São João Batista,
enquanto Jesus passava junto de João
e André (Jo 1, 36). Para os outros era
mais um peregrino, mas o Precursor
– ou seja «o que corre à frente», o
que vê vir as coisas e as anuncia – via
nele o Messias.

São João Batista tinha feito crescer
espiritualmente João e André: tinha-
lhes ensinado o valor do jejum e a
necessidade da conversão; tinha-lhes
ensinado a rezar (cf. Mt 9, 14; Lc 3,
1-17; 11, 1). Mas a sua maior lição
tinha sido apresentar-lhes Jesus e
convidá-los a uma relação pessoal



com Ele (cf. Jo 1,35-39). E assim,
pondo os seus discípulos diante de
Jesus, chegou ao cume da sua missão.
Desde esse momento, o Batista
afastou-se humildemente: agora
correspondia a Jesus ocupar o centro
da vida dos seus discípulos (cf. Jo
3,27-30). Durante séculos, o seu
exemplo serviu de modelo para
tantas pessoas que guiam outras para
Cristo e as ajudam a discernir a sua
presença nas suas vidas, com a
consciência de não ser «senhores,
mas guardiães»[1]. Porque «a missão é
de Jesus. Ele ressuscitou, portanto
está vivo e precede-nos. Nenhum de
nós é chamado a substituí-lo»[2].
Estamos chamados, pelo contrário, a
facilitar o encontro de cada um com
ele; ou seja, desde a proximidade que
dá a confiança e o carinho, «É o
Senhor!».



O acompanhamento
espiritual

«Ao longo desta navegação da nossa
vida, [há] tempos de bonança −
interna ou externa − inclusive
prolongados; mas só no Céu é que a
paz é definitiva, a serenidade
completa»[3]. O nosso coração
inquieto precisa de quem o guie,
pelas águas tranquilas e pelas
tempestades, até poder descansar em
Deus[4]. Precisamos de companheiros
que, com a sua conversa próxima, o
seu consolo e o seu encorajamento,
nos ajudem a navegar com mais
decisão e nos iluminem quando
surge a escuridão ou perdemos a
orientação. Conhecemos
tradicionalmente estas pessoas como
«diretores espirituais»: pessoas que
nos ajudam a perseverar na direção
que escolhemos ao seguir Cristo.

Um diretor espiritual caminha junto
das pessoas: não substitui a ação de



Deus nas suas almas, nem substitui a
sua consciência, mas ajuda-as a
discernir entre as inspirações do
Espírito Santo e as sugestões do
diabo, ou da sua própria
humanidade ferida. Por esta razão,
nas últimas décadas tornou-se
habitual na Igreja usar também o
termo “acompanhante espiritual”.
Neste sentido, dizia o Papa Francisco:
«Aquele que acompanha – o
acompanhante ou a acompanhante –
não se substitui ao Senhor, não faz o
trabalho no lugar da pessoa
acompanhada, mas caminha ao seu
lado, encoraja-a a ler o que se move
no seu coração, o lugar por
excelência onde o Senhor fala. O
acompanhador espiritual (…) é
aquele que te diz: “Pois bem, olha
para este lado, para aquele lado”, a
tua atenção é atraída para aspetos
que talvez passam; ajuda-te a
compreender melhor os sinais dos
tempos, a voz do Senhor, a voz do



tentador, a voz das dificuldades que
não consegues superar...»[5].

As primeiras pessoas que se
aproximaram da Obra sentiram-se
queridas e acompanhadas por São
Josemaria. Não viram nele uma
espécie de guru espiritual que tivesse
conselhos para cada situação, mas
um amigo ou um pai que escutava e
se preocupava pelas suas coisas; e
que via fervilhar neles o sangue de
Cristo[6]. Quando as pessoas são
acompanhadas deste modo, não só
apreciam a ajuda que recebem, como
também desfrutam das conversas de
acompanhamento espiritual.
Crescem em maturidade e
entusiasmo apostólico, sentem-se
fortalecidas na sua relação com Deus;
e, se empreenderam uma vocação
particular, evitam um errado sentido
de independência que as afastaria
dos que partilham o seu caminho e a
sua missão.



Na recente vida da Igreja,
aprofundou-se a consciência de que
não só os sacerdotes, mas também os
leigos, podem realizar a tarefa do
acompanhamento espiritual. E foi
assim na Obra desde o princípio.
Nestas páginas abordaremos alguns
aspetos desta tarefa, tendo sempre
em conta que todos estamos
chamados a levar os outros para «a
luz e o calor de Cristo»[7], mesmo
quando não somos formalmente
acompanhantes ou diretores
espirituais. Num segundo artigo
mostraremos também em que
sentido a amizade leva,
«naturalmente, à confidência
pessoal, cheia de delicadeza e
respeito pela liberdade»[8]; e veremos
como muito do que aqui se descreve
é aplicável também a esse
acompanhamento, mais informal,
mas tão necessário.



Ajudar a obra do Espírito
Santo

O objetivo principal do
acompanhamento ou direção
espiritual é ajudar as pessoas a
encontrar Cristo e a reconhecer o
que procede dele, para que o Amor
de Deus prenda na sua vida e à sua
volta. Isto requer um ambiente em
que a pessoa possa desenvolver uma
relação pessoal com Deus, cultivar o
sentido da escuta na oração e
aprender a discernir a vontade de
Deus em cada momento da sua vida.
O guia espiritual pode desempenhar
um papel crucial na criação deste
entorno adequado. Mas isso requer
reconhecer a singularidade de cada
pessoa e estar aberto aos caminhos
misteriosos da ação de Deus nas
almas. «Não se podem oferecer
fórmulas pré-fabricadas, nem
métodos ou regulamentos rígidos,
para aproximar as almas de Cristo. O
encontro de Deus com cada homem é



inefável e irrepetível, e nós devemos
colaborar com o Senhor para
encontrar – em cada caso – a palavra
e o modo oportunos, sendo dóceis e
não tentando por obstáculos à ação
sempre original do Espírito Santo»[9].

Por seu lado, a pessoa acompanhada
deve ponderar atentamente as
sugestões que recebe e meditá-las
com um olhar de fé na oração. Como
explica o Padre, «saber que Deus nos
pode falar através de outras pessoas
e de acontecimentos mais ou menos
comuns, a convicção de que aí
podemos escutá-l’O, gera em nós uma
atitude dócil perante os seus
desígnios, ocultos também nas
palavras dos que nos acompanham
no caminho»[10]. Esta atitude pode
dar grandes frutos na nossa vida,
sempre que nos recordemos que
Deus quase nunca fala literalmente
através das palavras do guia
espiritual. As suas palavras são pelo
contrário um convite a dirigir a



nossa escuta numa determinada
direção, para ver se ali ouvimos as
inspirações do Espírito Santo, que é
algo que só nós podemos fazer. São
palavras para que nos encontremos
com a Palavra.

Um genuíno acompanhamento
espiritual assenta, num profundo
respeito pela atuação do Espírito
Santo em cada alma. O diretor
espiritual não é um dirigente, mas
um servo que ajuda o Espírito Santo
a guiar e a iluminar a pessoa
acompanhada. Como dizia São
Josemaria, «acompanhar as pessoas é
uma arte em que o modelo é Jesus
Cristo e o modelador, o Espírito
Santo, por meio da graça»[11]. Daí que
o diretor ou acompanhante espiritual
tenha mais de jardineiro do que de
arquiteto: não impõe formas, não
plasma as suas ideias nas pessoas,
mas ajuda a cultivar o terreno da
alma para que nela floresça a vida de
Deus.



Escutar verdadeiramente

Todos teremos feito alguma vez a
experiência: quando nos
encontramos com alguém que nos
escuta com atenção e com
benevolência, abre-se diante de nós
um espaço no qual nos sentimos
cómodos partilhando pensamentos e
emoções, sem medo de sermos
rejeitados ou julgados. Quando as
pessoas se sentem escutadas,
conseguem ser mais conscientes de si
mesmas, e colocam-se por sua vez
mais facilmente à escuta de Deus, de
modo a poderem discernir melhor a
sua voz. Por isso, São Josemaria
prestava atenção pacientemente aos
jovens que se dirigiam a ele,
animando-os a abrir livremente o
seu coração, e só no final lhes
oferecia algum conselho e lhes abria
horizontes para a sua vida.

Escutar significa muito mais do que
ouvir detalhadamente; requer



prestar atenção à profundidade de
sentimentos, ideias e experiências
que a pessoa está a expressar, e
ajudá-la a explorar essa
profundidade. Para isso é preciso
uma atitude de verdadeiro interesse
para com a outra pessoa. Não
escutamos os outros para impor a
nossa própria agenda ou para
implicá-los em projetos apostólicos
específicos; escutamos para os ajudar
a descobrir aquilo que o Espírito
Santo, no seu infinito amor por cada
alma, quer para que a sua alegria
seja completa (cf. Jo 16, 24). Somos
deste modo, como gostava de repetir
Bento XVI, servidores da sua alegria
(cf. 2Co 1, 24).

Para escutar realmente, e para que
as pessoas se sintam escutadas, pode
ser útil verbalizar brevemente o que
dizem, com as nossas palavras. É um
modo de alimentar em si mesmo a
disposição de entrar no mundo
interior que o outro lhe está a abrir,



sem projetar nele os próprios pontos
de vista. Além de fomentar e de
transmitir essa disposição,
certificamo-nos assim de ter
entendido bem, e ajudamos o outro a
continuar a contar o que quiser. Isto
dá serenidade e leva as pessoas a
serem responsáveis pela sua vida, a
encontrarem elas próprias soluções;
a andar por conta própria, a
descobrir projetos. Pelo contrário,
interrompê-las ou antecipar-se às
suas palavras pode ser
desencorajador, e não ajuda a soltar-
se.

A escuta paciente é um ato de amor
que revela um genuíno interesse pelo
outro. Por isso, o acompanhante
espiritual nunca deve aparentar
aborrecimento ou pressa. Muitas
vezes, de modo prático, recomenda-
se brevidade na direção espiritual.
No entanto, é necessário discernir
com prudência as diferentes
circunstâncias, porque escutar exige



tempo: respeitar o ritmo do outro;
também os seus silêncios. E às vezes,
ou ocasionalmente, uma pessoa pode
precisar de conversas longas. As
perguntas abertas podem ser úteis,
mas não devem interromper o fluxo
natural da conversa, nem se devem
usar sempre para encher silêncios
incómodos. Pelo contrário, os
silêncios permitem às vezes que a
pessoa aprofunde nas suas reflexões
e encontre as palavras adequadas.
No silêncio «falam a alegria, as
preocupações, o sofrimento, que
encontram, precisamente nele, uma
forma particularmente intensa de
expressão»[12].

Uma atitude de escuta autêntica
constrói, mais do que qualquer outra
coisa, pontes de confiança, uma
condição que é fundamental em todo
o acompanhamento espiritual, e que
não se pode exigir como requisito. A
confiança está à prova desde o início,
e cultiva-se com cada encontro. Para



que cresça, é essencial que o outro se
sinta respeitado, valorizado e seguro
de poder partilhar as suas
experiências espirituais mais
profundas. Fará isso, se descobre no
acompanhante um refúgio, um apoio
para discernir a voz de Deus.

Os apóstolos encontraram um
refúgio como esse em Santa Maria,
especialmente depois da Ascensão do
Senhor. Ela é «mestra de
discernimento: fala pouco, ouve
muito e preserva no coração (cf. Lc 2,
19). As três atitudes de Nossa
Senhora: falar pouco, ouvir muito e
preservar no coração. E as poucas
vezes que fala, deixa a marca»[13].

[1] Leão XIV, Homilia, 31/05/2025.

[2] Ibid.



[3] São Josemaria, Carta 2, n. 9.

[4] cf. Santo Agostinho, Confissões, I,
1.1.

[5] Francisco, Audiência, 04/01/2023.

[6] «“Meus filhos, sabeis porque vos
amo tanto?” Fez-se silêncio e
acrescentou o Padre: “Porque vejo
fervilhar em vós o Sangue de
Cristo”» (Andrés Vázquez de Prada, 
El Fundador del Opus Dei, vol. III,
Rialp, Madrid 2003, p. 405).

[7] São Josemaria, Carta 1, n. 22.

[8] Fernando Ocáriz, Carta pastoral,
01/09/2019.

[9] São Josemaria, Carta 11, n. 42.

[10] Fernando Ocáriz, Carta pastoral,
10/02/2024, n. 6.

[11] São Josemaria, Carta 26, n. 37.



[12] Bento XVI, Mensagem para a
XLVI Jornada mundial das
comunicações sociais, 20/05/2012.

[13] Francisco, Audiência, 04/01/2023.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/e-o-senhor-o-
acompanhamento-espiritual-i/

(19/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/e-o-senhor-o-acompanhamento-espiritual-i/
https://opusdei.org/pt-pt/article/e-o-senhor-o-acompanhamento-espiritual-i/
https://opusdei.org/pt-pt/article/e-o-senhor-o-acompanhamento-espiritual-i/

	Combate, proximidade, missão (15): «É o Senhor». O acompanhamento espiritual (I)
	O acompanhamento espiritual
	Ajudar a obra do Espírito Santo
	Escutar verdadeiramente


