
opusdei.org

Conferência do
Prelado: «Dilatar o
coração»

Algumas considerações de
Mons. Fernando Ocáriz, Prelado
do Opus Dei, sobre a ação social
cristã à luz da mensagem de S.
Josemaria, realizada durante o
evento #BeToCare, no qual
participaram 200
empreendedores sociais de 30
países.

23/01/2023



Sumário

Introdução
A dimensão espiritual
A dimensão profissional
A dimensão pessoal
A dimensão coletiva
No horizonte do centenário do
Opus Dei (2028-2030)

Por ocasião do décimo aniversário de
Harambee, D. Javier Echevarría
proferiu a conferência O coração
cristão, motor do desenvolvimento
social[1]. No 20.º aniversário da
mesma iniciativa e no âmbito desta 
Jornada sobre inovação social,
gostaria de continuar as reflexões do
meu antecessor. À luz da doutrina
social da Igreja e da mensagem de S.
Josemaria, debruçar-me-ei sobre a
dimensão social da vocação cristã.

• 
• 
• 
• 
• 
• 

https://opusdei.org/es/article/la-caridad-social-motor-del-desarrollo/
https://opusdei.org/es/article/la-caridad-social-motor-del-desarrollo/
https://opusdei.org/es/article/la-caridad-social-motor-del-desarrollo/
https://opusdei.org/es/article/la-caridad-social-motor-del-desarrollo/
https://opusdei.org/es/article/la-caridad-social-motor-del-desarrollo/
https://opusdei.org/es/article/la-caridad-social-motor-del-desarrollo/


Há dez anos, D. Javier lembrava-nos
que o diálogo entre Jesus e um
doutor da Lei expressa que o amor a
Deus é inseparável do amor aos
outros: «quando um doutor da lei
Lhe perguntou qual era o primeiro
mandamento, o Senhor não Se
limitou a indicar que o amor a Deus é
o maior e o primeiro mandamento,
mas acrescentou a necessidade de
amar os outros como um
mandamento incluído no primeiro
(cf. Mt 22, 35-39)»[2].

É importante ter em mente a
dimensão relacional da pessoa. Bento
XVI, na encíclica Caritas in veritate,
afirma: «a criatura humana realiza-
se nas relações interpessoais: quanto
mais as vive de forma autêntica,
tanto mais amadurece a própria
identidade pessoal». Esta realidade 
«obriga a um aprofundamento crítico
e axiológico da categoria da relação
(…)» e ajuda a «ver lucidamente a



dignidade transcendente do
homem»[3].

Com modos e perspetivas muito
diversas, dedicais-vos
profissionalmente a cuidar e
dignificar as pessoas, principalmente
as mais necessitadas. Sabeis por
experiência que, embora sejam
necessárias instituições e estruturas,
para alcançar um verdadeiro
desenvolvimento integral, é preciso
também o encontro entre as pessoas,
criar os contextos e as condições
para que o desenvolvimento ocorra,
para que a pessoa tenha a
oportunidade de melhorar em todas
as suas dimensões. Como discípulos
de Jesus Cristo, somos chamados por
um novo título – o de cristãos – a
cuidar das pessoas, a cuidar do
mundo.

O que vemos no mundo? Juntamente
com as novas possibilidades de
promoção humana oferecidas pelos



avanços em saúde, tecnologia,
comunicações e tantos exemplos
inspiradores, as injustiças e feridas
pelas quais a humanidade sangra
vêm à tona. «No mundo atual, a
pobreza apresenta muitos rostos
diferentes: doentes e idosos que são
tratados com indiferença, a solidão
que muitas pessoas abandonadas
experimentam, o drama dos
refugiados, a miséria em que vive
grande parte da humanidade, como
consequência, muitas vezes, de
injustiças que bradam aos céus»[4].

Como também vos dizia numa carta
de 2017, «Nada disto nos pode deixar
indiferentes», todos nós somos
chamados a pôr «em funcionamento
a “fantasia da caridade”, para levar o
bálsamo da ternura de Deus a todos
os nossos irmãos que passam
necessidades»[5].

Quando o ser humano ignora ou
desconsidera a sua condição de filho

https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-pastoral-prelado-opus-dei-14-fevereiro-2017/
https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-pastoral-prelado-opus-dei-14-fevereiro-2017/


de Deus, todas as suas relações são
afetadas: consigo mesmo, com os
outros e com a criação. Como disse o
Papa Francisco, a interdependência
transforma-se em dependências,
«perdemos esta harmonia da
interdependência na
solidariedade»[6].

Somos corresponsáveis por cuidar do
mundo, estabelecendo relações
baseadas na caridade, na justiça e no
respeito, sobretudo superando a
doença da indiferença. S. João Paulo
II escreveu: «Sim, todo o homem é
“guarda do seu irmão”, porque Deus
confia o homem ao homem»[7].

Boa parte das iniciativas que
representais nasceu da inspiração de
S. Josemaria. E muitos de vocês, a
partir da mesma inspiração,
trabalhais em organizações de
diferentes sinais e orientações
porque se sentiram pressionados a



"fazer alguma coisa", a não ficar de
braços cruzados.

Está no cerne do espírito do Opus Dei
fazer das realidades comuns um
lugar de encontro com Deus e de
serviço aos outros; a aspiração de
pessoas maduras, sensíveis aos
outros e profissionalmente
competentes, que procuram fazer do
mundo um lugar mais justo e
fraterno. “Amar o mundo
apaixonadamente” implica conhecê-
lo, cuidar dele e servi-lo.

A atitude em relação às necessidades
sociais foi resumida por S. Josemaria
numa carta publicada na década de
50 do século passado: «Um cristão
não pode ser individualista, não pode
ignorar os outros, não pode viver
egoisticamente, de costas voltadas
para o mundo: é essencialmente
social, um membro responsável do
Corpo Místico de Cristo»[8].



Da mão do fundador do Opus Dei,
nesta sessão debruçar-me-ei sobre
quatro dimensões: a espiritual, a
profissional, a pessoal e a coletiva.

A dimensão espiritual

Poderia parecer utópico pensar que
somos capazes de fazer algo para
aliviar o sofrimento da humanidade.
No entanto, sabemos que é Jesus
quem suporta a dor humana. As
chagas do Seu lado, das mãos e dos
pés lembram as chagas do mundo. E
Jesus disse-nos: «Em verdade vos
digo: Sempre que fizestes isto a um
destes meus irmãos mais
pequeninos, a mim mesmo o
fizestes»[9].

O caminho da identificação com
Cristo transforma gradualmente o
coração humano e abre-o à caridade.
A união com o Senhor, nos
sacramentos e na oração, leva a
descobrir o próximo e suas
necessidades e a dar menos atenção



a si mesmo. A caridade muda o
olhar. «A caridade de Cristo não é
apenas um bom sentimento em
relação ao próximo; não para no
gosto pela filantropia. A caridade,
infundida por Deus na alma,
transforma a inteligência e a vontade
por dentro: fundamenta
sobrenaturalmente a amizade e a
alegria de fazer o bem»[10].

Há algum tempo, numa carta,
convidei-vos a pedir ao Senhor que
alargasse os nossos corações, que nos
dê um coração à Sua medida «para
que nele entrem todas as
necessidades, as dores, os
sofrimentos dos homens e das
mulheres do nosso tempo,
especialmente dos mais débeis»[11].
Um coração orante, no meio do
mundo, que sustenta e acompanha os
outros nas suas necessidades.

A identificação com Jesus abre-nos às
necessidades dos outros. Ao mesmo



tempo, o contato com os necessitados
leva-nos a Jesus. Por isso escreveu S.
Josemaria: «Os pobres – dizia aquele
amigo nosso – são o meu melhor
livro espiritual e o motivo principal
das minhas orações. Dói-me a sua
dor, e dói-me o sofrimento de Cristo
neles. E, porque me dói, compreendo
que O amo e que os amo»[12].

Jesus tinha uma predileção pelos
pobres e pelos que sofriam, mas
também queria ser Ele próprio
necessitado e vítima. Na pessoa que
sofre, vislumbramos Jesus que nos
fala, como recordou o Papa
Francisco: «Sabemos aprender com
os pobres, encontrar neles o rosto de
Cristo e deixar-nos evangelizar por
eles?»[13]. Desde a Igreja primitiva se
compreendeu que a mensagem
evangélica passava pela preocupação
com os pobres e que é um sinal
reconhecível da identidade cristã e
um elemento de credibilidade[14].



A dimensão profissional

Queremos colocar Cristo no centro
de todas as atividades humanas,
santificando o trabalho profissional e
os deveres quotidianos do cristão.
Essa missão desenvolve-se no meio
da rua, na sociedade, principalmente
com o trabalho. Como nos recorda S.
Josemaria, «O trabalho comum – seja
humanamente humilde ou brilhante
– é de grande valor e pode ser um
meio muito eficaz de amar e servir a
Deus e aos outros homens». E
convida a todos «a trabalhar – com
plena autonomia, da maneira que
lhes parecer melhor – para apagar
mal-entendidos e intolerâncias entre
os homens e tornar a sociedade mais
justa»[15].

Para aqueles que querem seguir
Cristo, qualquer trabalho é uma
oportunidade de servir os outros e
especialmente os mais necessitados.
Há profissões em que essa



repercussão social ocorre de forma
mais imediata ou evidente, como no
vosso caso, trabalhar em
organizações centradas na melhoria
das condições de vida de pessoas ou
grupos desfavorecidos. Mas essa
dimensão do serviço não é só para
alguns, deve estar presente em
qualquer trabalho honesto.

Desde que S. Josemaria começou a
difundir a sua mensagem, costumava
dizer que para santificar o mundo
não era necessário mudar de lugar,
profissão ou ambiente. Trata-se de
mudar a si mesmo no lugar em que
nos encontremos.

No ideal cristão de trabalho, caridade
e justiça estão unidas. Longe da
lógica do "sucesso", o serviço ao
próximo é o melhor parâmetro do
desempenho profissional de um
cristão. Atender às exigências da
justiça no trabalho profissional é
uma meta elevada e ambiciosa;



cumprir as próprias obrigações nem
sempre é fácil e a caridade vai
sempre mais longe, pedindo a cada
um que saia generosamente de si
mesmo para os outros.

Na parábola do Bom Samaritano, o
estalajadeiro passa como se estivesse
em segundo plano: diz-se apenas que
agiu profissionalmente. O seu
comportamento lembra-nos que o
exercício de qualquer tarefa
profissional nos dá a oportunidade
de servir a quem precisa.

Às vezes, poderia insinuar-se a
tentação de “refugiar-se no
trabalho”, no sentido de não
descobrir a sua dimensão social
transformadora, conformando-se
com um falso espiritualismo. O
trabalho santificado é sempre uma
alavanca para transformar o mundo,
e o meio habitual pelo qual devem
ser produzidas as mudanças que
dignificam a vida das pessoas, para



que a caridade e a justiça empapem
verdadeiramente todas as relações. O
trabalho assim realizado pode
contribuir para purificar as
estruturas do pecado[16],
convertendo-as em estruturas onde o
desenvolvimento humano integral é
uma possibilidade real.

A fé ajuda-nos a manter a confiança
no futuro. Como assegurou S.
Josemaria, «O nosso trabalho
apostólico contribuirá para a paz,
para a colaboração dos homens entre
si, para a justiça, para evitar a
guerra, evitar o isolamento, evitar o
egoísmo nacional e o egoísmo
pessoal: porque todos perceberão
que fazem parte de toda a grande
família humana, que está dirigida
pela vontade de Deus à perfeição.
Assim contribuiremos para eliminar
esta angústia, este medo por um
futuro de rancores fratricidas, e
confirmar a paz e a concórdia nas



almas e na sociedade: a tolerância, a
compreensão, o convívio, o amor»[17].

A dimensão pessoal

A mensagem do Opus Dei encoraja-
nos a lutar pela transformação do
mundo através do trabalho. Isso
também inclui "ter compaixão",
como o samaritano[18], como
exigência de amor, que leva a lei (“o
que é obrigatório”), à sua
plenitude[19]. O amor torna a nossa
liberdade cada vez mais disposta e
preparada para fazer o bem.

S. Josemaria escreveu numa carta
datada de 1942: «A generalização dos
remédios sociais contra os flagelos do
sofrimento ou da indigência – que
hoje permitem alcançar resultados
humanitários que nem sequer se
sonhavam noutros tempos –, nunca
poderá suplantar a ternura eficaz –
humana e sobrenatural – desse
contato imediato e pessoal com o
próximo: com aquele pobre de um



bairro próximo, com aquele outro
doente que vive a sua dor num
grande hospital (...)»[20].

Apresenta-se perante nós um vasto
panorama na família e na sociedade,
e um coração dilatado procurará
cuidar cuidadosamente dos pais
idosos, dar esmola, interessar-se
pelos problemas dos vizinhos, rezar
por um amigo sobrecarregado por
uma preocupação, visitar um
familiar doente no hospital ou em
casa, parar para conversar com uma
pessoa que vive na rua que
costumamos ver, ouvir
pacientemente, etc., etc.

Normalmente, não se trata de
adicionar novas tarefas àquelas que
já realizamos; trata-se antes de tentar
manifestar a partir da própria
identidade o amor de Cristo aos
outros. A questão da caridade não é
apenas o que devo fazer, mas,



primeiro, quem sou eu para o outro e
quem é o outro para mim.

Neste cultivar quotidiano da
solidariedade, encontramos os outros
e, assim, as necessidades dos outros
tornam-se também ponto de
encontro entre pessoas de boa
vontade, cristãs ou não, mas unidas
em situações de pobreza e injustiça.

Este diálogo com a necessidade e a
vulnerabilidade certamente resultará
numa pele sensível e numa vida de
oração próxima da realidade.
Estaremos preparados para tomar
decisões de maior austeridade
pessoal, evitando o consumismo, o
apelo da novidade, o luxo... e
saberemos abrir mão de bens
desnecessários que talvez
pudéssemos pagar devido à nossa
situação profissional. Seremos assim
permeáveis à mudança pessoal, a ter
os ouvidos abertos ao Espírito Santo



e escutar o que nos diz através da
pobreza.

O relacionamento de Cristo com os
necessitados é um a um. Certamente,
as obras coletivas são necessárias,
mas a caridade é pessoal, porque
assim é a nossa relação com Deus.
Numa cristã ou num cristão maduro,
o desenrolar das obras de
misericórdia[21] vividas pessoalmente
flui organicamente, como uma
árvore que, ao crescer, dá mais fruto
e sombra. Nesta perspetiva, percebe-
se também a complementaridade
que existe entre as várias
manifestações do apostolado pessoal
e a generosidade com os
necessitados.

S. Josemaria descreveu a
transcendência social da caridade
pessoal no meio do mundo,
referindo-se ao exemplo dos fiéis da
Igreja primitiva: «Foi assim que
agiram os primeiros cristãos. Eles



não tinham, por razão da sua
vocação sobrenatural, programas
sociais ou humanos a cumprir; mas
eram permeados por um espírito, por
uma conceção da vida e do mundo,
que não poderia deixar de ter
consequências na sociedade em que
se moviam»[22].

A dimensão coletiva

Não quero deixar de agradecer o
bem que fazeis através do trabalho
inspirado por S. Josemaria e a
quantos trabalham, também por ele
inspirados, em diversas organizações
que prestam serviço direto aos mais
necessitados. Penso naquele jovem
sacerdote que cuidava dos pobres e
doentes em Madrid na década de
1930. A «pedra que caiu no lago»[23] já
percorreu um longo caminho. Apesar
de estarmos cientes das nossas
limitações, agradecemos a Deus e
pedimos ajuda para melhorar e
continuar.



As obras coletivas mantêm viva a
sensibilidade social cristã e são uma
expressão civil e pública de
misericórdia. Como diz o Compêndio
da Doutrina Social da Igreja, «Sob
tantos aspetos, o próximo a ser
amado se apresenta “em
sociedade” (…) amá-lo no plano social
significa, de acordo com as situações,
valer-se das mediações sociais para
melhorar a sua vida ou remover os
fatores sociais que causam a sua
indigência. Sem dúvida alguma, é um
ato de caridade a obra de
misericórdia com que se responde 
aqui e agora a uma necessidade real
e urgente do próximo, mas é um ato
de caridade igualmente
indispensável o empenho visando 
organizar e estruturar a sociedade de
modo que o próximo não se venha a
encontrar na miséria, sobretudo
quando esta se torna a situação em
que se debate um incomensurável
número de pessoas e mesmo povos
inteiros, situação esta que assume



hoje as proporções de uma
verdadeira e própria questão social
mundial»[24].

S. Josemaria recordou que «o Opus
Dei [deve estar presente] onde há
pobreza, onde há falta de trabalho,
onde há tristeza, onde há dor, para
que a dor seja carregada com alegria,
para que a pobreza desapareça, para
que não falte trabalho – porque
formamos as pessoas para que
possam tê-lo –, para que coloquemos
Cristo na vida de cada um, na medida
em que ele quer, porque gostamos
muito da liberdade»[25]. Com as
limitações típicas das instituições
humanas, as realidades coletivas
promovidas pelos fiéis do Opus Dei
procuram também encarnar e
expressar o espírito de serviço no
âmbito social.

Na vossa atividade fundem-se todas
as dimensões que consideramos:
fundamento espiritual, trabalho



profissional e cuidado dos
necessitados tomados como grupo
(caridade social) em que também se
afirma a dignidade de cada um
(caridade pessoal). Assim, a
competência profissional necessária
numa área que exige cada vez mais
especialização combina com o
espírito cristão expresso nas obras de
misericórdia. Pode dizer-se que os
aqui presentes que promovem ou
colaboram com essas tarefas aspiram
a ser samaritanos e estalajadeiros ao
mesmo tempo.

Por outro lado, cada tarefa coletiva, e
não apenas as diretamente captadas
como "sociais", pode ter uma
dimensão social explícita, uma
preocupação com o ambiente, alguns
objetivos de serviço aos outros, uma
forma de se relacionar com os
pobres, uma intenção de reconciliar
o mundo com Deus... Toda a obra
coletiva de inspiração cristã (um
colégio, uma universidade, uma



escola de negócios, um hospital, uma
residência etc.), embora a sua missão
imediata não consista em favorecer
grupos necessitados, deve integrar
no seu ethos esta característica
central do cristianismo que é a
caridade social.

Nesse sentido, é lógico que cada obra
coletiva habitualmente se pergunte
sobre as expressões práticas e
tangíveis da sua contribuição social e
do seu serviço às pessoas mais
necessitadas. Essa contribuição é um
efeito conatural dessa atividade, não
um simples acréscimo.

Convém perguntar-se: "desde que
existe esta iniciativa, a que
necessidades sociais procura dar
resposta? Como melhorou o
ambiente?" O Senhor pede-nos que, a
partir da imaginação da caridade,
reflitamos sobre este aspeto em cada
tarefa.



No horizonte do centenário do
Opus Dei (2028-2030)

Os próximos anos propiciam uma
ocasião especial para revitalizar o
serviço aos necessitados individual
ou coletivamente, tomando mais
consciência da sua importância na
mensagem de S. Josemaria. Nisso, as
vossas ideias e propostas, que se
dedicam imediatamente a este
campo, são especialmente valiosas.

Junto aos temas que ireis propor,
sugiro duas possíveis linhas de
reflexão.

Trabalhar com outras pessoas. S.
Josemaria sempre encorajou os fiéis
da Obra a abrirem-se, a trabalhar
com muitas outras pessoas, inclusive
não-católicos e não-cristãos, em
projetos de serviço. A globalização
fez com que a distribuição de
recursos, as migrações, a falta de
acesso à educação, a concatenação de
crises económicas, pandemias e



outros desafios afetassem cada vez
mais pessoas. A dependência mútua
da família humana é vividamente
percebida e o mundo é visto como
um lar compartilhado. As instituições
de desenvolvimento de todos os tipos
estão a tornar-se cada vez mais
indispensáveis e a ideia de
colaboração e coordenação de
conhecimentos e esforços está a
surgir. Numa altura em que o
sofrimento é algo global, devemos
sentir-nos mais do que nunca filhos
do mesmo Pai.

Investigação e estudo. O vosso
trabalho coloca-vos em observatórios
donde podeis vislumbrar tendências
futuras. Esta posição, aliada a
extensas experiências de trabalho na
área do desenvolvimento em
diferentes culturas e países, permite-
nos pensar em espaços específicos de
investigação e estudo. Isso poderia
dar origem a propostas de boas
práticas, programas de formação de



voluntários, trabalhos de consultoria,
convocatórias para conferências e
encontros com instituições
congéneres sobre o tema ou
afinidades regionais, convénios com
centros académicos para aprofundar
questões sociais sob diferentes
perspetivas, combinando o trabalho
de campo com investigação
académica. Estas possibilidades
recordam a aspiração de S.
Josemaria, que via os cristãos “in ipso
ortu rerum novarum”, na própria
origem das mudanças sociais.

Gostaria de concluir com outras
palavras fortes e inspiradoras de S.
Josemaria: «Um homem ou uma
sociedade que não reaja diante das
tribulações ou das injustiças e se não
esforce por as aliviar, não é um
homem ou uma sociedade à medida
do amor do Coração de Cristo. Os
cristãos – conservando sempre a
mais ampla liberdade quando se
trata de estudar e de pôr em prática



as diversas soluções, segundo um
pluralismo bem natural – terão de
convergir no mesmo anseio de servir
a humanidade. Se não, o seu
cristianismo não será a Palavra e a
Vida de Jesus: será um disfarce, um
embuste feito a Deus e aos
homens»[26].

Esperemos que a reflexão que hoje
iniciais com vista ao centenário da
Obra sirva para aprofundar este
apelo do nosso fundador e para o
concretizar a nível espiritual e
pessoal, no trabalho profissional e
em todos os aspetos sociais e
educativos iniciativas que, de uma
forma ou de outra, encontram
inspiração na sua mensagem. Neste
campo, como noutros, aplicam-se as
palavras de S. Josemaria: tudo está
feito e tudo está por fazer.
Certamente nos encorajaria a
continuar a sonhar.



[1] Javier Echevarría, conferência O
coração cristão, motor do
desenvolvimento social, outubro de
2012, Pontifícia Universidade da
Santa Cruz.

[2] Ibid.

[3] Bento XVI, Caritas in veritate,
29/06/2009, n. 53, sublinhado no
original.

[4] Fernando Ocáriz, Carta pastoral,
14/02/2017, n. 31.

[5] Ibid.

[6] Francisco, Audiência geral,
02/09/2020.

[7] S. João Paulo II, Evangelium vitae,
25/03/1995, n. 19.

[8] S. Josemaria, Cartas (Vol. I),
edição crítica e comentada,
elaborada por Luis Cano, Rialp,
Madrid 1ª edição, 2020, Carta n. 3,
37d, p. 188.



[9] Mt 25, 40.

[10] S. Josemaria Escrivá, Cristo que
passa, edição crítico-histórica
elaborada por Antonio Aranda, Rialp,
2013, Madrid, homilia O respeito
cristão pela pessoa e pela sua
liberdade, 71d, p. 442.

[11] Fernando Ocáriz, Carta pastoral,
14-02-2017, n. 31.

[12] S. Josemaria, Sulco, n. 827.

[13] Francisco, Mensagem V Jornada
mundial dos Pobres, 14/11/2021.

[14] cf. Bento XVI, Deus caritas est,
25/12/2005, n. 20.

[15] S. Josemaria, Conversaciones…,
edição crítico-histórica preparada sob
a direção de José Luis Illanes, Rialp,
Madrid, 2012, n. 56.

[16] cf. S. João Paulo II, Sollicitudo rei
socialis, 30/12/1987, n. 36.



[17] S. Josemaria, cit., Cartas, Vol. I,
Carta n. 3, n. 38a e 38b, pp. 188-189.

[18] cf. Lc 10, 33.

[19] cf. Rom 13, 8-10.

[20] S. Josemaria, Carta 24-X-1942, n.
44: AGP, série A.3, 91-7-2.

[21] cf. Catecismo da Igreja Católica,
n. 2447.

[22] S. Josemaria, Carta 9-I-1959, n.
22.

[23] S. Josemaria, Caminho, n. 831.

[24] Compêndio da Doutrina Social da
Igreja, n. 208.

[25] S. Josemaria, Um olhar para o
futuro do coração de Vallecas,
Madrid, 1998, p. 135 (palavras
pronunciadas em 01/10/1967).

[26] S. Josemaria, Cristo que passa, 
cit., n. 167.



Fernando Ocáriz, Prelado do
Opus Dei

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/do-prelado-

dilatar-o-coracao/ (17/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/do-prelado-dilatar-o-coracao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/do-prelado-dilatar-o-coracao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/do-prelado-dilatar-o-coracao/

	Conferência do Prelado: «Dilatar o coração»

