opusdei.org

«Dilexi te»:
Exortacao
Apostolica sobre o
amor para com o0s
pobres

Livro eletrénico gratuito sobre
a primeira Exortagdo Apostolica
do Papa Ledo XIV. Trata-se de
um trabalho iniciado pelo seu
predecessor, o Papa Francisco,
sobre o tema do servigo aos
pobres, no rosto dos quais
encontramos “o sofrimento dos
inocentes”. Nesta carta, o Papa
sublinha o vinculo inseparavel
que existe entre a fé e a
proximidade aos pobres.



16/10/2025

Descarregar a Exortacao
Apostolica «Dilexi te» em
formato digital

* ePub » Exortacao Apostodlica
«Dilexi te»

* Mobi » Exortacdo Apostdlica
«Dilexi te»

* PDF » Exortacdo Apostolica
«Dilexi te»

» Apple Books » Exortacao
Apostoélica «Dilexi te»

* Google Play Book » Exortacao
Apostoélica «Dilexi te»



https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/dilexi_te20251010084611972888.epub
https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/dilexi_te20251010084611972888.epub
https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/dilexi_te20251010084611972888.epub
https://multimedia.opusdei.org/doc/mobi/dilexi_te20251010084619102736.mobi
https://multimedia.opusdei.org/doc/mobi/dilexi_te20251010084619102736.mobi
https://multimedia.opusdei.org/doc/mobi/dilexi_te20251010084619102736.mobi
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/dilexi_te20251010084647269141.pdf
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/dilexi_te20251010084647269141.pdf
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/dilexi_te20251010084647269141.pdf
http://books.apple.com/us/book/id6753832700
http://books.apple.com/us/book/id6753832700
http://books.apple.com/us/book/id6753832700
https://play.google.com/store/books/details?id=dxyOEQAAQBAJ
https://play.google.com/store/books/details?id=dxyOEQAAQBAJ
https://play.google.com/store/books/details?id=dxyOEQAAQBAJ

Nota explicativa

«EU TE AMEI» (Ap 3, 9). Assim
comeca a Exortacdo Apostolica Dilexi
te, do Papa Ledo XIV, que se centra no
amor incondicional pelos pobres e da
continuidade a um projeto herdado
do Papa Francisco. O titulo evoca a
voz de Cristo dirigida a comunidade
cristd, convidando-a a redescobrir o
vinculo inseparavel entre a fé e a
proximidade aos pobres.

O primeiro capitulo detém-se no
sentido cristdo do atendimento aos
pobres, lembrando que esta ndo é
um ato de filantropia, mas uma
expressdo essencial da fé. Convida-
nos a escutar “o clamor dos pobres” e
a reconhecer as diversas formas de
pobreza — material, moral e
espiritual — que interpelam a
consciéncia crista.

O segundo capitulo explica a op¢ao
preferencial de Deus pelos pobres



como expressdo da sua misericordia.
Apresenta Cristo como modelo de
proximidade e servigo, e recorda que
0 amor ao proximo € inseparavel do
amor a Deus, sendo as obras de
misericordia critério do juizo final.

O terceiro capitulo revisita a
historia da Igreja no seu servigo aos
necessitados, mostrando uma
continuidade de caridade e entrega
que sustentou a vida cristd ao longo
dos séculos.

O quarto capitulo analisa a projecao
social deste compromisso,
destacando a Doutrina Social da
Igreja e o impulso do Concilio
Vaticano II. Denuncia as estruturas
que geram desigualdade e propde
valorizar a experiéncia e a sabedoria
dos pobres como dom para toda a
comunidade eclesial.

O quinto capitulo conclui com um
apelo a conversao pessoal e
comunitaria. Recorda que o cuidado



pelos pobres é uma tarefa
permanente e quotidiana, e que 0s
gestos concretos de ajuda e
proximidade — por mais pequenos
que sejam — sdo expressdo viva do
Evangelho no mundo atual.

Indice

« CAPITULO I - ALGUMAS
PALAVRAS INDISPENSAVEIS

« CAPITULO II - DEUS ESCOLHE
OS POBRES

« CAPITULO III - UMA IGREJA
PARA OS POBRES

« CAPITULO IV - UMA HISTORIA
QUE CONTINUA

« CAPITULO V - UM
PERMANENTE DESAFIO




1. «Eu te amei» (Ap 3, 9), diz o Senhor
a uma comunidade crista que, ao
contrario de outras, ndo tinha
qualquer relevancia ou recurso e
estava exposta a violéncia e ao
desprezo: «tens pouca forca, mas [...]
farei que [...] venham prostrar-se a
teus pés» (Ap 3, 8-9). Este texto
recorda as palavras do cantico de
Maria: «Derrubou os poderosos de
seus tronos e exaltou os humildes.
Aos famintos encheu de bens e aos
ricos despediu de maos vazias» (Lc 1,
52-53).

2. A declaracédo de amor do
Apocalipse remete para o mistério
insondavel que foi aprofundado pelo
Papa Francisco na Enciclica Dilexit
nos sobre o amor humano e divino
do Coracdo de Jesus. Nela,
admirdmos o modo como Jesus se
identifica «com os ultimos da
sociedade» e como, através do seu
amor doado até ao fim, mostra a
dignidade de cada ser humano,


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html

sobretudo quando é «mais fraco,
misero e sofredor». [1] Contemplar o
amor de Cristo «ajuda-nos a prestar
mais atenc¢do ao sofrimento e as
necessidades dos outros, e torna-nos
suficientemente fortes para
participar na sua obra de libertacao,
como instrumentos de difusdo do seu
amor». [2]

3. Por esta razao, em continuidade
com a Enciclica Dilexit nos, o Papa
Francisco, nos ultimos meses da sua
vida, estava a preparar uma
Exortagdo Apostolica sobre o cuidado
da Igreja pelos pobres e com 0s
pobres, intitulada Dilexi te,
imaginando Cristo a dirigir-se a cada
um deles dizendo: Tens pouca forga,
pouco poder, mas «Eu te amei» (Ap 3,
9). Ao receber como heranca este
projeto, sinto-me feliz ao assumi-lo
como meu - acrescentando algumas
reflexdes — e ao apresenta-lo no
inicio do meu pontificado,
partilhando o desejo do meu amado


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html

Predecessor de que todos os cristdos
possam perceber a forte ligacao
existente entre o amor de Cristo e 0
seu chamamento a tornarmo-nos
proximos dos pobres. Na verdade,
também eu considero necessario
insistir neste caminho de
santificacdo, porque no «apelo a
reconhecé-Lo nos pobres e
atribulados, revela-se o proprio
coracao de Cristo, os seus
sentimentos e as suas opc¢des mais
profundas, com 0s quais se procura
configurar todo o santo». [3]

Voltar ao indice




CAPITULO 1

ALGUMAS PALAVRAS
INDISPENSAVEIS

4. Os discipulos de Jesus criticaram a
mulher que derramou um perfume
muito precioso sobre a sua cabeca:
«Para qué este desperdicio?» —
diziam eles — «Podia vender-se por
bom preco e dar-se o dinheiro aos
pobres». Mas o Senhor disse-lhes:
«Pobres, sempre 0s tereis convosco;
mas a mim nem sempre me

tereis» (Mt 26, 8-9.11). Aquela mulher
tinha compreendido que Jesus era o
Messias humilde e sofredor sobre
quem derramar o seu amor: que
consolo aquele unguento sobre a
cabeca que, dali a poucos dias, seria
atormentada pelos espinhos! Era um
pequeno gesto, mas quem sofre sabe
0 quanto é grande mesmo um
pequeno sinal de afeto e quanto
alivio pode trazer. Jesus compreende
isso e confirma a sua perenidade:



«Em qualquer parte do mundo onde
este Evangelho for anunciado, ha de
também narrar-se, em sua memaria,
o0 que ela acaba de fazer» (Mt 26, 13).
A simplicidade daquele gesto revela
algo grandioso. Nenhuma expressao
de carinho, nem mesmo a menor
delas, sera esquecida, especialmente
se dirigida a quem se encontra na
dor, sozinho, necessitado, como
estava o Senhor naquela hora.

5. E precisamente nesta perspectiva
que o afeto pelo Senhor se une ao
afeto pelos pobres. Aquele Jesus que
diz «Pobres, sempre os tereis
convosco» (Mt 26, 11), expressa igual
sentido quando promete aos
discipulos: «Sabei que Eu estarei
sempre convosco» (Mt 28, 20). Ao
mesmo tempo, vém-nos a mente
aquelas palavras do Senhor: «Sempre
que fizestes isto a um destes meus
irmdos mais pequeninos, a mim
mesmo o fizestes» (Mt 25, 40). Nao
estamos no horizonte da



beneficéncia, mas no da Revelacdo: o
contato com quem ndo tem poder
nem grandeza é um modo
fundamental de encontro com o
Senhor da historia. Nos pobres, Ele
ainda tem algo a dizer-nos.

Sao Francisco

6. O Papa Francisco, ao recordar a
escolha do préprio nome, contou
que, apos a sua elei¢do, um Cardeal
amigo abracou-o, beijou-o e disse-lhe:
«N&o te esquecas dos pobres!». [4]
Trata-se da mesma recomendacao
feita pelas autoridades da Igreja a
Sao Paulo quando ele subiu a
Jerusalém para verificar a sua
missdo (cf. Gl 2, 1-10). O Apdstolo
pbde afirmar anos mais tarde: foi «o
que procurei fazer com o maior
empenho» (Gl 2, 10). Trata-se
também da escolha de S&o Francisco
de Assis: no leproso, foi o proprio
Cristo que o abracou, transformando
a sua vida. A figura luminosa do



Poverello jamais deixara de nos
inspirar.

7. Ha oito séculos, foi ele que
provocou um renascimento
evangélico nos cristdos e na
sociedade do seu tempo. O jovem
Francisco, anteriormente rico e
presuncoso, renasceu a partir do
impacto com a realidade daqueles
que sdo expulsos da convivéncia. O
impulso dado por ele ndo cessa de
mover os coracdes dos fiéis e de
muitos ndo crentes e «mudou a
historia». [5] Segundo as palavras de
Séo Paulo VI, o proprio Concilio
Vaticano II segue nesta direcao:
«Aquela antiga histéria do bom
samaritano foi exemplo e norma
segundo o0s quais se orientou 0 nosso
Concilio». [6] Estou convencido de
que a opcdo preferencial pelos
pobres gera uma renovacao
extraordindria tanto na Igreja como
na sociedade, quando somos capazes
de nos libertar da



autorreferencialidade e conseguimos
ouvir o seu clamor.

O clamor dos pobres

8. A propdsito, na Sagrada Escritura
ha um texto que deve ser tomado
sempre como ponto de partida.
Trata-se da revelacdo de Deus a
Moisés junto a sarca ardente: «Eu
bem vi a opressdo do meu povo que
esta no Egito, e ouvi o seu clamor
diante dos seus inspetores; conheco,
na verdade, os seus sofrimentos.
Desci a fim de o libertar [...] E agora,
vai; Eu te envio» (Ex 3, 7-8.10). [7]
Deus mostra-se solicito para com as
necessidades dos pobres: «Clamaram,
entdo, ao Senhor, e o Senhor enviou-
lhes um salvador» ( ]z 3, 15).
Portanto, ao ouvir o clamor do pobre,
somos chamados a identificar-nos
com o coracdo de Deus, que esta
atento as necessidades dos seus
filhos, especialmente dos mais
necessitados. Se permanecéssemos,



porém, indiferentes a esse clamor, o
pobre clamaria ao Senhor contra nos
e isso tornar-se-ia para nos um
pecado (cf. Dt 15, 9) e, deste modo,
afastar-nos-famos do préprio coragao
de Deus.

9. A condicdo dos pobres representa
um grito que, na historia da
humanidade, interpela
constantemente a nossa vida, as
nossas sociedades, os sistemas
politicos e econdmicos e, sobretudo, a
Igreja. No rosto ferido dos pobres
encontramos impresso o sofrimento
dos inocentes e, portanto, o proprio
sofrimento de Cristo. Ao mesmo
tempo, deveriamos falar, e talvez de
modo mais acertado, dos inumeros
rostos dos pobres e da pobreza, uma
vez que se trata de um fendmeno
multifacetado; na verdade, existem
muitas formas de pobreza: a
daqueles que nao tém meios de
subsisténcia material, a pobreza de
quem é marginalizado socialmente e



ndo possui instrumentos para dar
voz a sua dignidade e capacidades, a
pobreza moral e espiritual, a pobreza
cultural, aquela de quem se encontra
em condic¢oes de fraqueza ou
fragilidade seja pessoal seja social, a
pobreza de quem néo tem direitos,
nem lugar, nem liberdade.

10. Neste sentido, pode dizer-se que o
compromisso em favor dos pobres e
pela erradicagao das causas sociais e
estruturais da pobreza, embora
tenha adquirido importancia nas
ultimas décadas, ainda continua
insuficiente; até porque as
sociedades em que vivemos
privilegiam, com frequéncia, linhas
politicas e padrdes de vida marcados
por numerosas desigualdades e, por
isso, as antigas formas de pobreza
que evidencidmos e se procuram
combater, acrescentam-se outras
novas, por vezes mais subtis e
perigosas. Deste ponto de vista, é de
louvar que as Nac¢oes Unidas tenham



colocado a erradicagdo da pobreza
como um dos objetivos do Milénio.

11. Ao compromisso concreto com 0s
pobres ocorre associar também uma
mudanca de mentalidades que tenha
incidéncias culturais. Efetivamente, a
ilusdo de uma felicidade que deriva
de uma vida confortavel leva muitas
pessoas a ter uma visdo da existéncia
centrada na acumulacdo de riquezas
e no sucesso social a todo o custo, a
ser alcancado mesmo explorando os
outros e aproveitando ideais sociais e
sistemas politico-econémicos
injustos, favoraveis aos mais fortes.
Assim, num mundo onde os pobres
sdo cada vez mais numerosos, vemos
paradoxalmente crescer algumas
elites ricas, que vivem numa bolha
de condi¢des demasiado confortaveis
e luxuosas, quase num mundo a
parte em relagdo as pessoas comuns.
Isto significa que persiste — por vezes
bem disfarcada — uma cultura que
descarta os outros sem sequer se



aperceber, tolerando com
indiferenca que milhdes de pessoas
morram a fome ou sobrevivam em
condig¢des indignas do ser humano.
Alguns anos atras, a foto de uma
crianca de brucos, sem vida, numa
praia do Mediterrdneo provocou
grande choque; infelizmente, a parte
de alguma momentanea comocao,
acontecimentos semelhantes estdao a
tornar-se cada vez mais irrelevantes,
como se fossem noticias secundarias.

12. Ndo devemos baixar a guarda
diante da pobreza. Preocupam-nos,
de modo particular, as graves
condicdes em que vivem muitissimas
pessoas, devido a escassez de
alimentos e agua potavel. Todos os
dias morrem milhares de pessoas por
causas relacionadas com a
desnutricdo. Mesmo nos paises ricos,
as estimativas relativas ao numero
de pobres ndo sdo menos
preocupantes. Na Europa, ha cada
vez mais familias que nao



conseguem chegar ao fim do més. Em
geral, nota-se que as diferentes
manifestacdes da pobreza
aumentaram. Ela ja ndo se apresenta
como uma condicdo unica e
homogénea, mas manifesta-se em
multiplas formas de
empobrecimento econémico e social,
refletindo o fenomeno de crescentes
desigualdades, mesmo em contextos
geralmente prosperos. Recordemos
que «duplamente pobres sdo as
mulheres que padecem situacdes de
exclusdo, maus-tratos e violéncia,
porque frequentemente tém
menores possibilidades de defender
os seus direitos. E, todavia, também
entre elas, encontramos
continuamente os mais admiraveis
gestos de heroismo quotidiano na
defesa e cuidado da fragilidade das
suas familias». [8] Embora em alguns
paises se observem mudancas
importantes, «a organizacao das
sociedades em todo o mundo ainda
esta longe de refletir com clareza que



as mulheres tém exatamente a
mesma dignidade e idénticos direitos
que os homens. As palavras dizem
uma coisa, mas as decisoes e a
realidade gritam outra», [9]
especialmente se pensarmos nas
mulheres mais pobres.

Preconceitos ideologicos

13. Para além dos dados — que por
vezes sdo “interpretados” tentando
convencer que a situacdo dos pobres
ndo é tdo grave assim —, o quadro
geral é bastante claro: «Ha regras
economicas que foram eficazes para
0 crescimento, mas nao de igual
modo para o desenvolvimento
humano integral. Aumentou a
riqueza, mas sem equidade, e assim
nascem novas pobrezas. Quando
dizem que o mundo moderno
reduziu a pobreza, fazem-no
medindo-a com critérios doutros
tempos ndo comparaveis a realidade
atual. Pois noutros tempos, por



exemplo, ndo ter acesso a energia
elétrica ndo era considerado um
sinal de pobreza nem causava grave
incomodo. A pobreza sempre se
analisa e compreende no contexto
das possibilidades reais dum
momento histdrico concreto». [10]
Todavia, para além das situagoes
especificas e conjunturais, num
documento da Unido Europeia de
1984, afirmava-se: «considera-se
pessoas pobres os individuos, as
familias e os grupos de pessoas cujos
recursos (materiais, culturais e
sociais) sdo de tal modo débeis que
os excluem de um tipo de vida
minimamente aceitavel no Estado-
membro em que vivem». [11]
Contudo, se reconhecemos que todos
0s seres humanos tém a mesma
dignidade, independentemente do
local de nascimento, ndo se podem
ignorar as grandes diferencas que
existem entre paises e regioes.



14. Os pobres néo existem por acaso
ou por um cego e amargo destino.
Muito menos a pobreza é uma
escolha, para a maioria deles. No
entanto, ainda ha quem ouse afirma-
lo, demonstrando cegueira e
crueldade. Entre os pobres ha
também, obviamente, aqueles que
ndo querem trabalhar, talvez porque
0s seus antepassados, que
trabalharam toda a vida, morreram
pobres. Mas ha muitos homens e
mulheres que trabalham de manha a
noite, recolhendo papeléo, por
exemplo, ou realizando outras
atividades semelhantes, embora
saibam que este esforco servira
apenas para sobreviver e nunca para
melhorar verdadeiramente as suas
vidas. Ndo podemos dizer que a
maioria dos pobres estdo nessa
situacdo porque ndo obtiveram
“méritos”, de acordo com a falsa
visdo da meritocracia, segundo a
qual parece que s0 tém meérito
aqueles que tiveram sucesso na vida.



15. Também os cristdos, em muitas
ocasides, se deixam contagiar por
atitudes marcadas por ideologias
mundanas ou por orientac¢des
politicas e econdémicas que levam a
injustas generalizacoes e a
conclusdes enganadoras. Observar
que o exercicio da caridade é
desprezado ou ridicularizado, como
se fosse uma fixacdo somente de
alguns e ndo o nucleo incandescente
da missdo eclesial, faz-me pensar que
é preciso ler novamente o Evangelho,
para ndo se correr o risco de o
substituir pela mentalidade
mundana. Se ndo quisermos sair da
corrente viva da Igreja que brota do
Evangelho e fecunda cada momento
histdrico, ndo podemos esquecer 0s
pobres.

Voltar ao indice




CAPITULO II

DEUS ESCOLHE OS POBRES

A opcao pelos pobres

16. Deus é amor misericordioso e o
seu projeto de amor, que se estende e
realiza na historia, é primeiramente
0 seu descer e vir estar entre nos
para nos libertar da escraviddo, dos
medos, do pecado e do poder da
morte. Com um olhar misericordioso
e 0 coracao cheio de amor, Ele
dirigiu-se as suas criaturas,
preocupando-se com a sua condigao
humana e, portanto, com a sua
pobreza. Precisamente para partilhar
os limites e as fraquezas da nossa
natureza humana, Ele mesmo se fez
pobre, nasceu segundo a carne como
nos e reconhecemo-lo na pequenez
de uma crianca recostada numa
manjedoura e na extrema
humilhacdo da cruz, onde partilhou
a nossa radical pobreza, que é a



morte. Por isso, compreende-se bem
por que se pode falar, também
teologicamente, sobre uma opcgao
preferencial de Deus pelos pobres,
uma expressdo que surgiu no
contexto do continente latino-
americano, em particular na
Assembleia de Puebla, mas que foi
bem integrada no sucessivo
Magistério da Igreja. [12] Esta
“preferéncia” nunca diz respeito a
um exclusivismo ou a uma
discriminacdo em relagdo a outros
grupos, que em Deus seria
impossivel; ela pretende sublinhar o
agir de Deus que, por compaixao, se
dirige a pobreza e a fraqueza da
humanidade inteira e que, querendo
inaugurar um Reino de justica,
fraternidade e solidariedade, tem
particularmente a peito aqueles que
sdo discriminados e oprimidos,
pedindo-nos também a nods, sua
Igreja, uma decidida e radical
posicdo em favor dos mais fracos.



17. Nesta perspectiva, compreendem-
se as numerosas paginas do Antigo
Testamento, nas quais Deus é
apresentado como amigo e libertador
dos pobres, Aquele que escuta o grito
do pobre e intervém para o libertar
(cf. S1 34, 7). Deus, refugio do pobre,
por meio dos profetas — recordemos
de modo particular Amos e Isaias -
denuncia as iniquidades contra os
mais fracos e exorta Israel a renovar
o culto a partir de dentro, porque
ndo se pode rezar nem oferecer
sacrificios, quando ao mesmo tempo
se oprimem os mais fracos e pobres.
Desde o seu inicio, a Sagrada
Escritura manifesta com grande
intensidade o amor de Deus através
da protecdo dos mais fracos e dos
menos favorecidos, a tal ponto que,
em relacdo a eles, se poderia falar de
uma espécie de “fraqueza” de Deus:
«No coracao de Deus, ocupam lugar
preferencial os pobres [...]. Todo o
caminho da nossa redencao esta
assinalado pelos pobres». [13]



Jesus, o Messias pobre

18. Toda a histdria do Antigo
Testamento sobre a predilecdo de
Deus pelos pobres e o desejo divino
de ouvir o seu clamor — que evoquei
brevemente — encontra em Jesus de
Nazaré a sua plena realizacao. [14]
Na sua encarnacdo, Ele «esvaziou-se
a si mesmo, tomando a condicdo de
servo. Tornando-se semelhante aos
homens e sendo, ao manifestar-se,
identificado como homem» ( F1 2, 7),
nesta condicdo realizou a nossa
salvacdo. Trata-se de uma pobreza
radical, fundada na sua missao de
revelar a verdadeira face do amor
divino (cf. Jo 1, 18; 1 Jo 4, 9). Por isso,
Sao Paulo pode afirmar com uma das
suas maravilhosas sinteses:
«Conheceis bem a bondade de Nosso
Senhor Jesus Cristo que, sendo rico,
se fez pobre por vas, para vos
enriquecer com a sua pobreza» ( 2
Cor 8, 9).



19. Com efeito, o Evangelho mostra
que esta pobreza abrangia todos os
aspectos da sua vida. Desde a sua
entrada no mundo, Jesus
experimentou as dificuldades
relacionadas com a rejei¢do. O
evangelista Lucas, narrando a
chegada a Belém de José e Maria, ja
proxima do momento do parto,
observa com pena «ndo haver lugar
para eles na hospedaria» (Lc 2, 7).
Jesus nasceu em condic¢des humildes:
logo apos o nascimento, foi recostado
numa manjedoura, e, pouco tempo
depois, os seus pais fugiram para o
Egito para o salvar da morte (cf. Mt 2,
13-15). No inicio da sua vida publica,
foi expulso de Nazaré depois de ter
anunciado na sinagoga que se
cumpria n’Ele o ano da graca no qual
0s pobres se rejubilam (cf. Lc 4,
14-30). Nao houve um lugar
acolhedor nem sequer no momento
de sua morte: a fim de ser
crucificado, levaram-no para fora de
Jerusalém (cf. Mc 15, 22). E nesta



condicdo que se pode resumir
claramente a pobreza de Jesus. Trata-
se da mesma exclusdo que
caracteriza a defini¢do dos pobres:
eles sdo os excluidos da sociedade.
Jesus é a revelacdo deste privilegium
pauperum. Ele apresenta-se ao
mundo ndo s6 como Messias pobre,
mas também como Messias dos
pobres e para os pobres.

20. Existem alguns indicios a
propdasito da condicdo social de Jesus.
Em primeiro lugar, Ele realiza o
oficio de artesdo ou carpinteiro,
tékton (cf. Mc 6, 3). Trata-se de uma
categoria de pessoas que vivem do
seu trabalho manual. Ndo possuindo
terrenos, eram considerados
inferiores em relacdo aos
agricultores. Quando o Menino Jesus
é apresentado no Templo, por José e
Maria, os seus pais ofereceram um
par de rolas ou de pombas (cf. Lc 2,
22-24), que segundo as prescricoes do
Livro do Levitico (cf. 12, 8) constituia



a oferta dos pobres. Um episodio
evangélico bastante significativo é
aquele que nos conta como Jesus e 0s
seus discipulos colhiam espigas para
se alimentarem, enquanto
atravessavam os campos (cf. Mc 2,
23-28) e isto — respigar os campos —
era permitido somente a quem era
pobre. Além disso, o proprio Jesus
diz de si mesmo: «As raposas tém
tocas e as aves do céu tém ninhos;
mas o Filho do Homem néo tem onde
reclinar a cabeca» (Mt 8, 20; Lc 9, 58).
Na verdade, Ele é um mestre
itinerante, cuja pobreza e
precaridade sdo sinais do vinculo
com o Pai e sdo pedidas também a
quem deseja segui-lo no caminho do
discipulado, precisamente para que a
renuncia aos bens, as riquezas e as
segurancas deste mundo seja um
sinal visivel do ter-se confiado a Deus
e a sua providéncia.

21. No inicio do seu ministério
publico, Jesus apresenta-se na



sinagoga de Nazaré lendo o livro de
Isaias e aplicando a si mesmo a
palavra do profeta: «O Espirito do
Senhor esta sobre mim, porque me
ungiu para anunciar a Boa-Nova aos
pobres» (Lc 4, 18; cf. Is 61, 1). Ele
manifesta-se, portanto, como Aquele
que, no hoje da historia, vem realizar
a proximidade amorosa de Deus, que
em primeiro lugar é obra de
libertacdo para quem esta
prisioneiro do mal, para os fracos e
os pobres. Na verdade, os sinais que
acompanham a pregacao de Jesus
sdo manifestacdes de amor e de
compaixdo com as quais Deus olha
para os doentes, os pobres e 0s
pecadores que, em virtude da sua
condicdo, eram marginalizados na
sociedade, inclusivamente pela
religido; Ele abre os olhos aos cegos,
cura os leprosos, ressuscita os mortos
e anuncia aos pobres a boa nova:
Deus fez-se proximo, Deus ama-vos
(cf. Lc 7, 22). Isto explica a razdo pela
qual Ele proclama: «Felizes vos, 0s



pobres, porque vosso é o Reino de
Deus» (Lc 6, 20). Efetivamente, Deus
mostra predilecdo pelos pobres: a
eles primeiramente se dirige a
palavra de esperanca e libertacdo do
Senhor e por isso ninguém, apesar da
condicao de pobreza ou fraqueza,
deve sentir-se abandonado. E a
Igreja, se deseja ser de Cristo, deve
ser Igreja das Bem-aventurancas,
Igreja que da vez aos pequeninos e
caminha pobre com os pobres, lugar
onde o0s pobres tém um espaco
privilegiado (cf. Tg 2, 2-4).

22. Incapazes de se prover do
necessario para viver, os indigentes e
os enfermos eram frequentemente
obrigados a mendigar. A isso
somava-se o peso da vergonha social,
alimentada pela convic¢do de que a
doenca e a pobreza estavam ligadas a
algum pecado pessoal. Jesus
combateu com firmeza aquele modo
de pensar, afirmando: «o vosso Pai
que esta no Céu faz com que o Sol se



levante sobre os bons e os maus e faz
cair a chuva sobre os justos e o0s
pecadores» (Mt 5, 45). E, inclusive,
inverteu mesmo completamente tal
concepcao, como esta bem
exemplificado na parabola do rico
avarento e do pobre Lazaro: «Filho,
lembra-te de que recebeste os teus
bens em vida, enquanto Lazaro
recebeu somente males. Agora, ele é
consolado, enquanto tu és
atormentado» (Lc 16, 25).

23. Compreende-se, entao, que
«deriva da nossa fé em Cristo, que se
fez pobre e sempre se aproximou dos
pobres e marginalizados, a
preocupacdo pelo desenvolvimento
integral dos mais abandonados da
sociedade». [15] Muitas vezes
pergunto-me, quando ha tanta
clareza nas Sagradas Escrituras a
respeito dos pobres, por que razdo
muitos continuam a pensar que
podem deixar de prestar atengdo aos
pobres. Por enquanto, porém,



permanecamos no ambito biblico e
procuremos refletir sobre a nossa
relacdo com os ultimos da sociedade
e sobre o lugar fundamental que eles
ocupam no povo de Deus.

A misericordia para com os pobres
na Biblia

24. O Apostolo Jodo escreve: «Aquele
que ndo ama o seu irmao, a quem V&,
ndo pode amar a Deus, a quem néao
vé» (1 ]o 4, 20). Do mesmo modo, na
sua resposta ao doutor da lei, Jesus
retoma dois antigos mandamentos:
«Amaras o Senhor, teu Deus, com
todo o teu coracdo, com toda a tua
alma e com todas as tuas forcas» (Dt
6, 5) e «<Amaras o teu préximo como a
ti mesmo» (Lv 19, 18), unindo-0s num
unico mandamento. O evangelista
Marcos reproduz a resposta de Jesus
nestes termos: «O primeiro é: Escuta,
Israel! O Senhor nosso Deus € o unico
Senhor; amaras o Senhor, teu Deus,
com todo o teu coracdo, com toda a



tua alma, com todo o teu
entendimento e com todas as tuas
forcas. O segundo é este: Amaras o
teu proximo como a ti mesmo. Nao
ha outro mandamento maior que
estes» (Mc 12, 29-31).

25. A passagem do Levitico citada
acima exorta a honrar o proprio
compatriota, enquanto noutros
textos encontramos um ensinamento
que convida ao respeito — ou mesmo
ao amor — também pelo inimigo:
«Quando encontrares um boi do teu
inimigo ou o seu jumento,
desgarrados, tu lhos levaras de volta.
Quando vires um jumento daquele
que te odeia caido debaixo da sua
carga, ndo o abandones, mas presta-
lhe ajuda» (Ex 23, 4-5). Isso deixa
transparecer o valor intrinseco do
respeito pela pessoa: seja quem for
que se encontre em dificuldade,
mesmo 0 inimigo, merece sempre ser
socorrido.



26. E inegavel que o primado de Deus
no ensinamento de Jesus é
acompanhado por outro principio
fundamental, segundo o qual ndo se
pode amar a Deus sem estender o
proprio amor aos pobres. O amor ao
proximo € a prova tangivel da
autenticidade do amor a Deus, como
atesta o Apostolo Jodo: «A Deus
nunca ninguém o viu; se nos
amarmos uns aos outros, Deus
permanece em naés e 0 seu amor
chegou a perfeicdo em nos. [...] Deus
€ amor, e quem permanece no amor
permanece em Deus, e Deus nele» (1
Jo 4,12.16). Sdo dois amores
distintos, mas inseparaveis. Mesmo
nos casos em que a relagdo com Deus
ndo é explicita, o proprio Senhor nos
ensina que qualquer acdo de amor
pelo proximo é, em algum modo, um
reflexo da caridade divina: «Em
verdade vos digo: Sempre que
fizestes isto a um destes meus irmdos
mais pequeninos, a mim mesmo 0
fizestes» (Mt 25, 40).



27. Por esta razdo, recomendam-se as
obras de misericordia, qual sinal da
autenticidade do culto que, ao louvar
a Deus, tem por missdo abrir-nos a
transformacdo que o Espirito pode
realizar em nos, para que todos nos
tornemos imagem de Cristo e da sua
misericordia para com 0s mais
fracos. Nesse sentido, a relagdo com o
Senhor, que se expressa no culto,
pretende também libertar-nos do
risco de viver as nossas relacoes
segundo a logica do calculo e das
vantagens, abrindo-nos a gratuidade
que existe entre aqueles que se
amam e que, por isso, partilham
tudo. A este respeito, Jesus
aconselha: «Quando deres um
almoco ou um jantar, ndo convides
0s teus amigos, nem os teus irmaos,
nem os teus parentes, nem os teus
vizinhos ricos; ndo vao eles também
convidar-te, por sua vez, e assim
retribuir-te. Quando deres um
banquete, convida os pobres, 0s
aleijados, os coxos e o0s cegos. E seras



feliz por eles ndo terem com que te
retribuir» (Lc 14, 12-14).

28. O apelo do Senhor a misericordia
para com o0s pobres encontrou a sua
maxima expressdo na grande
parabola do juizo final (cf. Mt 25,
31-46), que é também uma
representacdo grafica da bem-
aventuranc¢a dos misericordiosos. Ali,
o Senhor ofereceu-nos a chave para
alcancar a nossa plenitude, porque
«se andamos a procura da santidade
que agrada a Deus, neste texto
encontramos precisamente uma
regra de comportamento com base
na qual seremos julgados». [16] As
palavras fortes e claras do Evangelho
devem ser vividas «sem comentarios,
especulacdes e desculpas que lhes
tirem forca. O Senhor deixou-nos
bem claro que a santidade nao se
pode compreender nem viver
prescindindo destas suas
exigéncias». [17]



29. O programa de caridade na
primeira comunidade cristd nédo
derivava de analises ou projetos, mas
diretamente do exemplo de Jesus,
das proprias palavras do Evangelho.
A Carta de Sao Tiago dedica amplo
espaco ao problema da relacao entre
ricos e pobres, lancando aos fiéis dois
apelos muito fortes que questionam
a sua fé: «De que aproveita, irmaos,
que alguém diga que tem fé, se ndo
tiver obras de fé? Acaso essa fé
podera salva-lo? Se um irmao ou
uma irma estiverem nus e
precisarem de alimento quotidiano, e
um de vos lhes disser: “Ide em paz,
tratal de vos aquecer e de matar a
fome”, mas ndo lhes dais o que é
necessario ao corpo, de que lhes
aproveitara? Assim também a fé: se
ela ndo tiver obras, esta
completamente morta» (Tg 2, 14-17).

30. «O vosso ouro e a vossa prata
enferrujaram-se e a sua ferrugem
servira de testemunho contra vos e



devorara a vossa carne como o fogo.
Entesourastes, afinal, para os vossos
ultimos dias! Olhai que o salario que
ndo pagastes aos trabalhadores que
ceifaram os vossos campos esta a
clamar; e os clamores dos ceifeiros
chegaram aos ouvidos do Senhor do
universo! Tendes vivido na terra,
entregues ao luxo e aos prazeres,
cevando assim 0s v0Ss0s apetites...
para o dia da matanca!» (Tg 5, 3-5).
Que forcga tém estas palavras, mesmo
quando preferimos fazer-nos de
surdos! Na Primeira Carta de Sao
Jodo, encontramos um apelo
semelhante: «Se alguém possuir bens
deste mundo e, vendo o seu irmao
com necessidade, lhe fechar o seu
coracao, como é que o amor de Deus
pode permanecer nele?» (1 Jo 3, 17).

31. O que diz a Palavra revelada «é
uma mensagem tdo clara, tdo direta,
tdo simples e eloquente que
nenhuma hermenéutica eclesial tem
o direito de relativizar. A reflexdo da



Igreja sobre estes textos ndo deveria
ofuscar nem enfraquecer o seu
sentido exortativo, mas antes ajudar
a assumi-los com coragem e ardor.
Para qué complicar o que € tao
simples? As elaborac¢des conceituais
hdo de favorecer o contato com a
realidade que pretendem explicar, e
ndo afastar-nos dela». [18]

32. Por outro lado, um claro exemplo
eclesial de partilha dos bens e de
atencdo a pobreza encontramo-lo na
vida quotidiana e no estilo da
primeira comunidade crista.
Podemos recordar, em particular, o
modo como foi resolvida a questao
da diaria distribuicao de auxilios as
viuvas (cf. Act 6, 1-6). Era um
problema dificil, até porque algumas
destas viuvas, provenientes de outros
paises, por vezes eram preteridas por
serem estrangeiras. Com efeito, o
episodio narrado nos Atos dos
Apostolos poe em evidéncia um certo
descontentamento da parte dos



helenistas, judeus de cultura grega.
Os Apostolos respondem ndo com um
qualquer discurso abstrato e, ao
colocar no centro a caridade para
com todos, reorganizam a assisténcia
as viuvas, pedindo a Comunidade
que procurasse pessoas sabias e
estimadas a quem confiar o servigo
das mesas, enquanto eles se ocupam
da pregacdo da Palavra.

33. Quando Paulo foi a Jerusalém
para consultar os Apostolos, a fim de
«ndo correr ou ter corrido em

vao» (Gl 2, 2), foi-lhe pedido que ndo
se esquecesse dos pobres (cf. Gl 2,
10). Ele, entdo, organizou diversas
coletas para ajudar as comunidades
pobres. Entre as motivagdes que
oferece para tal gesto, merece
destaque a seguinte: «Deus ama
quem da com alegria» (2 Cor 9, 7).
Para aqueles de entre nos pouco
inclinados a gestos gratuitos sem
qualquer interesse, a Palavra de
Deus indica que a generosidade em



favor dos pobres é um verdadeiro
bem para quem a pratica:
efetivamente, ao agir assim somos
amados por Deus de maneira
especial. Na verdade, as promessas
biblicas dirigidas aqueles que dao
com generosidade sdo muitas:
«Quem da ao pobre empresta ao
Senhor, e Ele lhe retribuira o
beneficio» (Pr 19, 17); «Dai e ser-vos-a
dado: [...] A medida que usardes com
0S outros sera usada convosco» (Lc 6,
38); «Entao, a tua luz surgira como a
aurora, e as tuas feridas nao tardarao
a cicatrizar-se» (Is 58, 8). Os
primeiros cristdos estavam
convencidos de tudo isto.

34. A vida das primeiras
comunidades eclesiais, que chegou
até nos como Palavra revelada no
canone biblico, é-nos oferecida como
exemplo a imitar e como testemunho
da fé que opera através da caridade,
permanecendo como admoestacgdo
perene para as geracoes futuras. Ao



longo dos séculos, estas paginas tém
incentivado o coracdo dos cristdos a
amar e realizar obras de caridade,
como sementes fecundas que nao
cessam de produzir frutos.

Voltar ao indice

CAPITULO 111

UMA IGREJA PARA OS
POBRES

35. Trés dias apos a sua eleicao, o
meu Predecessor manifestou aos
representantes dos meios de
comunicacdo social o anseio de que
fosse mais claramente presente na
Igreja o cuidado e a atencdo aos
pobres: «Ah, como eu queria uma
Igreja pobre e para os pobres!». [19]



36. Este desejo espelha a consciéncia
de que a Igreja «reconhece nos
pobres e nos que sofrem a imagem
do seu fundador pobre e sofredor,
procura aliviar as suas necessidades,
e intenta servir neles a Cristo». [20]
Com efeito, tendo sido chamada a
configurar-se com os ultimos, nela
«ndo devem subsistir duvidas nem
explicagdes que debilitem esta
mensagem clarissima [...]. Ha que
afirmar sem rodeios que existe um
vinculo indissoluvel entre a nossa fé
e 0s pobres». [21] A este respeito,
temos abundantes testemunhos ao
longo da histdria quase bimilenar
dos discipulos de Jesus. [22]

A verdadeira riqueza da Igreja

37. Sao Paulo refere que entre os fiéis
da nascente comunidade crista nao
havia «muitos sabios, nem muitos
poderosos, nem muitos nobres» (1
Cor 1, 26). Entretanto, apesar da
propria pobreza, os primeiros



cristdos tém a clara consciéncia da
necessidade de acudir aqueles que
passam maiores privagoes. Ja nos
alvores do cristianismo, os Apdstolos
impoem as maos sobre sete homens
escolhidos pela comunidade e, em
certo grau, integram-nos no proprio
ministério, instituindo-os para o
servico — traducdo da palavra
diakonia em grego — dos mais pobres
(cf. Act 6, 1-5). E significativo que o
primeiro discipulo a dar testemunho
da sua fé em Cristo com o
derramamento do proprio sangue
seja Santo Estévao, que fazia parte
deste grupo. Nele se unem o
testemunho de vida na atenc¢do aos
necessitados e o martirio.

38. Pouco mais de dois séculos
depois, um outro didcono
manifestara a sua adesdo a Jesus
Cristo de modo semelhante, unindo
na sua vida o servico dos pobres e o
martirio: Sdo Lourenco. [23] A partir
dos textos de Santo Ambrdésio, vemos



como Lourenco, diacono em Roma
no pontificado do Papa Sixto II, ao
ser obrigado pelas autoridades
romanas a entregar os tesouros da
Igreja, «trouxe consigo, no dia
seguinte, os pobres. Quando lhe
perguntaram onde estavam 0s
tesouros que prometera, mostrou os
pobres, dizendo: “Estes sdo os
tesouros da Igreja”». [24] Ao narrar
este episodio, Ambrosio pergunta:
«Que melhores tesouros teria Cristo
do que aqueles nos quais Ele mesmo
disse que estava?». [25] E,
recordando que os ministros da
Igreja ndo devem jamais trascurar o
cuidado dos pobres e, menos ainda,
acumular bens em beneficio proprio,
afirma: «E necessario que cada um
de nos cumpra esta obrigacdo com fé
sincera e perspicaz providéncia. Sem
duvida, se alguém desvia alguma
coisa para utilidade propria, isto €
crime; mas, se o da aos pobres, se
resgata o cativo, isto é misericordia».
[26]



Os Padres da Igreja e os pobres

39. Desde os primeiros séculos, 0s
Padres da Igreja reconheceram no
pobre um acesso privilegiado a Deus,
um modo especial para O encontrar.
A caridade para com os necessitados
ndo era compreendida como simples
virtude moral, mas como expressao
concreta da fé no Verbo encarnado.
A comunidade dos fiéis, sustentada
pela forca do Espirito Santo,
encontra-se enraizada na
proximidade aos pobres, que nela
ndo sdo um apéndice, mas parte
essencial do seu Corpo vivo. Santo
Indacio de Antioquia, por exemplo,
estando a caminho do proprio
martirio, exortava os fiéis da
comunidade de Esmirna a ndo
descuidar o dever da caridade para
com 0s mais necessitados, alertando-
0s a ndo proceder como 0s que se
opunham a Deus: «Considerai
aqueles que tém opinido diferente
sobre a graca de Jesus Cristo, que



veio até nds: como eles se opde ao
pensamento de Deus! Nao se
preocupam com o0 amor, nem com a
viuva, nem com o 6rfao, nem com o
oprimido, nem com o prisioneiro ou
liberto, nem com o faminto ou
sedento». [27] O bispo de Esmirna,
Policarpo, recomendava
precisamente aos ministros da Igreja
o cuidado dos pobres: «Os
presbiteros também sejam
compassivos, misericordiosos para
com todos. Tragam de volta os
desgarrados, visitem todos 0s
doentes, nao descuidem a viuva, o
orfao e o pobre, mas sejam sempre
solicitos no bem diante de Deus e dos
homens». [28] A partir destes dois
testemunhos, constatamos que a
Igreja aparece como méae dos pobres,
lugar de acolhimento e justica.

40. S&o Justino, por sua vez, na sua
primeira Apologia, dirigida ao
Imperador Adriano, ao Senado e ao
povo romano, explicava-lhes que os



cristaos levavam aos necessitados
tudo o que podiam, porque viam
neles irmaos em Cristo. Ao escrever
sobre a assembleia de oragdo no
primeiro dia da semana, destaca que,
no centro da liturgia cristd, ndo se
podem separar o culto a Deus da
atencdo aos pobres. Com efeito, num
determinado momento da celebracao
«0S que possuem alguma coisa e
queiram, cada um conforme a sua
livre vontade, ddo o que bem lhes
parece, e o que foi recolhido se
entrega ao presidente. Ele o distribui
a orfaos e viuvas, aos que por
enfermidade ou outra causa estao
necessitados, aos que estdo nas
prisoes, aos forasteiros de passagem,
numa palavra, ele se torna o provisor
de todos os que se encontram
indigentes». [29] Assim, testemunha-
se que a Igreja nascente ndo
separava o crer do agir social: a fé
que ndo vinha acompanhada do
testemunho das obras, como tinha



ensinado Sdo Tiago, era considerada
morta (cf. Tg 2, 17).

Sao Joao Crisostomo

41. Entre os Padres orientais, talvez o
mais ardoroso pregador da justica
social seja Sdo Jodo Crisostomo,
Arcebispo de Constantinopla na
passagem do século IV ao século V.
Nas suas homilias, exorta os fiéis a
reconhecer Cristo nos necessitados:
«Queres honrar o Corpo de Cristo?
Ndao permitas que seja desprezado
nos seus membros, isto é, nos pobres
que ndo tém que vestir, nem O
honres aqui no templo com vestes de
seda, enquanto 14 fora O abandonas
ao frio e a nudez. [...] No templo o
Corpo de Cristo ndo precisa de
mantos, mas de almas puras; mas na
pessoa dos pobres, Ele precisa de
todo o nosso cuidado. Aprendamos,
portanto, a refletir e a honrar a
Cristo como Ele quer. Quando
pretendemos honrar alguém,



devemos prestar-lhe a honra que ele
prefere e ndo a que mais nos agrada
[...]. Assim deves também tu prestar-
Lhe aquela honra que Ele mesmo
ordenou, distribuindo pelos pobres
as tuas riquezas. Deus ndo precisa de
vasos de ouro, mas de almas de
ouro». [30] Afirmando com clareza
meridiana que, se os fiéis nao
encontram Cristo nos pobres a sua
porta, tampouco serdo capazes de
prestar-Lhe culto no altar, prossegue:
«De que serviria, afinal, adornar a
mesa de Cristo com vasos de ouro, se
Ele morre de fome na pessoa dos
pobres? Primeiro da de comer a
quem tem fome, e depois ornamenta
a sua mesa com o que sobra». [31]
Entendia a Eucaristia, portanto,
também como uma expressao
sacramental da caridade e da justica
que a precediam, a acompanhavam e
deveriam dar continuidade a ela no
amor e na atencdo aos pobres.



42. Sendo assim, a caridade ndo é
uma via opcional, mas o critério do
verdadeiro culto. Crisostomo
denunciava com veeméncia o luxo
exacerbado, que convivia com a
indiferenca em relacdo aos pobres. A
atencdo que lhes é devida, mais do
que mera exigéncia social, é condigao
de salvacdo, o que atribui a riqueza
injusta um peso de condenacéao: «Faz
muito frio e o pobre jaz em farrapos,
moribundo enregelado, rangendo os
dentes, com aspecto e veste que te
deviam comover. Tu, contudo,
aquecido e ébrio passas adiante. E
como queres que Deus te livre da
infelicidade? [...] Muitas vezes a um
cadaver insensivel, que ja ndo
percebe a honra, ornas com muitas
vestes variegadas e douradas.
Todavia desprezas aquele que sente
dor, é dilacerado, torturado,
atormentado pela fome e o frio, e das
mais valor a vangldria que ao temor
de Deus». [32] Este profundo senso
de justica social leva-o a afirmar que



«ndo dar aos pobres é rouba-los, é
defraudar a vida deles, pois a eles
pertence o que possuimos». [33]

Santo Agostinho

43. Agostinho teve como seu mestre
espiritual Santo Ambrasio, que
insistia na exigéncia ética de
partilhar os bens: «Nao € de tua
propriedade aquilo que das ao pobre;
é dele. Porque tu te apropriaste do
que foi dado para uso comump». [34]
Para o Bispo de Mildo, a esmola é
justica restabelecida, ndo um gesto
paternalista. Nas suas pregacdes, a
misericordia assume um carater
profético: ela denuncia as estruturas
de acumulo e reafirma a comunhdo
como vocacao eclesial.

44. Formado nesta tradicao, o santo
Bispo de Hipona ensinou por sua vez
o amor preferencial pelos pobres.
Pastor vigilante e tedlogo de rara
clarividéncia, ele compreendeu que a
verdadeira comunhdo eclesial se



expressa também na comunhdo dos
bens. No seu Comentario aos Salmos,
recorda que os verdadeiros cristaos
nao deixam de lado o amor aos mais
necessitados: «atendeis 0s vossos
irmdos, se precisam de alguma coisa;
dais, se Cristo esta em vos, até aos
estranhos». [35] Esta partilha dos
bens brota, portanto, da caridade
teologal e tem como fim ultimo o
amor a Cristo. Para Agostinho, o
pobre ndo é apenas alguém a quem
se presta auxilio, mas é presenca
sacramental do Senhor.

45. O Doutor da Graca via no cuidado
aos pobres uma prova concreta da
sinceridade da fé. Aquele que diz
amar a Deus e ndo se compadece dos
necessitados, mente (cf. 1Jo 4, 20).
Comentando o encontro de Jesus com
0 jovem rico, e 0 “tesouro no Céu”
que esta reservado a quem da os seus
bens aos pobres (cf. Mt 19, 21),
Agostinho coloca na boca do Senhor
as seguintes palavras: «Recebi terra e



darei o Céu. Recebi coisas temporais
e darei em troca bens eternos. Recebi
pao, darei a vida. [...] Recebi
hospedagem e darei uma casa. Fui
visitado na doenca e darei a saude.
Fui visitado na prisdo e darei a
liberdade. O pao que foi dado aos
meus pobres foi consumido; o pdo
que eu darei restaura as forgas, sem
nunca acabar». [36] O Altissimo ndo
se deixa vencer em generosidade por
aqueles que O servem nos mais
necessitados: quanto maior o amor
aos pobres, maior a recompensa da
parte de Deus.

46. Este olhar cristocéntrico e
profundamente eclesial leva a
sustentar que as ofertas, quando
nascidas do amor, ndo aliviam
apenas a necessidade do irméo, mas
purificam também o coracdo de
quem as da e esta disposto a uma
mudanca: «As esmolas, com efeito,
podem servir-te para resgatar os
pecados da vida passada, se mudares



de vida». [37] Elas sdo, por assim
dizer, o caminho ordindrio da
conversdo de quem deseja seguir a
Cristo com coracdo indiviso.

47. Numa Igreja que reconhece nos
pobres o rosto de Cristo e nos bens o
instrumento da caridade, o
pensamento agostiniano permanece
uma luz segura. Hoje, a fidelidade
aos ensinamentos de Agostinho exige
ndo s6 o estudo de suas obras, mas a
predisposicdo para viver com
radicalidade o seu apelo a conversao
que inclui necessariamente o servico
da caridade.

48. Muitos outros Padres da Igreja,
do Oriente e do Ocidente, se
pronunciaram sobre a primazia da
atencdo aos pobres na vida e missao
de cada fiel cristdo. Sob este aspecto,
em resumo, pode afirmar-se que a
teologia patristica foi pratica,
apontando para uma Igreja pobre e
para os pobres, recordando que o



Evangelho s6 é bem anunciado
quando leva a tocar a carne dos
ultimos, e alertando que o rigor
doutrinal sem misericordia é palavra
vazia.

Cuidar dos enfermos

49. A compaixao cristd manifestou-se
de modo peculiar no cuidado com 08
doentes e sofredores. A partir dos
sinais presentes no ministério
publico de Jesus — que curava cegos,
leprosos, paraliticos —, a Igreja
entende ser parte importante da sua
missdo o cuidado dos enfermos, nos
quais com facilidade reconhece o
Senhor crucificado. Sdo Cipriano,
durante uma peste na cidade de
Cartago, onde era Bispo, recordava
aos cristdos a importancia do
cuidado com os doentes: «esta
epidemia que parece tao horrivel e
funesta pde a prova a justica de cada
um e experimenta o espirito dos
homens, verificando se os sdos



servem aos enfermos, se 0s parentes
se amam sinceramente, se 0S
senhores tém piedade dos servos
enfermos, se os médicos ndo
abandonam os doentes que
imploram». [38] A tradicdo crista de
visitar os doentes, de lavar as suas
feridas, de confortar os aflitos ndo se
resume a uma mera obra de
filantropia, mas € acdo eclesial
através da qual, nos enfermos, os
membros da Igreja «tocam a carne
sofredora de Cristo». [39]

50. No século XVI, Sdo Jodo de Deus,
ao fundar a Ordem Hospitalar que
leva o seu nome, criou hospitais
modelo que acolhiam a todos,
independentemente da sua condicao
social ou econdmica. A sua famosa
expressdo — “Fazei o bem, irméos!” -
tornou-se lema da caridade ativa
com os doentes.
Contemporaneamente, Sdo Camilo de
Léllis fundou a Ordem dos Ministros
dos Enfermos — os Camilianos —,



assumindo como missdo servir os
doentes com dedicacdo total. A sua
regra ordena: «Cada qual peca a
Deus que lhe dé um afeto materno
para com o proximo, a fim de
podermos servi-lo com todo o amor,
tanto na alma quanto no corpo, pois,
com a graca de Deus, desejamos
servir todos os doentes com 0 mesmo
carinho que uma extremosa méae
dedica ao seu filho doente». [40] Em
hospitais, campos de batalha, prisdes
e ruas, os camilianos encarnaram a
misericordia de Cristo Médico.

51. Cuidando dos doentes com
carinho maternal, como uma mae
cuida de seu filho, muitas mulheres
consagradas desempenharam um
papel ainda mais disseminado no
cuidado sanitario dos pobres. As
Filhas da Caridade de Sao Vicente de
Paulo, as Irmas Hospitaleiras, as
Pequenas Servas da Divina
Providéncia e tantas outras
congregacdes femininas tornaram-se



presenca materna e discreta em
hospitais, asilos e casas de saude.
Levaram remédio, escuta, presenca
e, sobretudo, ternura. Construiram,
muitas vezes com as proprias maos,
estruturas sanitarias em zonas sem
qualquer assisténcia médica.
Ensinavam higiene, cuidavam dos
partos, medicavam com sabedoria
natural e fé profunda. As suas casas
tornavam-se 0dasis de dignidade onde
ninguém era excluido. O toque da
compaixdo era o primeiro remédio.
Santa Luisa de Marillac escrevia as
suas irmas, Filhas da Caridade,
recordando-as que haviam «recebido
uma especial béncao de Deus para
servir aos pobres enfermos nos
hospitais». [41]

52. Hoje, esse legado continua em
hospitais catolicos, postos de saude
em regides periféricas, missoes
sanitarias nas selvas, centros de
acolhimento para toxicodependentes
e hospitais de campanha em zonas



de guerra. A presenca cristd junto
aos doentes revela que a salvacao
ndo € ideia abstrata, mas gesto
concreto. No gesto de limpar uma
ferida, a Igreja proclama que o Reino
de Deus comeca entre os mais
vulneraveis. E ao fazer isso,
permanece fiel Aquele que disse:
«Adoeci e visitastes-me» (Mt 25, 36).
Quando a Igreja se ajoelha diante
dum leproso, crianca desnutrida ou
moribundo anénimo, ela realiza a
sua vocacdo mais profunda: amar o
Senhor onde Ele esta mais
desfigurado.

O cuidado com os pobres na Vida
Monastica

53. A vida monadstica, nascida no
siléncio dos desertos, foi desde o
inicio um testemunho de
solidariedade. Os monges deixavam
tudo - riqueza, prestigio, familia —
ndo soO por desprezar as riquezas do
mundo - contemptus mundi — mas



para encontrar, neste despojamento
radical, o Cristo pobre. Sdo Basilio
Magno, na sua Regra, ndo via
contradicdo entre a vida de oracdo e
recolhimento dos monges e a acdo
em favor dos pobres. Para ele, a
hospitalidade e o cuidado com os
necessitados eram parte integrante
da espiritualidade monastica, e os
monges, mesmo depois de terem
deixado tudo para abragar a pobreza,
deveriam ajudar os mais pobres com
o seu trabalho, pois «para se ter com
que socorrer aos necessitados,
evidencia-se que devemos trabalhar
com diligéncia [...] este modo de
viver € proveitoso ndo so para
subjugar o corpo, mas ainda por
causa da caridade para com o
proximo, a fim de que, por nosso
intermédio, Deus forneca o bastante
aos irmaos mais fracos». [42]

54. Construiu em Cesareia, onde era
bispo, um lugar conhecido como
Basiliades, que incluia alojamentos,



hospitais e escolas para os pobres e
doentes. O monge, portanto, ndo era
apenas um asceta, mas um servidor.
Basilio demonstrava assim que para
estar perto de Deus é preciso estar
proximo dos pobres. O amor
concreto era critério de santidade.
Orar e cuidar, contemplar e curar,
escrever e acolher — tudo era
expressdo do mesmo amor a Cristo.

55. No Ocidente, Sao Bento de Nursia
elaborou uma Regra que se tornaria
a espinha dorsal da espiritualidade
monastica europeia. Nela, o
acolhimento dos pobres e dos
peregrinos ocupa lugar de honra:
«Mostre-se principalmente um
cuidado solicito na recepg¢ao dos
pobres e peregrinos, porque
sobretudo na pessoa desses, Cristo é
recebido». [43] Ndo se tratava apenas
de palavras: os mosteiros beneditinos
foram, por séculos, lugares de
refugio para viuvas, criangas
abandonadas, peregrinos e



mendigos. Para Bento, a vida
comunitaria era uma escola de
caridade. O trabalho manual nédo
tinha apenas fungao pratica, mas
formava o coragdo para o servigo. A
partilha entre os monges, a atencao
aos doentes, a escuta dos mais frageis
preparavam para acolher Cristo que
chega na pessoa do pobre e do
estrangeiro. A hospitalidade
monadstica beneditina permanece até
hoje sinal de uma Igreja que abre
portas, que acolhe sem interrogar,
que cura sem cobrar.

56. Os mosteiros beneditinos, com o
tempo, tornaram-se lugares que
contrastavam a cultura da exclusao.
Os monges cultivavam a terra,
produziam alimentos, preparavam
remédios e ofereciam-nos, com
simplicidade, aos mais necessitados.
O seu trabalho silencioso foi
fermento de uma nova civilizacao,
onde o0s pobres ndo eram um
problema a resolver, mas irmaos e



irmds a acolher. A regra da partilha,
do trabalho comum e da assisténcia
aos vulneraveis estruturava uma
economia solidaria, em contraste
com a légica da acumulacéo. O
testemunho dos monges mostrava
que a pobreza voluntaria, longe de
ser miséria, é caminho de liberdade e
comunhado. Eles ndo apenas
ajudavam os pobres: tornavam-se
proximos deles, irmdos no mesmo
Senhor. Nas celas e nos claustros,
formava-se uma mistica da presenca
de Deus nos pequenos.

57. Além da assisténcia material, 0s
mosteiros desempenharam um papel
fundamental na formacao cultural e
espiritual dos mais humildes. Em
tempos de peste, guerra e fome, eram
lugares onde o necessitado
encontrava pao e remédio, mas
também dignidade e palavra. Era ali
que os orfdos eram educados, 0s
aprendizes recebiam formacao, e 0s
camponeses eram instruidos em



técnicas de agricultura e leitura. O
saber era partilhado como dom e
responsabilidade. O abade era ao
mesmo tempo mestre e pai, e a escola
monadstica lugar de libertacdo pela
verdade. Pois, como escreve Jodo
Cassiano, o monge deve caracterizar-
se pela «<humildade de coracdo [...],
que conduz ndo a ciéncia que incha,
mas aquela que ilumina por meio da
plenitude da caridade». [44] Ao
formar consciéncias e transmitir
sabedoria, os monges contribuiram
para uma pedagogia cristad da
inclusdo. A cultura, marcada pela fé,
era partilhada com simplicidade. O
saber, quando iluminado pela
caridade, torna-se servico. Assim, a
vida monastica revelava-se estilo de
santidade e forma concreta de
transformacdo da sociedade.

58. A tradicdo monastica ensina,
portanto, que oracdo e caridade,
siléncio e servico, celas e hospitais,
formam um unico tecido espiritual.



O mosteiro é lugar de escuta e de
acdo, de adoracdo e de partilha. Sdo
Bernardo de Claraval, grande
reformador do Cister, «recordou com
decisdo a necessidade de uma vida
sObria e comedida, tanto a mesa
como no vestuario e nos edificios
monasticos, recomendando o
sustento e a atencdo aos pobres». [45]
Para ele, a compaixdo ndo era uma
escolha acessoria, mas a estrada real
do seguimento de Cristo. A vida
monadstica, portanto, quando fiel a
sua vocacdo original, mostra que a
Igreja s6 serd plenamente esposa do
Senhor quando for também irma dos
pobres. O claustro ndo é apenas
refugio do mundo, mas escola na
qual se aprende a servi-lo melhor.
Onde os monges abriram as suas
portas aos pobres, a Igreja revelou
com humildade e firmeza que a
contemplacdo ndo exclui a
misericordia, mas exige-a como seu
fruto mais puro.



Libertar os cativos

59. Desde os tempos apostolicos, a
Igreja viu na libertacdo dos
oprimidos um sinal do Reino de
Deus. O proprio Jesus, ao iniciar a
sua missao publica, proclamou: «O
Espirito do Senhor esta sobre mim,
porque me ungiu para anunciar a
Boa-Nova aos pobres; enviou-me a
proclamar a libertacdo aos

cativos» (Lc 4, 18). Os primeiros
cristaos, mesmo em condicdes
precarias, rezavam e assistiam 0s
irmdos presos, como testemunham
0s Atos dos Apostolos (cf. 12, 5; 24,
23) e diversos escritos dos Padres.
Essa missdo libertadora prolongou-se
ao longo dos séculos por meio de
acoes concretas, especialmente
quando o drama da escraviddo e do
cativeiro marcou sociedades inteiras.

60. Entre o final do século XII e os
inicios do século XIII, quando muitos
cristdos eram capturados no



Mediterraneo ou escravizados em
guerras, surgiram duas ordens
religiosas: a Ordem da Santissima
Trindade para a Redencéo dos
Cativos (Trinitarios), fundada por Sao
Jodo de Matha e Sao Félix de Valois, e
a Ordem da Bem-Aventurada Virgem
Maria das Mercés (Mercedarios),
fundada por Sado Pedro Nolasco com
0 apoio de Sdo Raimundo de
Penhaforte, dominicano. Essas
comunidades de consagrados
nasceram com o carisma especifico
de libertar os cristaos escravizados,
colocando os seus bens a disposi¢ao
[46] e, muitas vezes, oferecendo a
propria vida em troca. Os Trinitarios,
com o lema Gloria Tibi Trinitas et
captivis libertas (Gloria a Ti,
Trindade, e aos cativos liberdade), e
0s Mercedarios, que acrescentam um
quarto voto [47] aos votos religiosos
de pobreza, obediéncia e castidade,
testemunharam que a caridade pode
ser heroica. A libertacao dos cativos
era expressao do amor trinitario: um



Deus que liberta ndo sé da
escraviddo espiritual, mas também
da opressao concreta. O gesto de
resgatar da escravidao e do carcere é
visto como prolongamento do
sacrificio redentor de Cristo, cujo
sangue € o prec¢o do nosso resgate (cf.
1Cor 6, 20).

61. A espiritualidade original destas
Ordens estava profundamente
enraizada na contemplacdo da Cruz.
Cristo é por exceléncia o Redentor
dos cativos, e a Igreja, seu Corpo,
prolonga esse mistério no tempo.
[48] Os religiosos ndo viam no
resgate uma acao politica ou
econdomica, mas um ato quase
liturgico, a oferenda sacramental de
si mesmos. Muitos entregaram os
seus proprios corpos para substituir
prisioneiros, cumprindo literalmente
o mandamento: «Ninguém tem mais
amor do que quem da a vida pelos
seus amigos» (Jo 15, 13). A tradigdo
destas Ordens ndo cessou. Pelo



contrario, inspirou novas formas de
acdo diante das escravidoes
modernas: o trafico de pessoas, 0
trabalho forcado, a exploracao
sexual, as diversas formas de
dependéncia. [49] A caridade crista,
quando encarnada, torna-se
libertadora. E a missdo da Igreja,
quando fiel ao seu Senhor, é sempre
proclamar a libertacdo. Ainda em
nossos dias, nos quais «milhoes de
pessoas — criancas, homens e
mulheres de todas as idades - sdo
privadas da liberdade e
constrangidas a viver em condigdes
semelhantes as da escravatura», [50]
esta heranca é continuada por estas
Ordens e por outras instituicdes e
congregacdes que atuam em
periferias urbanas, zonas de conflito
e corredores de migracao. Quando a
Igreja se inclina para quebrar as
novas correntes que prendem os
pobres, ela torna-se sinal da Pascoa.



62. Nao se pode concluir esta
reflexdo sobre os privados de
liberdade sem fazer mencdo aos
encarcerados nos diversos centros
penitencidrios e de detencdo. A esse
respeito, recordam-se as palavras
que o Papa Francisco dirigiu a um
grupo deles: «Para mim, entrar em
uma penitenciaria é sempre um
momento importante, porque o
presidio é um lugar de grande
humanidade [...]. De uma
humanidade provada, as vezes
exausta pelas dificuldades,
sentimentos de culpa, julgamentos,
incompreensdes e sofrimento, mas
ao mesmo tempo repleta de forca, de
desejo de perddo, de vontade de
redencdo». [51] Esta vontade que,
entre outras, foi assumida também
pelas Ordens redentoras como um
servico preferencial a Igreja. Como
proclamava Sdo Paulo: «Foi para a
liberdade que Cristo nos

libertou» (Gl 5, 1). E esta liberdade
ndo é apenas interior: ela manifesta-



se na histdria como amor que cuida e
liberta de todas as amarras.

Testemunhas da pobreza
evangélica

63. No século XIII, diante do
crescimento das cidades, da
concentracdo de riquezas e do
surgimento de novas formas de
pobreza, o Espirito Santo suscitou na
Igreja um novo tipo de consagracao:
as Ordens mendicantes. Ao contrario
do modelo monastico estavel, os
mendicantes adotaram uma vida
itinerante, sem propriedade pessoal
ou comunitaria, inteiramente
confiada a Providéncia. Nao apenas
serviam os pobres: tornavam-se
pobres com eles. Encaravam a cidade
como novo deserto, e 03
marginalizados como novos mestres
espirituais. Essas Ordens, como o0s
Franciscanos, os Dominicanos, 0s
Agostinianos e os Carmelitas,
representaram uma revolucgao



evangélica, na qual o estilo de vida
simples e pobre se converte em sinal
profético para a missdo, revivendo a
experiéncia da primeira comunidade
crista (cf. Act4, 32). O testemunho dos
mendicantes desafiava tanto a
opuléncia clerical quanto a frieza da
sociedade urbana.

64. Sdo Francisco de Assis tornou-se o
icone dessa primavera espiritual.
Tomando por esposa a pobreza, quis
imitar Cristo pobre, nu e crucificado.
Em sua Regra, pede aos irmdaos que
«ndo tenham propriedade sobre
coisa alguma, nem sobre casa, nem
lugar, nem outra coisa qualquer;
mas, como peregrinos e viandantes
que neste mundo servem ao Senhor
em pobreza e humildade, pecam
esmolas com confianca; disso ndo se
devem envergonhar, porque o
Senhor se fez pobre por nds, neste
mundo». [52] A sua vida foi um
continuo despojamento: do palacio
ao leproso, da eloquéncia ao siléncio,



da posse ao dom total. Francisco nao
fundou um servigo social, mas uma
fraternidade evangélica. Entre os
pobres, via irmdos e imagens vivas
do Senhor. A sua missao era estar
com eles, por uma solidariedade que
superava as distancias, por um amor
compassivo. A sua pobreza era
relacional: levava-o a fazer-se
proximo, igual, na verdade, menor. A
sua santidade brotava da convicc¢do
de que s se recebe verdadeiramente
a Cristo na entrega generosa de si
mesmo aos iIrmaos.

65. Santa Clara de Assis, inspirada
por Francisco, fundou a Ordem das
Damas Pobres, depois chamadas
Clarissas. A sua luta espiritual
consistiu em manter fielmente o
ideal da pobreza radical. Recusou
privilégios pontificios que poderiam
proporcionar seguranca material ao
seu mosteiro e, com firmeza, obteve
do Papa Gregorio IX o chamado
Privilegium Paupertatis, garantindo



o direito de viver sem a posse de
qualquer bem material. [53] Esta
opcao expressava a confianca total
em Deus, e a consciéncia de que a
pobreza voluntaria era forma de
liberdade e profecia. Clara ensinava
as suas irmas que Cristo era a sua
unica heranca e que nada devia
obscurecer a comunhdo com Ele. A
sua vida orante e escondida foi um
grito contra o mundanismo e uma
defesa silenciosa dos pobres e
esquecidos.

66. Sdo Domingos de Gusmao,
contemporaneo de Francisco, fundou
a Ordem dos Pregadores com outro
carisma, mas a mesma radicalidade.
Desejava anunciar o Evangelho com
a autoridade que brota duma vida
pobre, convencido de que a Verdade
precisa de testemunhas coerentes. O
exemplo da pobreza de vida
acompanhava a Palavra pregada.
Livres do peso dos bens terrenos, os
frades dominicanos podiam dedicar-



se melhor a sua obra principal, ou
seja, a pregacdo. Dirigiam-se as
cidades, sobretudo aquelas
universitarias, para ensinar a
verdade de Deus. [54] Ao
dependerem dos outros,
demonstravam que a fé nao se
impoe, mas se oferece. E, ao viverem
entre os pobres, aprendiam a
verdade do Evangelho “de baixo”,
como discipulos do Cristo
humilhado.

67. As Ordens mendicantes foram,
assim, resposta viva a exclusao e a
indiferenca. Nao propuseram
expressamente reformas sociais, mas
uma conversdo pessoal e
comunitaria a logica do Reino. A
pobreza, nelas, ndo era resultado da
escassez de bens, mas uma escolha
livre: fazer-se pequeno para acolher
0 pequeno. Como disse Tomas de
Celano sobre Francisco: «Passou a ser
0 maior amigo dos pobres [...]
despiu-se para vestir os pobres,



procurando assemelhar-se a eles».
[55] Os mendicantes tornaram-se
sinal de uma Igreja peregrina,
humilde e fraterna, que vive entre os
pobres nao por estratégia
proselitista, mas por identidade. Eles
ensinam que a Igreja é luz quando se
despoja de tudo e que a santidade
passa por um coracdo humilde e
dedicado aos pequenos.

A Igreja e a instrucao dos pobres

68. Dirigindo-se a alguns educadores,
o Papa Francisco recordava que a
educacdo sempre foi uma das
expressdes mais altas da caridade
cristd: «A vossa é uma missdo cheia
de obstaculos, mas também de
alegrias [...]. Uma missdo de amor,
porque ndo se pode ensinar sem
amar». [56] Neste sentido, desde os
primeiros tempos, 0s cristaos
compreenderam que o saber liberta,
dignifica e aproxima da verdade.
Ensinar os pobres era, para a Igreja,



um ato de justica e fé. Inspirada no
exemplo do Mestre que ensinava ao
povo as verdades divinas e humanas,
a Igreja assumiu como missao
formar as criancas e os jovens,
especialmente os mais pobres, na
verdade e no amor. Essa missdo
ganhou corpo com a fundacdo de
Congregacoes voltadas a educacao
popular.

69. No final do século XVI, Sao José
de Calasanz, impressionado pela
falta de instrucdo e formacao dos
jovens pobres da cidade de Roma,
deu vida a primeira escola publica
popular e gratuita da Europa, em
algumas salas contiguas a Igreja de
Santa Dorotéia, no bairro Trastevere.
Era a semente da qual nasceria e se
desenvolveria, ndo sem dificuldades,
a Ordem dos Clérigos Regulares
Pobres da Madre de Deus das Escolas
Pias — cujos membros sdo mais
conhecidos como Padres Escolapios
—, com 0 objetivo de transmitir aos



jovens «além da ciéncia profana,
também a sabedoria do Evangelho,
ensinando-lhes a captar, nas
vicissitudes pessoais e na historia, a
acdo amorosa de Deus Criador e
Redentor». [57] Com efeito, podemos
considerar este corajoso sacerdote
como «o verdadeiro fundador da
moderna escola catdlica, que visa a
formacdo integral do homem e esta
aberta a todos». [58] Animado pela
mesma sensibilidade, no século XVII,
Sdo Jodo Batista de La Salle,
percebendo a injustica causada pela
exclusao dos filhos dos operarios e
camponeses do sistema educacional
da Franca do seu tempo, fundou os
Irmaos das Escolas Cristas, com o
ideal de lhes oferecer ensino
gratuito, formacdo solida e ambiente
fraterno. La Salle via na sala de aula
um espaco de promoc¢do humana,
mas também de conversdo. Os seus
colégios uniam oracao, método,
disciplina e partilha. Cada crianca
era considerada um dom unico de



Deus, e 0 ato de ensinar, um servico
ao Reino de Deus.

70. Ja no século XIX, também na
Franca, S0 Marcelino Champagnat
funda o Instituto dos Irmé&os Maristas
das Escolas, «sensivel as
necessidades espirituais e educativas
da sua época, sobretudo a ignorancia
religiosa e as situacdes de abandono
vividas em particular pela
juventude», [59] dedicando-se com
todo o afinco, num periodo em que o
acesso a educacao continuava a ser
um privilégio de poucos, a missdo de
educar e evangelizar criangas e
jovens, especialmente os mais
necessitados. Com 0 mesmo espirito,
na Italia, Sdo Jodo Bosco iniciou a
grande obra Salesiana,
fundamentada sobre os trés
principios do “Método preventivo” —
razdao, religido e amabilidade - [60] e
0 Beato Anténio Rosmini fundou o
Instituto da Caridade, no qual a
“caridade intelectual” — junto a



“material” e tendo como apice a
“espiritual-pastoral” —, era
apresentada como dimensao
indispensavel para qualquer acdo
caritativa que buscasse o bem e o
desenvolvimento integral da pessoa.
[61]

71. Muitas Congregacdes femininas
também foram protagonistas dessa
revolucdo pedagogica. As Ursulinas,
a Ordem da Companhia de Maria
Nossa Senhora, as Mestras Pias e
tantas outras, fundadas
especialmente no século XVIII e XIX,
ocuparam espacos onde o Estado era
ausente. Criaram escolas nos
pequenos vilarejos, nas zonas de
periferia e nos bairros operarios. A
educacdo das meninas, em especial,
tornou-se prioridade. As religiosas
alfabetizavam, evangelizavam,
tratavam das questdes praticas da
vida quotidiana, elevavam o espirito
através do cultivo das artes e,
sobretudo, formavam consciéncias. A



pedagogia era simples: proximidade,
paciéncia, do¢ura. Ensinavam com a
vida, antes das palavras. Em tempos
de analfabetismo generalizado e
exclusdo estrutural, essas mulheres
consagradas foram farois de
esperanca. A sua missdo era formar o
coracdo, ensinar a pensar, fazer
florescer a dignidade. Unindo vida de
piedade e dedicacdo ao proximo,
resistiam ao abandono com a ternura
de quem educa em nome de Cristo.

72. A educacao dos pobres, para a fé
cristd, ndo é um favor, mas um
dever. Os pequenos tém direito a
sabedoria, como exigéncia basica do
reconhecimento da dignidade
humana. Ensinar-lhes é reconhecer o
seu valor, dando-lhes instrumentos
para transformar a sua realidade. A
tradicdo cristd entende que o saber é
dom de Deus e responsabilidade
comunitaria. O ensino cristdo forma
ndo apenas profissionais, mas
pessoas abertas ao bem, ao belo e a



verdade. Sendo assim, a escola
catolica, quando fiel ao seu nome,
torna-se espaco de inclusao, de
formacdo integral e de promocgao
humana; conjugando fé e cultura,
semeia-se futuro, honra-se a imagem
de Deus e constroéi-se uma sociedade
melhor.

Acompanhar os migrantes

73. A experiéncia da migracao
acompanha a historia do povo de
Deus. Abrado parte sem saber para
onde vai; Moisés conduz um povo
peregrino pelo deserto; Maria e José
fogem com o Menino para o Egito. O
proprio Cristo, que «veio para o que
era seu, e 0s seus nao o

receberam» (Jo 1, 11), viveu entre nds
como estrangeiro. Por isso, a Igreja
sempre reconheceu nos migrantes
uma presenca viva do Senhor que
dira, no dia do juizo, aos que
estiverem a sua direita: «era



peregrino e recolhestes-me» (Mt 25,
35).

74. No século XIX, quando milhdes de
europeus emigravam em busca de
melhores condi¢6es de vida, dois
grandes santos se destacaram no
cuidado pastoral dos migrantes: Sdo
Jodo Batista Scalabrini e Santa
Francisca Xavier Cabrini. Scalabrini,
bispo de Piacenza, fundou os
Missionarios de Sao Carlos para
acompanhar os migrantes nas suas
comunidades de destino, oferecendo-
lhes assisténcia espiritual, juridica e
material. Nos migrantes viu
destinatarios de uma nova
evangelizacdo, alertando para os
riscos da exploracdo e da perda da fé
em terra estrangeira.
Correspondendo com generosidade
ao carisma que o Senhor lhe tinha
concedido, «Scalabrini olhava mais
além, olhava 14 para diante, para um
mundo e uma Igreja sem barreiras,
sem estrangeiros». [62] Santa



Francisca Cabrini, nascida na Italia e
naturalizada estadunidense, tornou-
se a primeira cidada dos Estados
Unidos a ser canonizada. Para
cumprir a sua missao de atender aos
migrantes, cruzou o Atlantico
diversas vezes, e «<armada de
singular audacia, partindo do nada
iniciou escolas, hospitais, orfanatos
para a multiddo de deserdados que
se aventuraram no novo mundo em
busca de trabalho, desprovidos do
conhecimento da lingua e de meios
capazes de lhes permitir uma
decorosa insercdo na sociedade
americana, e muitas vezes vitimas de
pessoas sem escrupulos. O seu
coracdo materno, irrequieto, ia ao
encontro deles em todas as partes:
nos tugurios, nos carceres, nas
minas». [63] No Ano Santo de 1950, o
Papa Pio XII proclamou-a Padroeira
de todos os migrantes. [64]

75. A tradicdo da atividade da Igreja
junto aos migrantes prosseguiu e



hoje esse servico expressa-se em
iniciativas como os centros de
acolhimento para refugiados, as
missoes nas fronteiras, e os esfor¢os
de Caritas Internationalis e de outras
instituicdes. O Magistério
contemporaneo reafirma com
clareza este compromisso. O Papa
Francisco recordava que a missdo da
Igreja junto aos migrantes e
refugiados era ainda mais ampla,
insistindo que «a resposta ao desafio
colocado pelas migracoes
contemporaneas pode-se resumir em
quatro verbos: acolher, proteger,
promover e integrar. Mas estes
verbos ndo valem apenas para os
migrantes e os refugiados; exprimem
a missdo da Igreja a favor de todos os
habitantes das periferias
existenciais, que devem ser
acolhidos, protegidos, promovidos e
integrados». [65] E acrescentava:
«Todo ser humano é um filho de
Deus! Nele esta impressa a imagem
de Cristo! Trata-se, entao, de o



vermos, nos, em primeiro lugar, e de
ajudar os outros a verem no
migrante e no refugiado ndo s6 um
problema para lidar, mas um irmaéo e
uma irma a serem acolhidos,
respeitados e amados; trata-se de
uma oportunidade que a Providéncia
nos oferece para contribuir na
construcao de uma sociedade mais
justa, de uma democracia mais
completa, de um pais mais inclusivo,
de um mundo mais fraterno e de
uma comunidade cristd mais aberta,
de acordo com o Evangelho». [66] A
Igreja, como mde, caminha com os
que caminham. Onde o mundo vé
ameaca, ela vé filhos; onde se
erguem muros, ela constroi pontes.
Pois sabe que o Evangelho so é crivel
quando se traduz em gestos de
proximidade e de acolhimento; e que
em cada migrante rejeitado, € o
proprio Cristo que bate as portas da
comunidade.

Ao lado dos ultimos



76. A santidade crista floresce, com
frequéncia, nos lugares mais
esquecidos e feridos da humanidade.
Os mais pobres entre os pobres — que
ndo apenas carecem de bens, mas
também de voz e do reconhecimento
da sua dignidade — ocupam um lugar
especial no coracdo de Deus. Sdo os
preferidos do Evangelho, os
herdeiros do Reino (cf. Lc 6, 20). E
neles que Cristo continua a sofrer e a
ressuscitar. E neles que a Igreja
reencontra o chamamento a mostrar
a sua realidade mais auténtica.

77. Santa Teresa de Calcuta,
canonizada em 2016, tornou-se icone
universal da caridade vivida até o
extremo em favor dos mais
indigentes, descartados pela
sociedade. Fundadora das
Missionarias da Caridade, dedicou a
sua vida aos moribundos
abandonados nas ruas da India.
Recolhia os rejeitados, lavava as suas
feridas, acompanhava-os até ao



momento da morte com uma ternura
que era prece. O seu amor pelos mais
pobres entre os pobres fazia com que
se ocupasse ndo somente de os
atender em suas necessidades
materiais, mas também de lhes
anunciar a boa nova do Evangelho:
«Queremos proclamar a boa nova
aos pobres de que Deus os ama, de
que nos 0s amamos, de que eles sdo
alguém para nos, de que eles foram
criados pela mesma médo amorosa de
Deus, para amar e ser amados. Os
nossos pobres sdo Gtimas pessoas,
pessoas muito amaveis, eles ndo
necessitam da nossa pena ou
compaixao, eles precisam do nosso
amor compreensivo. Eles precisam
do nosso respeito; eles precisam que
os tratemos com dignidade». [67]
Tudo isso nascia de uma profunda
espiritualidade que via o servigo aos
mais pobres como fruto da oracdo e
do amor, gerador da verdadeira paz,
como recordava o Papa Jodo Paulo II
aos peregrinos vindos a Roma para a



sua beatificacdo: «Onde foi que
Madre Teresa encontrou a forca para
se dedicar completamente ao servigo
do préximo? Encontrou-a na oragao
e na contemplacao silenciosa de
Jesus Cristo, do seu Santo Rosto, do
seu Sagrado Coracdo . Ela mesma o
disse: “O fruto do siléncio é a oracao;
o fruto da oracao é a fé; o fruto da fé
€ 0 amor; o fruto do amor € o servigo,
o fruto do servigo é a paz” [...] Era
uma oracdo que enchia o seu coracao
com a paz de Cristo e lhe permitia
irradiar essa paz aos outros». [68]
Teresa ndo se considerava filantropa
nem ativista, mas esposa de Cristo
crucificado, a quem servia com amor
total nos irmdos sofredores.

78. No Brasil, Santa Dulce dos Pobres
— conhecida como o “anjo bom da
Bahia” — encarnou o mesmo espirito
evangélico com feic¢des brasileiras.
Referindo-se a ela e a outras duas
religiosas canonizadas na mesma
celebracdo, o Papa Francisco



recordava o amor que professavam
aos mais marginalizados da
sociedade e afirmava que as novas
Santas «mostram-nos que a vida
religiosa ¢ um caminho de amor nas
periferias existenciais do mundo»
[69]. Irma Dulce enfrentou a
precariedade com criatividade, os
obstaculos com ternura, a caréncia
com fé inabalavel. Comecgou
acolhendo doentes num galinheiro, e
dali fundou uma das maiores obras
sociais do pais. Atendia milhares de
pessoas por dia, sem jamais perder a
dogura. Fez-se pobre com os pobres
por amor ao sumamente Pobre. Vivia
com pouco, rezava com fervor e
servia com alegria. A sua fé ndo a
retirava do mundo, mas lancava-a
ainda mais profundamente nas dores
dos ultimos.

79. Poderiam ser lembrados também
Sado Bento Menni e as Irmas
Hospitaleiras do Sagrado Coracdo de
Jesus auxiliando as pessoas com



deficiéncias de desenvolvimento; Sao
Charles de Foucauld entre as
comunidades do Saara; Santa
Katharine Drexel junto dos grupos
menos favorecidos na América do
Norte; Irma Emmanuelle com os
catadores de lixo no bairro Ezbet El
Nakhl na cidade do Cairo; e
muitissimos outros. Cada um, a sua
maneira, descobriu que os mais
pobres ndo sdo mero objeto da nossa
compaixdo, mas mestres do
Evangelho. Ndo se trata de lhes
“levar Deus”, mas de encontra-Lo ali.
Todos estes exemplos ensinam que
servir aos pobres ndo é um gesto de
cima para baixo, mas um encontro
de igual para igual, onde Cristo é
revelado e adorado. Sao Jodo Paulo II
recordava-nos que «ha na pessoa dos
pobres uma especial presenca de
Cristo, obrigando a Igreja a uma
opcao preferencial por eles». [70] A
Igreja, portanto, quando se curva até
ao chdo para cuidar dos pobres,
assume a sua postura mais elevada.



Movimentos populares

80. Ao longo dos séculos da histdria
crista, devemos igualmente
reconhecer que a ajuda aos pobres e
a luta pelos seus direitos ndo
envolveu apenas individuos, algumas
familias, instituicdes ou
comunidades religiosas. Houve, e ha,
varios movimentos populares,
constituidos por leigos e conduzidos
por lideres populares, colocados
muitas vezes sob suspeita e até
perseguidos. Refiro-me a um
«conjunto de pessoas que ndo
caminham como individuos, mas
como o tecido duma comunidade de
todos e para todos, que ndo pode
permitir que os mais pobres e frageis
fiquem para tras [...]. Portanto os
lideres populares sdo aqueles que
tém a capacidade de integrar a todos
[...]. Nao lhes fazem repugndancia
nem metem medo 0s jovens
chagados e crucificados». [71]



81. Estes lideres populares sabem
que a solidariedade consiste também
em «lutar contra as causas
estruturais da pobreza, a
desigualdade, a falta de trabalho, de
terra e de casa, a negacdo dos
direitos sociais e laborais. E fazer
face aos efeitos destruidores do
império do dinheiro [...]. A
solidariedade, entendida no seu
sentido mais profundo, é uma forma
de fazer historia e é isto que os
movimentos populares fazem». [72]
Por essa razdo, quando as diferentes
institui¢cbes pensam nas necessidades
dos pobres, é necessario «que
incluam os movimentos populares e
animem as estruturas de governo
locais, nacionais e internacionais
com aquela torrente de energia
moral que nasce da integracao dos
excluidos na construgdo do destino
comumy». [73] Com efeito, os
movimentos populares convidam a
superar «aquela ideia das politicas
sociais concebidas como uma politica



para os pobres, mas nunca com 0S
pobres, nunca dos pobres e muito
menos inserida num projeto que
reuna os povos». [74] Se os politicos e
os profissionais ndo os ouvirem, «a
democracia atrofia-se, torna-se um
nominalismo, uma formalidade,
perde representatividade, vai se
desencantando porque deixa de fora
0 povo na sua luta diaria pela
dignidade, na construcgdo do seu
destino». [75] O mesmo se deve dizer
das instituicOes da Igreja.

Voltar ao indice

CAPITULO IV

UMA HISTORIA QUE
CONTINUA

O século da Doutrina Social da
Igreja



82. A acelerada transformacao
tecnologica e social dos ultimos dois
séculos, cheia de tragicas
contradicdes, ndo foi apenas sofrida
pelos pobres, mas também por eles
enfrentada e pensada. Os
movimentos de trabalhadores,
mulheres e jovens, assim como a luta
contra a discriminacdo racial
levaram a uma nova consciéncia da
dignidade daqueles que estdo a
margem. Também o contributo da
Doutrina Social da Igreja tem em si
esta raiz popular que ndo se pode
esquecer: seria inimaginavel a
releitura da Revelacao cristad nas
modernas circunstancias sociais,
laborais, econdmicas e culturais sem
leigos cristdos envolvidos com 0s
desafios do seu tempo. Ao seu lado,
atuaram religiosas e religiosos,
testemunhas de uma Igreja em saida
dos caminhos ja percorridos. A
mudanca de época que enfrentamos
hoje torna ainda mais necessaria a
interacdo continua entre batizados e



Magistério, entre cidadaos e peritos,
entre povo e institui¢ées. Em
particular, é preciso reconhecer
novamente que a realidade se vé
melhor a partir das periferias e que
0s pobres sdo sujeitos de uma
inteligéncia especifica, indispensavel
a Igreja e a humanidade.

83. O Magistério dos ultimos cento e
cinquenta anos oferece um
verdadeiro tesouro de ensinamentos
sobre os pobres. Deste modo, 0s
Bispos de Roma fizeram-se voz de
novas consciéncias, passadas pelo
crivo do discernimento eclesial. Por
exemplo, na Carta enciclica Rerum
novarum (1891), Ledo XIII abordou a
questdo do trabalho, expondo a
situacdo intoleravel de muitos
operarios da industria e propondo o
estabelecimento de uma ordem
social justa. Nesta linha se
manifestaram também outros
Pontifices. Com a Enciclica Mater et
Magistra (1961), Sdo Jodo XXIII fez-se



promotor de uma justica de
dimens6es mundiais: os paises ricos
ndo podiam permanecer indiferentes
face aos paises oprimidos pela fome
e pela miséria, mas eram chamados a
socorré-los generosamente com
todos os seus bens.

84. O Concilio Vaticano II representa
uma etapa fundamental no
discernimento eclesial sobre os
pobres, a luz da Revelag¢do. Embora
nos documentos preparatorios esse
tema fosse secundario, Sdo Jodo XXIII
chamou a ateng¢do para o mesmo na
Radiomensagem de 11 de setembro
de 1962, a um més da abertura do
Concilio, com palavras inesqueciveis:
«A Igreja apresenta-se como € e como
quer ser, como Igreja de todos e
particularmente Igreja dos pobres».
[76] Houve, entdo, o grande trabalho
de Bispos, tedlogos e peritos
preocupados com a renovacao da
Igreja — com o apoio do proprio Sdo
Jodo XXIII - que reorientou o



Concilio. E fundamental a natureza
cristocéntrica, isto é, doutrinal e ndo
apenas social, de tal reflexao.
Efetivamente, numerosos Padres
conciliares favoreceram a
consolidacdo da consciéncia, bem
expressa pelo cardeal Lercaro na sua
intervencdo memoravel de 6 de
dezembro de 1962, de que «o
mistério de Cristo na Igreja sempre
foi e continua a ser — e hoje de modo
especial — o mistério de Cristo
presente nos pobres», [77] e de que
«ndo se trata de um tema qualquer,
mas, em certo sentido, é o inico tema
de todo o Vaticano II». [78] O
Arcebispo de Bolonha, preparando o
texto desta intervencdo, anotava:
«Esta é a hora dos pobres, dos
milhdes de pobres que estdo em toda
a terra, esta é a hora do mistério da
Igreja mae dos pobres, esta é a hora
do mistério de Cristo, sobretudo no
pobre». [79] Desse modo,
apresentava-se a necessidade de uma
nova forma eclesial, mais simples e



sobria, que envolvesse todo o povo
de Deus e a sua figura histdrica. Uma
Igreja mais parecida com o seu
Senhor do que com os poderes
mundanos, propensa a estimular em
toda a humanidade um compromisso
concreto para a solucdo do grande
problema da pobreza no mundo.

85. Sdo Paulo VI, por ocasido da
abertura da segunda sessdo do
Concilio, retomou o tema levantado
pelo seu predecessor, ou seja, que a
Igreja olha com particular interesse
«para os pobres, para os
necessitados, para os aflitos, para os
famintos, os que sofrem, os
encarcerados, os que tém fome; isto
é, olha para toda a humanidade que
sofre e chora, pois a Igreja sabe que
esta lhe pertence, por direito
evangeélico». [80] Na Audiéncia Geral
de 11 de novembro de 1964, ele
sublinhou que «o pobre é
representante de Cristo» e,
associando a imagem do Senhor nos



ualtimos a que se manifesta no Papa,
afirmou: «A representacao de Cristo
no pobre é universal, todo o pobre
reflete Cristo; a do Papa € pessoal.
[...] O pobre e Pedro podem coincidir,
podem ser a mesma pessoa,
revestida de uma dupla
representacdo: a da pobreza e a da
autoridade». [81] Deste modo, 0
vinculo intrinseco entre a Igreja e os
pobres ficava simbolicamente
expresso com uma clareza inédita.

86. Na Constituicdo pastoral
Gaudium et spes, o Concilio,
atualizando a heranca dos Padres da
Igreja, reafirmou com forcga a
destinacdo universal dos bens da
terra e a fungdo social da
propriedade que dela deriva: «Deus
destinou a terra com tudo o que ela
contém para uso de todos os homens
e povos; de modo que os bens criados
devem chegar equitativamente as
maos de todos [...] Por esta razao,
quem usa desses bens, ndo deve



considerar as coisas exteriores que
legitimamente possui s6 como
proprias, mas também como comuns,
no sentido de que possam beneficiar
ndo so a si, mas também aos outros.
De resto, todos tém o direito de ter
uma parte de bens suficientes para si
e suas familias. [...] Aquele, porém,
que se encontra em extrema
necessidade, tem direito de tomar,
dos bens dos outros, o que necessita.
[...] De resto, a mesma propriedade
privada é de indole social, fundada
na lei do destino comum dos bens. O
desprezo deste caracter social foi
muitas vezes ocasido de cobicas e de
graves desordens». [82] Esta
convicgao € reafirmada por Sao
Paulo VI na Enciclica Populorum
progressio, onde lemos que ninguém
pode considerar-se com o «direito de
reservar para seu uso exclusivo
aquilo que é supérfluo, quando a
outros falta o necessario». [83] No
seu discurso a ONU, o Papa Montini
apresentou-se como o advogado dos


https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html

povos pobres [84], instando a
comunidade internacional a
construir um mundo solidario.

87. Com Sdo Jodo Paulo II, consolida-
se, pelo menos no ambito
doutrindrio, a relacdo preferencial
da Igreja com os pobres. Com efeito,
0 seu magistério reconheceu que a
opcao pelos pobres é uma «forma
especial de primado na pratica da
caridade cristd, testemunhada por
toda a Tradicao da Igreja». [85] Na
Enciclica Sollicitudo rei socialis,
também escreve que hoje, dada a
dimensdo mundial que a questao
social assumiu, «este amor
preferencial, com as decisdes que ele
nos inspira, ndo pode deixar de
abranger as imensas multiddes de
famintos, de mendigos, sem-teto, sem
assisténcia médica e, sobretudo, sem
esperanca de um futuro melhor: ndo
se pode deixar de ter em conta a
existéncia destas realidades. Ignora-
las significaria tornar-nos como o



“rico epuldo”, que fingia ndo
conhecer o pobre Lazaro, que jazia
ao seu portdo (cf. Lc 16, 19-31)». [86]
O seu ensinamento sobre o trabalho
adquire especial relevancia quando
Nnos propomos pensar no papel ativo
dos pobres na renovacao da Igreja e
da sociedade, deixando para tras o
paternalismo da mera assisténcia as
suas imediatas necessidades. Na
Enciclica Laborem exercens, ele
afirma que «o trabalho humano é
uma chave, provavelmente a chave
essencial, de toda a questdo social».
[87]

88. Diante das multiplas crises que
assinalaram o inicio do terceiro
milénio, a leitura de Bento XVI torna-
se mais marcadamente politica.
Assim, na Carta enciclica Caritas in
veritate, afirma que «ama-se tanto
mais eficazmente o proximo, quanto
mais se trabalha em prol de um bem
comum que dé resposta também as
suas necessidades reais». [88] Além



disso, observa que «a fome nao
depende tanto de uma escassez
material, como sobretudo da
escassez de recursos sociais, 0 mais
importante dos quais é de natureza
institucional; isto é, falta um sistema
de instituicdes econdmicas que seja
capaz de garantir um acesso regular,
e adequado do ponto de vista
nutricional, a alimentacdo e a 4gua e
também de enfrentar as caréncias
relacionadas com as necessidades
primarias e com a emergéncia de
reais e verdadeiras crises
alimentares provocadas por causas
naturais ou pela irresponsabilidade
politica nacional e internacional».
[89]

89. O Papa Francisco reconheceu
como, nas ultimas décadas, além do
magistério dos Bispos de Roma,
também se tornaram cada vez mais
frequentes as tomadas de posicdo
por parte das Conferéncias
Episcopais nacionais e regionais



sobre este tema. Ele mesmo, por
exemplo, pode testemunhar
pessoalmente o empenho particular
do episcopado latino-americano em
repensar a relacdo da Igreja com os
pobres. No pds-Concilio, em quase
todos os paises da América Latina,
sentiu-se com muita forca a
identificacdo da Igreja com os pobres
e a participacdo ativa na sua
redencdo. Era o proprio coracdo da
Igreja que se movia diante de tantos
pobres afligidos pelo desemprego,
subemprego e salarios miseraveis,
obrigados a viver em condigoes
deploraveis. O martirio de Sdo Oscar
Romero, Arcebispo de San Salvador,
foi ao mesmo tempo um testemunho
e uma exortacdo viva para a Igreja.
Ele sentia como préprio o drama da
grande maioria dos seus fiéis,
fazendo deles o centro da sua opcao
pastoral. As Conferéncias do
Episcopado Latino-Americano em
Medellin, Puebla, Santo Domingo e
Aparecida constituem etapas



significativas também para toda a
Igreja. Eu mesmo, missionario no
Peru durante tantos anos, devo
muito a este caminho de
discernimento eclesial, que o Papa
Francisco com sabedoria soube unir
ao de outras Igrejas particulares,
especialmente do chamado Sul
global. Gostaria, agora, de retomar
dois temas especificos deste
magistério episcopal.

Estruturas de pecado que criam
pobreza e desigualdades extremas

90. Em Medellin, os Bispos
pronunciaram-se a favor da opcao
preferencial pelos pobres: «Cristo,
nosso Salvador, ndo s6 amou aos
pobres, mas também, “sendo rico se
fez pobre”, viveu na pobreza,
centralizando sua missdo no anuncio
da libertacao aos pobres e fundou
sua Igreja como sinal dessa pobreza
entre os homens. [...] A pobreza de
tantos irmdos clama por justica,



solidariedade, testemmunho,
compromisso, esforco e superacao
para o cumprimento pleno da missdo
salvifica confiada por Cristo». [90] Os
Bispos afirmaram com veeméncia
que a Igreja, para ser plenamente fiel
a sua vocacdo, ndo deve apenas
compartilhar a condicédo dos pobres,
mas colocar-se também ao lado deles
e empenhar-se ativamente pela sua
promocdo integral. A Conferéncia de
Puebla, diante do agravamento da
miséria na América Latina,
confirmou a decisdo de Medellin com
uma opcao franca e profética a favor
dos pobres e qualificou as estruturas
de injustica como “pecado social”.

91. A caridade é uma forca que muda
a realidade, um auténtico poder
historico de transformacdo. Esta é a
fonte da qual deve nutrir-se todo o
compromisso para «resolver as
causas estruturais da pobreza» [91] e
para o fazer com urgéncia. Espero,
portanto, que «cres¢a o numero de



politicos capazes de entrar num
auténtico didlogo que vise
efetivamente sanar as raizes
profundas e ndo a aparéncia dos
males do nosso mundo», [92] porque
«trata-se de ouvir o clamor de povos
inteiros, dos povos mais pobres da
terra». [93]

92. E necessario, portanto, continuar
a denunciar a “ditadura de uma
economia que mata” e reconhecer
que «enquanto os lucros de poucos
crescem exponencialmente, os da
maioria situam-se cada vez mais
longe do bem-estar daquela minoria
feliz. Tal desequilibrio provém de
ideologias que defendem a
autonomia absoluta dos mercados e
a especulacao financeira. Por isso,
negam o direito de controle dos
Estados, encarregados de velar pela
tutela do bem comum. Instaura-se
uma nova tirania invisivel, as vezes
virtual, que imp0oe, de forma
unilateral e implacavel, as suas leis e



as suas regras». [94] Embora nao
faltem diversas teorias que tentam
justificar o estado atual das coisas ou
explicar que a racionalidade
econodmica nos exige esperar que as
forcas invisiveis do mercado
resolvam tudo, a dignidade de cada
pessoa humana deve ser respeitada
ja agora, ndo s6 amanha, e a situacao
de miséria de tantas pessoas, a quem
€ negada esta dignidade, deve ser um
apelo constante a nossa consciéncia.

93. Na Enciclica Dilexit nos, o Papa
Francisco recordou que o pecado
social assume a forma de uma
“estrutura de pecado” na sociedade,
fazendo frequentemente parte de
uma «mentalidade dominante que
considera normal ou racional o que
ndo passa de egoismo e indiferenca.
Este fendmeno pode definir-se como
alienacdo social». [95] Torna-se
normal ignorar os pobres e viver
como se eles ndo existissem.
Apresenta-se como uma escolha


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html

razoavel organizar a economia
exigindo sacrificios ao povo, para
atingir certos objetivos que
interessam aos poderosos.
Entretanto, para os pobres restam
apenas promessas de “gotas” que
cairdo, até que uma nova crise global
os conduza de volta a situacdo na
qual estavam anteriormente. E uma
verdadeira alienacdo que leva a
encontrar apenas desculpas tedricas
e ndo a tentar resolver hoje os
problemas concretos daqueles que
sofrem. Ja o dizia Sao Jodo Paulo II:
«Alienada é a sociedade que, nas
suas formas de organizacdo social, de
producao e de consumo, torna mais
dificil a realizacdo deste dom e a
constituicdo dessa solidariedade
inter-humana». [96]

94. Devemos empenhar-nos cada vez
mais em resolver as causas
estruturais da pobreza. E uma
urgéncia que «ndo pode esperar; e
ndo apenas por uma exigéncia



pragmatica de obter resultados e
ordenar a sociedade, mas também
para a curar de uma mazela que a
torna fragil e indigna e que s6 podera
leva-la a novas crises. Os planos de
assisténcia, que acorrem a
determinadas emergéncias,
deveriam considerar-se apenas como
respostas provisorias». [97] A falta de
equidade «€é a raiz dos males sociais».
[98] Com efeito, «muitas vezes
constata-se que, realmente, 0s
direitos humanos ndo sdo iguais para
todos». [99]

95. Acontece que «no modelo “do
éxito” e “individualista” em vigor,
parece que ndo faz sentido investir
para que os lentos, fracos ou menos
dotados possam também singrar na
vida». [100] A pergunta que
reiteradamente surge € sempre a
mesma: os menos dotados ndo sao
seres humanos? Os mais fracos ndo
tém a nossa mesma dignidade?
Aqueles que nasceram com menos



possibilidades valem menos como
seres humanos e devem limitar-se
apenas a sobreviver? A resposta que
damos a estas perguntas determina o
valor das nossas sociedades e dela
também depende o nosso futuro: ou
reconquistamos a nossa dignidade
moral e espiritual ou caimos numa
espécie de poco de imundicie. Se ndo
pararmos a pensar as coisas a sério,
continuaremos, de forma explicita ou
dissimulada, a «legitimar o modelo
distributivo atual, no qual uma
minoria se julga com o direito de
consumir numa proporg¢ao que seria
impossivel generalizar, porque o
planeta ndo poderia sequer conter 0s
residuos de tal consumo». [101]

96. Entre as questdes estruturais que
nao se pode imaginar conseguir
resolver a partir de cima e que
exigem ser tratadas o mais
rapidamente possivel, conta-se a dos
lugares, espacos, casas e cidades
onde o0s pobres vivem e caminham.



Bem o sabemos: «Como sdo belas as
cidades que superam a desconfianca
doentia e integram os que sdo
diferentes, fazendo desta integracao
um novo fator de progresso! Como
sdo encantadoras as cidades que, ja
no seu projeto arquitetonico, estao
cheias de espacos que unem,
relacionam, favorecem o
reconhecimento do outro!». [102] Ao
mesmo tempo, «ndo podemos deixar
de considerar os efeitos da
degradacdo ambiental, do modelo
atual de desenvolvimento e da
cultura do descarte sobre a vida das
pessoas». [103] Com efeito, «a
deterioracdo do meio ambiente e a
da sociedade afetam de modo
especial os mais frageis do planeta».
[104]

97. Portanto, mesmo correndo o risco
de parecer “estupidos”, é tarefa de
todos os membros do Povo de Deus
fazer ouvir, ainda que de maneiras
diferentes, uma voz que desperte,



denuncie e se exponha. As estruturas
de injustica devem ser reconhecidas
e destruidas com a forca do bem,
através da mudanca de mentalidades
e também, com a ajuda da ciéncia e
da técnica, através do
desenvolvimento de politicas
eficazes na transformacdo da
sociedade. E preciso recordar sempre
que a proposta do Evangelho néo é
apenas a de uma relacdo individual e
intima com o Senhor. Ela é mais
ampla: «é o Reino de Deus (cf. Lc 4,
43); trata-se de amar a Deus, que
reina no mundo. Na medida em que
Ele conseguir reinar entre nos, a vida
social serd um espaco de
fraternidade, de justica, de paz, de
dignidade para todos. Por isso, tanto
0 anuncio como a experiéncia crista
tendem a provocar consequéncias
sociais. Procuremos o seu Reino».
[105]

98. Por fim, um documento que
inicialmente nao foi bem recebido



por todos, oferece-nos uma reflexao
sempre atual: «E frequente dirigir
aos defensores da “ortodoxia” a
acusacao de passividade, de
indulgéncia ou de cumplicidade
culpaveis frente a situagoes
intoleraveis de injustica e de regimes
politicos que mantém estas situacdes.
A conversdo espiritual, a intensidade
do amor a Deus e ao préximo, o zelo
pela justica e pela paz, o sentido
evangélico dos pobres e da pobreza,
sdo exigidos a todos, especialmente
aos pastores e aos responsaveis. A
preocupacdo pela pureza da fé ndo
subsiste sem a preocupacdo de dar a
resposta de um testemunho eficaz de
servico ao proximo e, em especial, ao
pobre e ao oprimido, através de uma
vida teologal integral». [106]

Os pobres como sujeitos

99. Um dom fundamental para o
caminho da Igreja universal é
representado pelo discernimento da



Conferéncia de Aparecida, na qual os
Bispos latino-americanos
explicitaram que a op¢ao
preferencial pelos pobres por parte
da Igreja «esta implicita na fé
cristologica naquele Deus que se fez
pobre por ndés, para enriquecer-nos
com a sua pobreza». [107] No
Documento, a missao é
contextualizada na atual situacdo de
um mundo globalizado, com os seus
novos e dramaticos desequilibrios,
[108] e, na Mensagem final, os Bispos
escrevem: «As agudas diferencas
entre ricos e pobres nos convidam a
trabalhar com maior empenho para
ser discipulos que sabem partilhar a
mesa da vida, mesa de todos os filhos
e filhas do Pai, mesa aberta,
inclusiva, na qual ndo falte ninguém.
Por isso reafirmamos nossa opcao
preferencial e evangélica pelos
pobres». [109]

100. Ao mesmo tempo, o documento,
ao aprofundar um tema ja presente



nas Conferéncias anteriores do
Episcopado da América Latina,
insiste na necessidade de considerar
as comunidades marginalizadas
como sujeitos capazes de criar
cultura prépria, mais do que como
objetos de beneficéncia. Isso implica
que tais comunidades tém o direito
de viver o Evangelho, celebrar e
comunicar a fé de acordo com os
valores presentes nas suas culturas.
A experiéncia da pobreza da-lhes a
capacidade de reconhecer aspectos
da realidade que outros ndo
conseguem ver e, por isso, a
sociedade precisa de as ouvir. O
mesmo vale para a Igreja, que deve
avaliar positivamente a maneira
“popular” delas viverem a fé. Um
bonito trecho do documento final de
Aparecida ajuda-nos a refletir sobre
este ponto, a fim de encontrar a
atitude correta: «S0 a proximidade
que nos faz amigos nos permite
apreciar profundamente os valores
dos pobres de hoje, seus legitimos



desejos e seu modo proprio de viver
a fé. [...] Dia a dia os pobres se fazem
sujeitos da evangelizacdo e da
promocdo humana integral: educam
seus filhos na fé, vivem constante
solidariedade entre parentes e
vizinhos, procuram constantemente
a Deus e dado vida ao peregrinar da
Igreja. A luz do Evangelho
reconhecemos sua imensa dignidade
e seu valor sagrado aos olhos de
Cristo, pobre como eles e excluido
como eles. A partir dessa experiéncia
cristd, compartilhamos com eles a
defesa de seus direitos». [110]

101. Tudo isto pressupde a presenca
de um aspecto na opcao pelos pobres
que devemos recordar
constantemente: com efeito, tal
opcao exige de nos «uma atengao
prestada ao outro [...]. Esta atencdo
amiga € o inicio duma verdadeira
preocupacdo pela sua pessoa e, a
partir dela, desejo procurar
efetivamente o seu bem. Isto implica



apreciar o pobre na sua bondade
propria, com o seu modo de ser, com
a sua cultura, com a sua forma de
viver a fé. O amor auténtico é
sempre contemplativo, permitindo-
nos servir o outro nao por
necessidade ou vaidade, mas porque
ele é belo, independentemente da
sua aparéncia [...]. Unicamente a
partir desta proximidade real e
cordial é que podemos acompanha-
los adequadamente no seu caminho
de libertagao». [111] Por esta razao,
dirijo um sincero agradecimento a
todos aqueles que escolheram viver
entre os pobres: aqueles que nao so
vao visita-los de vez em quando, mas
que vivem com eles e como eles. Esta
€ uma op¢ao que deve encontrar
lugar entre as formas mais elevadas
da vida evangeélica.

102. Nesta perspectiva, torna-se clara
a necessidade de «que todos nos
deixemos evangelizar» [112] pelos
pobres e reconhecamos «a misteriosa



sabedoria que Deus nos quer
comunicar através deles». [113]
Crescidos em extrema precariedade,
aprendendo a sobreviver nas
condi¢des mais adversas, confiando
em Deus com a certeza de que mais
ninguém os leva a sério, ajudando-se
mutuamente nos momentos mais
sombrios, os pobres aprenderam
muitas coisas que guardam no
mistério dos seus coracgdes. Aqueles
de entre nos que ndo fizeram
experiéncias semelhantes, de viver a
margem, certamente tém muito a
receber da fonte de sabedoria que é a
experiéncia dos pobres. SO
comparando as nossas queixas com
0s seus sofrimentos e privagoes é
possivel receber uma repreensdo que
nos convida a simplificar a vida.

Voltar ao indice




CAPITULOV

UM PERMANENTE DESAFIO

103. Escolhi recordar esta historia
bimilendria de atencao eclesial aos
pobres e com os pobres para mostrar
que ela é parte essencial do caminho
ininterrupto da Igreja. O cuidado
com os pobres faz parte da grande
Tradigdo da Igreja, como um farol de
luz que, a partir do Evangelho,
iluminou os coragdes e 0s passos dos
cristdos de todos os tempos. Portanto,
devemos sentir a urgéncia de
convidar todos a entrar neste rio de
luz e vida que provém do
reconhecimento de Cristo no rosto
dos necessitados e dos sofredores. O
amor pelos pobres é um elemento
essencial da historia de Deus conosco
e irrompe do proprio coragao da
Igreja como um apelo continuo ao
coracdo dos cristdos, tanto das suas
comunidades, como de cada um
individualmente. Enquanto Corpo de



Cristo, a Igreja sente como sua
propria “carne” a vida dos pobres,
que sdo parte privilegiada do povo a
caminho. Por isso, 0 amor aos pobres
—seja qual for a forma dessa pobreza
— é a garantia evangélica de uma
Igreja fiel ao coracdo de Deus.
Efetivamente, toda a renovacao
eclesial sempre teve entre as suas
prioridades esta atencao preferencial
pelos pobres, que se diferencia, tanto
nas motivac¢des como no estilo, da
atividade de qualquer outra
organizacao humanitaria.

104. O cristdo ndo pode considerar os
pobres apenas como um problema
social: eles sdo uma “questdo
familiar”. Pertencem “aos nossos”. A
relacdo com eles ndo pode ser
reduzida a uma atividade ou
departamento da Igreja. Como
ensina a Conferéncia de Aparecida,
«solicita-se dedicarmos tempo aos
pobres, prestar a eles amavel
atencdo, escuta-los com interesse,



acompanha-los nos momentos
dificeis, escolhé-los para
compartilhar horas, semanas ou anos
de nossa vida, e procurando, a partir
deles, a transformacdo de sua
situacdo. Nao podemos esquecer que
0 proprio Jesus prop0s isso com seu
modo de agir e com suas palavras».
[114]

Novamente o bom samaritano

105. A cultura dominante do inicio
deste milénio impele-nos a
abandonar os pobres ao seu proprio
destino, a ndo os considerar dignos
de atencdo e muito menos de apreco.
Na Enciclica Fratelli tutti, o Papa
Francisco convida-nos a refletir
sobre a parabola do bom samaritano
(cf. Lc 10, 25-37), precisamente para
aprofundar este ponto. Na parabola,
vemos que, diante daquele homem
ferido e abandonado a beira do
caminho, os que passam tém atitudes
diferentes. Apenas o bom samaritano


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html

cuida dele. Entdo, volta a pergunta
que interpela cada um de nds: «Com
quem te identificas? F uma pergunta
sem rodeios, direta e determinante: a
qual deles te assemelhas? Precisamos
de reconhecer a tentacdo que nos
cerca de se desinteressar dos outros,
especialmente dos mais frageis.
Digamos que crescemos em muitos
aspectos, mas somos analfabetos no
acompanhar, cuidar e sustentar os
mais frageis e vulneraveis das nossas
sociedades desenvolvidas.
Habituamo-nos a olhar para o outro
lado, passar a margem, ignorar as
situacOes até elas nos cairem
diretamente em cima». [115]

106. Faz-nos muito bem descobrir
que a historia do bom samaritano se
repete também hoje. Recordemos
uma situacdo dos nossos dias:
«Quando encontro uma pessoa a
dormir ao relento, numa noite fria,
posso sentir que este vulto seja um
imprevisto que me detém, um



delinquente ocioso, um obstaculo no
meu caminho, um aguilhdo molesto
para a minha consciéncia, um
problema que os politicos devem
resolver e talvez até um monte de
lixo que suja o espaco publico. Ou
entdo posso reagir a partir da fé e da
caridade e reconhecer nele um ser
humano com a mesma dignidade que
eu, uma criatura infinitamente
amada pelo Pai, uma imagem de
Deus, um irmdo redimido por Jesus
Cristo. Isto é ser cristdo! Ou poder-se-
a porventura entender a santidade
prescindindo deste reconhecimento
vivo da dignidade de todo o ser
humano?». [116] O que fez o bom
samaritano?

107. A pergunta torna-se urgente
porque nos ajuda a perceber uma
grave lacuna nas nossas sociedades e
também nas nossas comunidades
cristas. A verdade é que muitas
formas de indiferenca que
encontramos hoje em dia «sdo sinais



dum estilo de vida generalizado, que
se manifesta de varias maneiras,
porventura mais subtis. Além disso,
como estamos todos muito
concentrados nas nossas
necessidades, ver alguém que esta
mal incomoda-nos, perturba-nos,
porque nao queremos perder tempo
por culpa dos problemas alheios. Sdo
sintomas duma sociedade enferma,
pois procura construir-se de costas
para o sofrimento. E melhor néo cair
nesta miséria. Fixemos o modelo do
bom samaritano». [117] As palavras
finais da parabola evangélica — «Vai e
faz tu também o mesmo» ( Lc 10, 37)
—sdo um mandato que um cristdo
deve ouvir ressoar todos os dias no
seu coracao.

Um desafio inadiavel para a Igreja
de hoje

108. Numa época particularmente
dificil para a Igreja de Roma, quando
as institui¢oes imperiais estavam a



ruir sob a pressdo dos barbaros, o
Papa Sdo Gregorio Magno advertiu
assim os seus fiéis: «Todos os dias
podemos encontrar Lazaro, se o
procuramos, e todos os dias nos
deparamos com ele, mesmo sem o
procurar. Eis que os pobres que se
apresentam de forma insistente, a
fazer-nos pedidos, poderado um dia
interceder por nos. [...] Nao
desperdiceis, portanto, as
oportunidades de agir com
misericordia e ndo negligencieis os
remédios que recebestes». [118] Ele
desafiava corajosamente 0s
preconceitos disseminados contra o0s
pobres, como aquele que o0s
considerava responsaveis pela sua
propria miséria: «Quando virdes os
pobres a fazer algo repreensivel, ndo
os desprezeis nem desconfieis deles,
pois a fragua da pobreza talvez esteja
a purificar o que eles fazem
contraindo culpas, mesmo que muito
leves». [119] Com frequéncia, o bem-
estar torna-nos cegos, a ponto de



pensarmos que a nossa felicidade so
pode ser alcancada se conseguirmos
viver sem os outros. Nesse sentido, 0s
pobres podem ser para nos como
mestres silenciosos, reconduzindo o
nosso orgulho e a nossa arrogancia a
uma conveniente humildade.

109. Se é verdade que os pobres sdo
sustentados por aqueles que tém
meios econdmicos, certamente
também é possivel afirmar o
contrario. Esta é uma experiéncia
surpreendente, testemunhada pela
tradicdo cristd, e que se torna uma
verdadeira reviravolta na nossa vida
pessoal, quando percebemos que sdo
precisamente os pobres que nos
evangelizam. De que modo? No
siléncio da sua condicao, eles
colocam-nos diante da nossa
fraqueza. O idoso, por exemplo, com
a fragilidade do seu corpo, lembra-
nos a nossa vulnerabilidade, ainda
que a tentemos esconder por tras do
bem-estar ou das aparéncias. Além



disso, os pobres fazem-nos refletir
sobre a inconsisténcia daquele
orgulho agressivo com que muitas
vezes enfrentamos as dificuldades da
vida. Em suma, eles revelam a nossa
precariedade e o vazio de uma vida
aparentemente protegida e segura. A
este respeito, oucamos novamente
Sao Gregorio Magno: «Ninguém,
portanto, se sinta seguro dizendo:
“eu nao roubo os outros, mas
usufruo apenas dos bens recebidos
licitamente”, pois o rico epuldo ndo
foi punido porque quis para si os
bens alheios, mas por se ter
descuidado de si mesmo depois de
ter recebido tantas riquezas. A sua
condenacao ao inferno foi
determinada porque, na felicidade,
ndo conservou o sentimento do
temor, tornou-se arrogante pelos
dons recebidos e ndo teve qualquer
sentimento de compaixdo». [120]

110. Para nos, cristdos, a questdo dos
pobres remete-nos a esséncia da



nossa fé. A opcao preferencial pelos
pobres, ou seja, 0 amor que a Igreja
tem por eles, como ensinava Sao Jodo
Paulo II, «é decisivo e pertence a sua
constante tradicdo, impele-a a dirigir-
se ao mundo no qual, apesar do
progresso técnico-econémico, a
pobreza ameaca assumir formas
gigantescas». [121] A realidade é que,
para os cristdos, os pobres ndo sdo
uma categoria socioldgica, mas a
propria carne de Cristo. Com efeito,
ndo basta limitar-se a enunciar de
modo genérico a doutrina da
encarnacao de Deus. Para entrar
verdadeiramente neste mistério, é
preciso especificar que o Senhor se
faz carne que tem fome e sede, que
estd doente e na prisdo. «A Igreja
pobre para os pobres comeca pelo
dirigir-se a carne de Cristo. Se nos
fixarmos na carne de Cristo,
comecamos a compreender qualquer
coisa, a compreender o que € esta
pobreza, a pobreza do Senhor. E isso
nao é facil!». [122]



111. O coracdo da Igreja, por sua
propria natureza, € solidario com os
pobres, excluidos e marginalizados,
com todos aqueles que sdo
considerados “descartaveis” pela
sociedade. Os pobres ocupam um
lugar central na Igreja, porque
«deriva da nossa fé em Cristo, que se
fez pobre e sempre se aproximou dos
pobres e marginalizados, a
preocupacdo pelo desenvolvimento
integral dos mais abandonados da
sociedade». [123] No coracgdo de cada
fiel encontra-se «a exigéncia de ouvir
este clamor [que] deriva da propria
obra libertadora da graca em cada
um de nos, pelo que nao se trata de
uma missdo reservada apenas a
alguns». [124]

112. Por vezes, em alguns
movimentos ou grupos cristaos, nota-
se a falta ou mesmo a auséncia de
compromisso pelo bem comum da
sociedade e, em particular, pela
defesa e promocdo dos mais fracos e



desfavorecidos. A este respeito, €
preciso recordar que a religido,
especialmente a crista, ndo pode ser
confinada a esfera privada, como se
os fiéis ndo devessem interessar-se
também pelos problemas
relacionados com a sociedade civil e
pelos acontecimentos que dizem
respeito aos cidadaos. [125]

113. Na realidade, «qualquer
comunidade da Igreja, na medida em
que pretender subsistir tranquila
sem se ocupar criativamente nem
cooperar de forma eficaz para que os
pobres vivam com dignidade e haja a
inclusao de todos, correra também o
risco da sua dissolucdo, mesmo que
fale de temas sociais ou critique os
Governos. Facilmente acabara
submersa pelo mundanismo
espiritual, dissimulado em praticas
religiosas, reunides infecundas ou
discursos vazios». [126]



114. Nao estamos a falar apenas da
assisténcia e do necessario
compromisso com a justica. Os fiéis
devem responder também por uma
outra forma de incoeréncia em
relacdo aos pobres. Na verdade, «a
pior discriminacgdo que sofrem os
pobres é a falta de cuidado espiritual
[...]. A opcdo preferencial pelos
pobres deve traduzir-se,
principalmente, numa solicitude
religiosa privilegiada e prioritaria».
[127] Todavia, tal atencao espiritual
aos pobres é posta em causa por
certos preconceitos, mesmo por parte
de cristdos, porque nos sentimos
mais a vontade sem os pobres. Ha
quem continue a dizer: “O nosso
dever é rezar e ensinar a verdadeira
doutrina”. Mas, desvinculando este
aspecto religioso da promocao
integral, acrescentam que so 0
Governo deveria cuidar deles, ou que
seria melhor deixa-los na miséria e
ensinar-lhes antes a trabalhar. Além
disso, assumem-se, as vezes, critérios



pseudocientificos para dizer que a
liberdade do mercado levara
naturalmente a solucao do problema
da pobreza. Ou ainda, opta-se por
uma pastoral das ditas elites,
defendendo-se que, em vez de perder
tempo com os pobres, é melhor
cuidar dos ricos, dos poderosos e dos
profissionais, para que, através deles,
seja possivel alcancar solucdes mais
eficazes. E facil perceber a
mundanidade que se esconde por
tras destas opinides: elas levam-nos a
olhar para a realidade com critérios
superficiais e desprovidos de
qualquer luz sobrenatural,
privilegiando relagdes que nos
tranquilizam e buscando privilégios
que nos favorecem.

Doar ainda hoje

115. Convém dizer uma ultima
palavra sobre a esmola, que hoje ndo
goza de boa fama, frequentemente
nem mesmo entre os cristdos. Ndo so



€ raramente praticada, como as vezes
é até desprezada. Por um lado,
reafirmo que o auxilio mais
importante para uma pessoa pobre é
ajuda-la a ter um bom trabalho, para
que possa ter uma vida mais
condizente com a sua dignidade,
desenvolvendo as suas capacidades e
oferecendo o seu esforco pessoal. O
certo é que «a falta de trabalho é
muito mais do que a falta de uma
fonte de renda para poder viver. O
trabalho é isto, mas é também muito
mais. Ao trabalhar tornamo-nos mais
pessoas, a nossa humanidade
floresce, os jovens s se tornam
adultos quando trabalham. A
Doutrina Social da Igreja considera o
trabalho humano como participagao
na criacdo que continua todos os
dias, inclusive gracas as maos, a
mente e ao coracao dos
trabalhadores». [128] Por outro lado,
se ainda ndo existe essa possibilidade
concreta, ndo devemos correr o risco
de deixar uma pessoa abandonada a



propria sorte, sem o indispensavel
para viver dignamente. Assim, a
esmola continua a ser um momento
necessario de contato, encontro e
identificacdo com a condic¢do do
outro.

116. Para quem ama
verdadeiramente, é evidente que a
esmola ndo isenta as autoridades
competentes das suas
responsabilidades, nem elimina o
empenho organizativo das
institui¢Bes, muito menos substitui a
legitima luta pela justica. Ela
convida, porém, a parar e a olhar nos
olhos a pessoa pobre, tocando-a e
partilhando com ela algo do que se
tem. Em todo o caso, a esmola,
mesmo que pequena, infunde pietas
numa vida social em que todos se
preocupam com 0 seu proprio
interesse pessoal. Diz o livro dos
Provérbios: «O homem de olhar
generoso serd abencoado, porque da
do seu pdo ao pobre» (Pr 22, 9).



117. Tanto o Antigo como o Novo
Testamento contém verdadeiros
hinos a esmola: «Todavia, sé
generoso para com o miseravel, e
ndo o facas esperar pela esmola. [...]
Encerra a tua esmola nos teus
celeiros, e ela te livrara de todo o
mal» (Sir 29, 8.12). E Jesus retoma
este ensinamento: «Vendei 0s vOss0s
bens e dai-os de esmola. Arranjai
bolsas que ndo envelhecam, um
tesouro inesgotavel no Céu» (Lc 12,
33).

118. A S&o Jodo Criséstomo atribuia-
se a seguinte exortacdo: «A esmola é
a asa da oracdo. Se ndo acrescentares
uma asa a tua oracdao, ela mal podera
voar». [129] E Sdo Gregorio de
Nazianzo concluia uma das suas
famosas oracdes com estas palavras:
«Se, portanto, me ouvirdes enquanto
€ tempo, 0 servos de Cristo, irmdos e
coerdeiros, visitemos Cristo,
cuidemos de Cristo, alimentemos
Cristo, vistamos Cristo, acolhamos



Cristo, honremos Cristo: ndo apenas
com uma refeicdo, como alguns; nao
apenas com perfumes, como Maria;
ndo apenas com um tumulo, como
José de Arimatéia; ndo apenas com 0s
ritos para a sepultura, como
Nicodemos, que amava Cristo apenas
pela metade; ndo apenas com ouro,
incenso e mirra, como os Magos;
mas, visto que o Senhor quer
misericordia e ndo sacrificio [...]
oferecamos esta aos pobres, para
que, quando partirmos deste mundo,
sejamos acolhidos por eles nos
templos eternos». [130]

119. O amor e as convic¢des mais
profundas devem ser alimentados, e
isso faz-se com gestos. Permanecer
no mundo das ideias e das
discussoes, sem gestos pessoais,
frequentes e sinceros, sera a ruina
dos nossos sonhos mais preciosos.
Por esta simples razdo, como
cristdos, ndo renunciamos a esmola.
Um gesto que pode ser feito de varias



maneiras, e podemos tentar fazer de
forma mais eficaz, mas que deve ser
feito. E sera sempre melhor fazer
alguma coisa do que ndo fazer nada.
Em todo o caso, tocar-nos-a o
coracdo. Nao serd a solucdo para a
pobreza no mundo, que deve ser
procurada com inteligéncia,
tenacidade e compromisso social.
Mas precisamos de praticar a esmola
para tocar a carne sofredora dos
pobres.

120. O amor cristdo supera todas as
barreiras, aproxima os que estdo
distantes, une os estranhos, torna
familiares os inimigos, atravessa
abismos humanamente insuperaveis,
entra nos meandros mais reconditos
da sociedade. Por sua natureza, o
amor cristdo é profético, realiza
milagres, ndo tem limites: é para o
impossivel. O amor é sobretudo uma
forma de conceber a vida, um modo
de a viver. Assim, uma Igreja que
ndo coloca limites ao amor, que nao



conhece inimigos a combater, mas
apenas homens e mulheres a amar, é
a Igreja de que o mundo hoje precisa.

121. Quer através do vosso trabalho,
quer através do vosso empenho em
mudar as estruturas sociais injustas,
quer através daquele gesto de ajuda
simples, muito pessoal e proximo,
sera possivel que aquele pobre sinta
serem para ele as palavras de Jesus:
«Eu te amei» (Ap 3, 9).

Dado em Roma, junto de Sédo Pedro, a
4 de outubro — Memoria liturgica de
Sao Francisco de Assis — do ano 2025,
primeiro do meu Pontificado.

LEAO PP. XIV

Voltar ao indice




Notas

[1] Francisco, Carta enc. Dilexit nos
(24 de outubro de 2024), 170: AAS 116
(2024), 1422.

[2] Ibid., 171: AAS 116 (2024),
1422-1423.

[3] Idem, Exort. ap. Gaudete et
exsultate (19 de marco de 2018), 96:
AAS 110 (2018), 1137.

[4] Francisco, Encontro com os
representantes dos meios de
comunicacdo social (16 de marco de
2013): AAS 105 (2013), 381.

[5]]. Bergoglio — A. Skorka, Sobre el
cielo y la tierra (Buenos Aires 2013),
214.

[6] Sdo Paulo VI, Homilia na Missa
por ocasido da ultima Sessdo Publica
do Concilio Ecuménico Vaticano II (7
de dezembro de 1965): AAS 58 (1966),
55-56.


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#170
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#171
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#Por_fidelidade_ao_Mestre
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#Por_fidelidade_ao_Mestre
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2013/march/documents/papa-francesco_20130316_rappresentanti-media.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2013/march/documents/papa-francesco_20130316_rappresentanti-media.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2013/march/documents/papa-francesco_20130316_rappresentanti-media.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/speeches/1965/documents/hf_p-vi_spe_19651207_epilogo-concilio.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/speeches/1965/documents/hf_p-vi_spe_19651207_epilogo-concilio.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/speeches/1965/documents/hf_p-vi_spe_19651207_epilogo-concilio.html

[7] Cf. Francisco, Exort. ap. Evangelii
gaudium (24 de novembro de 2013),
187: AAS 105 (2013), 1098.

[8] Ibid., 212: AAS 105 (2013), 1108.

[9] Idem, Carta enc. Fratelli tutti (3 de
outubro de 2020), 23: AAS 112 (2020),
977.

[10] Ibid, 21: AAS 112 (2020), 976.

[11] Conselho das Comunidades
Europeias, Decisdo (85/8/CEE)
relativa a uma a¢do comunitaria
especifica de luta contra a pobreza
(19 de dezembro de 1984), art. 1, § 2:
Jornal Oficial das Comunidades
Europeias, N° L 2/24.

[12] Cf. S@o Jodo Paulo II, Catequese
na Audiéncia Geral (27 de outubro de
1999): I’Osservatore Romano (ed.
semanal em portugués de 30 de
outubro de 1999), 24.


http://vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Unidos_a_Deus,_ouvimos_um_clamor
http://vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Unidos_a_Deus,_ouvimos_um_clamor
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#23

[13] Francisco, Exort. ap. Evangelii
gaudium (24 de novembro de 2013),
197: AAS 105 (2013), 1102.

[14] Cf. Idem, Mensagem para o V Dia
Mundial dos Pobres (13 de junho de
2021), 3: AAS 113 (2021), 691: «Jesus
ndo so estad do lado dos pobres, mas
partilha com eles a mesma sorte. Isto
constitui um forte ensinamento
também para os seus discipulos de
todos os tempos».

[15] Idem, Exort. ap. Evangelii
gaudium (24 de novembro de 2013),
186: AAS 105 (2013), 1098.

[16] Idem, Exort. ap. Gaudete et
exsultate (19 de marco de 2018), 95:
AAS 110 (2018), 1137.

[17] Ibid., 97: AAS 110 (2018), 1137.

[18] Idem, Exort. ap. Evangelii
gaudium (24 de novembro de 2013),
194: AAS 105 (2013), 1101.


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#O_lugar_privilegiado_dos_pobres_no_povo_de_Deus
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#O_lugar_privilegiado_dos_pobres_no_povo_de_Deus
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#II._A_inclus%C3%A3o_social_dos_pobres
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#II._A_inclus%C3%A3o_social_dos_pobres
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#A_grande_regra_de_comportamento
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#A_grande_regra_de_comportamento
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Fidelidade_ao_Evangelho,_para_n%C3%A3o_correr_em_v%C3%A3o
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Fidelidade_ao_Evangelho,_para_n%C3%A3o_correr_em_v%C3%A3o

[19] Francisco, Encontro com os
representantes dos meios de
comunicacao social (16 de marco de
2013): AAS 105 (2013), 381.

[20] Conc. Ecum. Vaticano II, Const.
dogm. Lumen Gentium, 8.

[21] Francisco, Exort. Ap. Evangelii
gaudium (24 de novembro de 2013),
48: AAS 105 (2013), 1040.

[22] Neste capitulo proporemos
alguns destes exemplos de santidade,
que ndo pretendem ser exaustivos,
mas ser uma representacio do
cuidado com os pobres que sempre
marcou a presenca da Igreja no
mundo. Uma detalhada reflexdo
sobre a historia desta atencdo
eclesial aos mais pobres encontra-se
no livro de V. Paglia, Storia della
poverta (Mildo 2014).

[23] Cf. Santo Ambradsio, De officiis
ministrorum I, cap. 41, 205-206: CCSL


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2013/march/documents/papa-francesco_20130316_rappresentanti-media.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2013/march/documents/papa-francesco_20130316_rappresentanti-media.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2013/march/documents/papa-francesco_20130316_rappresentanti-media.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#V._Uma_m%C3%A3e_de_cora%C3%A7%C3%A3o_aberto
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#V._Uma_m%C3%A3e_de_cora%C3%A7%C3%A3o_aberto

15 (Turnhout 2000), 76-77; 11, cap. 28,
140-143: CCSL 15, 148-149.

[24] Ibid. II, cap. 28, 140: CCSL 15,
148.

[25] Ibidem.

[26] Ibid. II, cap. 28, 142: CCSL 15,
148.

[27] Santo Inacio de Antioquia,
Epistula ad Smyrnaeos, 6, 2: SCh
10bis (Paris 2007), 136-138.

[28] S&o Policarpo, Epistula ad
Philippenses, 6, 1: SCh 10bis, 186.

[29] S&o Justino, Apologia prima, 67,
6-7: SCh 507 (Paris 2006), 310.

[30] S&o Jodo Crisostomo, Homiliae in
Matthaeum, 50, 3: PG 58 (Paris 1862),
508.

[31] Ibid., 50, 4: PG 58, 509.



[32] Idem, Homiliae in Epistula ad
Hebraeos, 11, 3: PG 63 (Paris 1862),
94.

[33] Idem, Homilia II De Lazaro, 6:
PG 48 (Paris 1862), 992.

[34] Santo Ambrdsio, De Nabuthae,
12, 53: CSEL 32/2 (Praga-Viena-
Leipzig 1897), 498.

[35] Santo Agostinho, Enarrationes in
Psalmos, 125, 12: CSEL 95/3 (Viena
2001), 181.

[36] Idem, Sermo LXXXVI, 5: CCSL
41Ab (Tournhout 2019), 411-412.

[37] Pseudoagostinho, Sermo
CCCLXXXVIII, 2: PL 39 (Paris 1862),
1700.

[38] Sao Cipriano, De mortalitate,
16:CCSL 3A (Turnhout 1976), 25.

[39] Francisco, Mensagem para o XXX
Dia Mundial do Doente (10 de



dezembro de 2021), 3: AAS114 (2022),
51.

[40] Sdo Camilo de Lélis, Regras da
Companhia dos Servos dos Enfermos,
27: M. Vanti (ed.), Scritti di San
Camillo de Lellis (Milao 1965), 67.

[41] Santa Luisa de Marillac, Carta as
Irmas Claude Carré e Marie Gaudoin

(28 de novembro de 1657): E. Charpy

(ed.), Sainte Louise de Marillac, Ecrits
(Paris 1983), 576.

[42] Sdo Basilio Magno, Regulae
fusius tractatae, 37, 1: PG 31 (Paris
1857), 1009 c-d.

[43] Regula Benedicti, 53, 15: SCh 182
(Paris 1972), 614.

[44] S&o Jodo Cassiano, Collationes
XIV, 10: CSEL 13 (Viena 2004), 410.

[45] Bento XVI, Catequese na
Audiéncia Geral (21 de outubro de
2009): L’Osservatore Romano (ed.



semanal em portugués de 24 de
outubro de 2009), 32.

[46] Cf. Inocéncio III, Bula Operante
divinee dispositionis — Regra
primitiva dos Trinitarios(17 de
dezembro de 1198), 2: J. L.
Aurrecoechea — A. Moldon (eds.),
Fuentes historicas de la Orden
Trinitaria - s. XII -XV (Cordoba 2003),
6: «Todos os bens, de onde quer que
licitamente provenham, os dividam
em trés partes iguais; e enquanto
duas partes serdo suficientes,
realizem com elas obras de
misericordia, junto a um moderado
sustento de si mesmo e dos
domésticos, que por necessidade
estao a seu servico. Porém, a terceira
parte seja reservada para a redencao
dos cativos por causa de sua fé em
Cristo».

[47] Cf. Constitui¢cOes da Ordem dos
Mercedarios, n. 14: Orden de la
Bienaventurada Virgen Maria de las



Mercedes, Regla y Constituciones
(Roma 2014), 53: «Para cumprir essa
missdo, animados pela caridade, nos
consagramos a Deus com um voto
peculiar, chamado de Redencéo, em
virtude do qual prometemos dar a
vida como Cristo a entregou por nos,
se for necessario, para salvar os
cristdos que se encontram em
extremo perigo de perder sua fé, nas
novas formas de cativeiro».

[48] Cf. Sdo Jodo Batista da
Conceicdo, La regla de la Orden de la
Santisima Trinidad, XX, 1: BAC Maior
60 (Madri 1999), 90: «Nisto os pobres
e cativos sao semelhantes a Cristo,
em quem sao depositadas as penas
do mundo [...]. A eles, esta santa
Ordem da Santissima Trindade
convoca e convida a que venham
beber da agua do Salvador, o que
quer dizer que, se Cristo suspenso na
cruz foi redencdo e salvacao para os
homens, a Ordem tomou esta
redencdo e a quer distribuir aos



pobres e salvar e libertar aos
cativos».

[49] Cf. Idem , El recogimiento
interior, XL, 4: BAC Maior 48 (Madri
1995), 689: «O livre arbitrio faz do
homem livre e senhor entre todas as
criaturas, mas, valha-me Deus!,
quantos sdo 0s que, por esse
caminho, tornam-se escravos e
cativos do demaonio, presos e
acorrentados por suas paixdes e
concupiscéncias».

[50] Francisco, Mensagem para o
XLVIII Dia Mundial da Paz (8 de
dezembro de 2014), 3: AAS 107
(2015), 69.

[51] Idem, Encontro com os agentes
penitencidrios, detentos e
voluntarios (Verona, 18 de maio de
2024): AAS 116 (2024), 766.

[52] Honorio III, Bula Solet annuere -
Regula bullata (29 de novembro de



1223), cap. VI: SCh 285 (Paris 1981),
192.

[53] Cf. Gregorio IX, Bula Sicut
manifestum est (17 de setembro de
1228), 7: SCh, 325 (Paris 1985), 200:
«Sicut igitur supplicastis, altissimae
paupertatis propositum vestrum
favore apostolico roboramus,
auctoritate vobis praesentium
indulgentes, ut recipere possessiones
a nullo compelli possitis».

[54] Cf. S. Tugwell (ed.), Early
Dominicans. Selected Writings
(Mahwah 1982), 16-19.

[55] Tomas de Celano, Vita Secunda —
pars prima, cap. IV, 8: AnalFranc 10
(Florenca 1941), 135.

[56] Francisco, Discurso ap0s a visita
a tumba do Pe. Lorenzo Milani
(Barbiana, 20 de junho de 2017), 2:
AAS 109 (2017), 745.



[S57] Sdo Jodo Paulo II, Discurso aos
participantes no Capitulo Geral dos
Clérigos Regulares Pobres da Madre
de Deus das Escolas Pias (5 de junho
de 1997), 2: I’Osservatore Romano
(ed. semanal em portugués de 19 de
junho de 1997), 5.

[58] Ibidem.

[59] Idem, Homilia na Missa de
Canonizacao (18 de abril de 1999):
AAS 91 (1999), 930.

[60] Cf. Idem, Carta Iuvenum Patris
(31 de janeiro de 1988), 9: AAS 80
(1988), 976.

[61] Cf. Francisco, Discurso aos
participantes no Capitulo Geral do
Instituto da Caridade (1° de outubro
de 2018): L’Osservatore Romano (ed.
semanal em portugués de 6 de
novembro de 2018), 11.



[62] Idem, Homilia na Missa de
Canonizacdo (9 de outubro de 2022):
AAS 114 (2022), 1338.

[63] Sdo Jodo Paulo II, Mensagem a
Congregacao das Missiondrias do
Sagrado Coracdo (31 de maio de
2000), 3:L’Osservatore Romano (ed.
semanal em portugués de 29 de julho
de 2000), 2.

[64] Cf. Pio XII, Breve ap. Superiore
iam aetate (8 de setembro de 1950):
AAS 43 (1951), 455-456.

[65] Francisco, Mensagem para o CV
Dia Mundial do Migrante e do
Refugiado (27 de maio de 2019): AAS
111 (2019), 911.

[66] Idem, Mensagem para o C Dia
Mundial do Migrante e do Refugiado
(5 de agosto de 2013): AAS 105 (2013),
930.

[67] Santa Teresa de Calcuta,
Discurso de aceitacdo do Prémio



Nobel da Paz (Oslo, 10 de dezembro
de 1979): Idem, Aimer jusqu’a en
avoir mal (Lido 2017), 19-20.

[68] S&o Jodo Paulo II, Discurso aos
peregrinos vindos a Roma para a
Beatificacdo de Madre Teresa de
Calcuta (20 de outubro de 2003), 3:
[’Osservatore Romano (ed. semanal
em portugués de 25 de outubro de
2003), 4.

[69] Francisco, Homilia na Missa de
Canonizacéo (13 de outubro de 2019):
AAS 111 (2019), 1712.

[70] S&o Joao Paulo II, Carta ap. Novo
millennio ineunte (6 de janeiro de
2001), 49: AAS 93 (2001), 302.

[71] Francisco, Exort. ap. Christus
vivit (25 de margo de 2019), 231: AAS
111 (2019), 458.

[72] Idem, Discurso aos participantes
do Encontro mundial dos
movimentos populares (28 de



outubro de 2014): AAS 106 (2014),
851-852.

[73] Ibid.: AAS 106 (2014), 859.

[74] Idem, Discurso aos participantes
do Encontro mundial dos
movimentos populares (5 de
novembro de 2016): L’Osservatore
Romano (ed. semanal em portugués
de 10 de novembro de 2016), 12.

[75] Ibidem.

[76] Sdo Jodo XXIII, Radiomensagem
a todos os fiéis do mundo a um més
da abertura do Concilio Ecuménico
Vaticano II (11 de setembro de 1962):
AAS 54 (1962), 682.

[77] G. Lercaro, Intervencdo na XXXV
Congregacao Geral do Concilio
Ecuménico Vaticano II (6 de
dezembro de 1962), 2: AS I/1V,
327-328.

[78] Ibid., 4: AS I/IV, 329.



[79] Istituto per le Scienze Religiose
(ed.), Per la forza dello Spirito.
Discorsi conciliari del Card. Giacomo
Lercaro (Bolonha 1984), 115.

[80] S&o Paulo VI, Alocucdo na solene
inauguracao da II sessdo do Concilio
Ecuménico Vaticano II (29 de
setembro de 1963): AAS 55 (1963),
857.

[81] Idem, Catequese na Audiéncia
Geral (11 de novembro de 1964):
Insegnamenti di Paolo VI, IT (1964),
984.

[82] Conc. Ecum. Vaticano II, Const.
past. Gaudium et spes, 69.71.

[83] Sdo Paulo VI, Carta enc.
Populorum progressio (26 de marco
de 1967), 23: AAS 59 (1967), 269.

[84] Cf. ibid., 4: AAS 59 (1967), 259.

[85] S&o Jodo Paulo II, Carta enc.
Sollicitudo rei socialis (30 de


https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html

dezembro de 1987), 42: AAS 80
(1988), 572.

[86] Ibid.: AAS 80 (1988), 573.

[87] Idem, Carta enc. Laborem
exercens (14 de setembro de 1981), 3:
AAS 73 (1981), 584.

[88] Bento XVI, Carta enc. Caritas in
veritate (29 de junho de 2009), 7: AAS
101 (2009), 645.

[89] Ibid., 27: AAS 101 (2009), 661.

[90] IT Conferéncia Geral do
Episcopado Latino-Americano e do
Caribe, Documento de Medellin (24
de outubro de 1968), 14, n. 7: CELAM,
Medellin — Conclusiones (Lima 2005),
131-132.

[91] Francisco, Exort. ap. Evangelii
gaudium (24 de novembro de 2013),
202: AAS 105 (2013), 1105.

[92] Ibid., 205: AAS 105 (2013), 1106.


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Economia_e_distribui%C3%A7%C3%A3o_das_entradas
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Economia_e_distribui%C3%A7%C3%A3o_das_entradas
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Economia_e_distribui%C3%A7%C3%A3o_das_entradas

[93] Ibid., 190: AAS 105 (2013), 1099.
[94] Ibid., 56: AAS 105 (2013), 1043.

[95] Idem, Carta enc. Dilexit nos (24
de outubro de 2024), 183: AAS 116
(2024), 1427.

[96] S&o Jodo Paulo II, Carta enc.
Centesimus annus (1° de maio de
1991), 41: AAS 83 (1991), 844-845.

[97] Francisco, Exort. ap. Evangelii
gaudium (24 de novembro de 2013),
202: AAS 105 (2013), 1105.

[98] Ibidem.

[99] Idem, Carta enc. Fratelli tutti (3
de outubro de 2020), 22: AAS 112
(2020), 976.

[100] Idem, Exort. ap. Evangelii
gaudium (24 de novembro de 2013),
209: AAS 105 (2013), 1107.


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Unidos_a_Deus,_ouvimos_um_clamor
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#N%C3%A3o_%C3%A0_nova_idolatria_do_dinheiro
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#183
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Economia_e_distribui%C3%A7%C3%A3o_das_entradas
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Economia_e_distribui%C3%A7%C3%A3o_das_entradas
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#22
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Cuidar_da_fragilidade
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Cuidar_da_fragilidade

[101] Idem, Carta enc. Laudato si’ (24
de maio de 2015), 50: AAS 107 (2015),
866.

[102] Idem, Exort. ap. Evangelii
gaudium (24 de novembro de 2013),
210: AAS 105 (2013), 1107.

[103] Idem, Carta enc. Laudato si’ (24
de maio de 2015), 43: AAS 107 (2015),
863.

[104] Ibid., 48: AAS 107 (2015), 865.

[105] Idem, Exort. ap. Evangelii
gaudium (24 de novembro de 2013),
180: AAS 105 (2013), 1095.

[106] Congregacdo para a Doutrina
da Fé, Instrucdo sobre alguns
aspectos da “Teologia da
libertacdo” (6 de agosto de 1984), XI,
18: AAS 76 (1984), 907-908.

[107] V Conferéncia Geral do
Episcopado Latino-Americano e do
Caribe, Documento de Aparecida (29


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Cuidar_da_fragilidade
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Cuidar_da_fragilidade
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#O_Reino_que_nos_solicita
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#O_Reino_que_nos_solicita

de junho de 2007), n. 392 (Sdo Paulo
2007), p. 177. Cf. Bento XVI, Discurso
na sessdo inaugural dos trabalhos da
V Conferéncia Geral do Episcopado
Latino-Americano e do Caribe (13 de
maio de 2007), 3: AAS 99 (2007), 450.

[108] Cf. V Conferéncia Geral do
Episcopado Latino-Americano e do
Caribe, Documento de Aparecida (29
de junho de 2007), nn. 43-87, pp.
31-47.

[109] Idem, Mensagem final (29 de
maio de 2007), n. 4 (Sdo Paulo 2007),
p- 271.

[110] Idem, Documento de Aparecida
(29 de junho de 2007), n. 398, p. 180.

[111] Francisco, Exort. ap. Evangelii
gaudium (24 de novembro de 2013),
199: AAS 105 (2013), 1103-1104.

[112] Ibid., 198: AAS 105 (2013), 1103.

[113] Ibidem.


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#O_lugar_privilegiado_dos_pobres_no_povo_de_Deus
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#O_lugar_privilegiado_dos_pobres_no_povo_de_Deus
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#O_lugar_privilegiado_dos_pobres_no_povo_de_Deus
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#O_lugar_privilegiado_dos_pobres_no_povo_de_Deus

[114] V Conferéncia Geral do
Episcopado Latino-Americano e do
Caribe, Documento de Aparecida (29
de junho de 2007), n. 397, p. 179.

[115] Francisco, Carta enc. Fratelli
tutti (3 de outubro de 2020), 64: AAS
112 (2020), 992.

[116] Idem, Exort. ap. Gaudete et
exsultate (19 de margo de 2018), 98:
AAS 110 (2018), 1137.

[117] Idem, Carta enc. Fratelli tutti (3
de outubro de 2020), 65-66: AAS 112
(2020), 992.

[118] Sdo Gregorio Magno, Homilia
40, 10: SCh 522 (Paris 2008), 552.554.

[119] Ibid., 6: SCh 522, 546.
[120] Ibid., 3: SCh 522, 536.

[121] S&o Jodo Paulo II, Carta enc.
Centesimus annus (1° de maio de
1991), 57: AAS 83 (1991), 862-863.


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#64
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#64
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#Por_fidelidade_ao_Mestre
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#Por_fidelidade_ao_Mestre
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#65

[122] Francisco, Vigilia de
Pentecostes com os movimentos
eclesiais (18 de maio de 2013):
L’Osservatore Romano (ed. semanal
em portugués de 26 de maio de
2013), 11.

[123] Idem, Exort. ap. Evangelii
gaudium (24 de novembro de 2013),
186: AAS 105 (2013), 1098.

[124] Ibid., 188: AAS 105 (2013), 1099.

[125] Cf. ibid., 182-183: AAS 105
(2013), 1096-1097.

[126] Ibid., 207: AAS 105 (2013), 1107.
[127] Ibid., 200: AAS 105 (2013), 1104.

[128] Idem, Discurso por ocasido do
encontro com o mundo do trabalho
na fabrica ILVA de Génova (27 de

maio de 2017): AAS 109 (2017), 613.

[129] Pseudocris6stomo, Homilia de
jejunio et eleemosyna: PG 48, 1060.


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#II._A_inclus%C3%A3o_social_dos_pobres
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#II._A_inclus%C3%A3o_social_dos_pobres
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#II._A_inclus%C3%A3o_social_dos_pobres
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#A_doutrina_da_Igreja_sobre_as_quest%C3%B5es_sociais
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Economia_e_distribui%C3%A7%C3%A3o_das_entradas
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#O_lugar_privilegiado_dos_pobres_no_povo_de_Deus

[130] Sao Gregorio Nazianzeno,
Oratio XIV, 40: PG 35 (Paris 1886),
910.

Papa Ledo XIV

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/dilexi-te-
exortacao-apostolica-sobre-o-amor-
para-com-os-pobres/ (09/02/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/article/dilexi-te-exortacao-apostolica-sobre-o-amor-para-com-os-pobres/
https://opusdei.org/pt-pt/article/dilexi-te-exortacao-apostolica-sobre-o-amor-para-com-os-pobres/
https://opusdei.org/pt-pt/article/dilexi-te-exortacao-apostolica-sobre-o-amor-para-com-os-pobres/
https://opusdei.org/pt-pt/article/dilexi-te-exortacao-apostolica-sobre-o-amor-para-com-os-pobres/

	«Dilexi te»: Exortação Apostólica sobre o amor para com os pobres
	Descarregar a Exortação Apostólica «Dilexi te» em formato digital
	Nota explicativa
	Índice
	CAPÍTULO I  ALGUMAS PALAVRAS INDISPENSÁVEIS
	CAPÍTULO II  DEUS ESCOLHE OS POBRES
	CAPÍTULO III  UMA IGREJA PARA OS POBRES
	CAPÍTULO IV  UMA HISTÓRIA QUE CONTINUA
	CAPÍTULO V  UM PERMANENTE DESAFIO
	Notas


