
opusdei.org

«Dilexi te»:
Exortação
Apostólica sobre o
amor para com os
pobres

Livro eletrónico gratuito sobre
a primeira Exortação Apostólica
do Papa Leão XIV. Trata-se de
um trabalho iniciado pelo seu
predecessor, o Papa Francisco,
sobre o tema do serviço aos
pobres, no rosto dos quais
encontramos “o sofrimento dos
inocentes”. Nesta carta, o Papa
sublinha o vínculo inseparável
que existe entre a fé e a
proximidade aos pobres.



16/10/2025

Descarregar a Exortação
Apostólica «Dilexi te» em
formato digital

ePub ► Exortação Apostólica
«Dilexi te»
Mobi ► Exortação Apostólica
«Dilexi te»
PDF ► Exortação Apostólica
«Dilexi te»
Apple Books ► Exortação
Apostólica «Dilexi te»
Google Play Book ► Exortação
Apostólica «Dilexi te»

• 

• 

• 

• 

• 

https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/dilexi_te20251010084611972888.epub
https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/dilexi_te20251010084611972888.epub
https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/dilexi_te20251010084611972888.epub
https://multimedia.opusdei.org/doc/mobi/dilexi_te20251010084619102736.mobi
https://multimedia.opusdei.org/doc/mobi/dilexi_te20251010084619102736.mobi
https://multimedia.opusdei.org/doc/mobi/dilexi_te20251010084619102736.mobi
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/dilexi_te20251010084647269141.pdf
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/dilexi_te20251010084647269141.pdf
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/dilexi_te20251010084647269141.pdf
http://books.apple.com/us/book/id6753832700
http://books.apple.com/us/book/id6753832700
http://books.apple.com/us/book/id6753832700
https://play.google.com/store/books/details?id=dxyOEQAAQBAJ
https://play.google.com/store/books/details?id=dxyOEQAAQBAJ
https://play.google.com/store/books/details?id=dxyOEQAAQBAJ


Nota explicativa

«EU TE AMEI» (Ap 3, 9). Assim
começa a Exortação Apostólica Dilexi
te, do Papa Leão XIV, que se centra no
amor incondicional pelos pobres e dá
continuidade a um projeto herdado
do Papa Francisco. O título evoca a
voz de Cristo dirigida à comunidade
cristã, convidando-a a redescobrir o
vínculo inseparável entre a fé e a
proximidade aos pobres.

O primeiro capítulo detém-se no
sentido cristão do atendimento aos
pobres, lembrando que esta não é
um ato de filantropia, mas uma
expressão essencial da fé. Convida-
nos a escutar “o clamor dos pobres” e
a reconhecer as diversas formas de
pobreza – material, moral e
espiritual – que interpelam a
consciência cristã.

O segundo capítulo explica a opção
preferencial de Deus pelos pobres



como expressão da sua misericórdia.
Apresenta Cristo como modelo de
proximidade e serviço, e recorda que
o amor ao próximo é inseparável do
amor a Deus, sendo as obras de
misericórdia critério do juízo final.

O terceiro capítulo revisita a
história da Igreja no seu serviço aos
necessitados, mostrando uma
continuidade de caridade e entrega
que sustentou a vida cristã ao longo
dos séculos.

O quarto capítulo analisa a projeção
social deste compromisso,
destacando a Doutrina Social da
Igreja e o impulso do Concílio
Vaticano II. Denuncia as estruturas
que geram desigualdade e propõe
valorizar a experiência e a sabedoria
dos pobres como dom para toda a
comunidade eclesial.

O quinto capítulo conclui com um
apelo à conversão pessoal e
comunitária. Recorda que o cuidado



pelos pobres é uma tarefa
permanente e quotidiana, e que os
gestos concretos de ajuda e
proximidade – por mais pequenos
que sejam – são expressão viva do
Evangelho no mundo atual.

Índice

CAPÍTULO I - ALGUMAS
PALAVRAS INDISPENSÁVEIS
CAPÍTULO II - DEUS ESCOLHE
OS POBRES
CAPÍTULO III - UMA IGREJA
PARA OS POBRES
CAPÍTULO IV - UMA HISTÓRIA
QUE CONTINUA
CAPÍTULO V - UM
PERMANENTE DESAFIO

• 

• 

• 

• 

• 



1. «Eu te amei» (Ap 3, 9), diz o Senhor
a uma comunidade cristã que, ao
contrário de outras, não tinha
qualquer relevância ou recurso e
estava exposta à violência e ao
desprezo: «tens pouca força, mas […]
farei que […] venham prostrar-se a
teus pés» (Ap 3, 8-9). Este texto
recorda as palavras do cântico de
Maria: «Derrubou os poderosos de
seus tronos e exaltou os humildes.
Aos famintos encheu de bens e aos
ricos despediu de mãos vazias» (Lc 1,
52-53).

2. A declaração de amor do
Apocalipse remete para o mistério
insondável que foi aprofundado pelo
Papa Francisco na Encíclica Dilexit
nos sobre o amor humano e divino
do Coração de Jesus. Nela,
admirámos o modo como Jesus se
identifica «com os últimos da
sociedade» e como, através do seu
amor doado até ao fim, mostra a
dignidade de cada ser humano,

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html


sobretudo quando é «mais fraco,
mísero e sofredor». [1] Contemplar o
amor de Cristo «ajuda-nos a prestar
mais atenção ao sofrimento e às
necessidades dos outros, e torna-nos
suficientemente fortes para
participar na sua obra de libertação,
como instrumentos de difusão do seu
amor». [2]

3. Por esta razão, em continuidade
com a Encíclica Dilexit nos, o Papa
Francisco, nos últimos meses da sua
vida, estava a preparar uma
Exortação Apostólica sobre o cuidado
da Igreja pelos pobres e com os
pobres, intitulada Dilexi te,
imaginando Cristo a dirigir-se a cada
um deles dizendo: Tens pouca força,
pouco poder, mas «Eu te amei» (Ap 3,
9). Ao receber como herança este
projeto, sinto-me feliz ao assumi-lo
como meu – acrescentando algumas
reflexões – e ao apresentá-lo no
início do meu pontificado,
partilhando o desejo do meu amado

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html


Predecessor de que todos os cristãos
possam perceber a forte ligação
existente entre o amor de Cristo e o
seu chamamento a tornarmo-nos
próximos dos pobres. Na verdade,
também eu considero necessário
insistir neste caminho de
santificação, porque no «apelo a
reconhecê-Lo nos pobres e
atribulados, revela-se o próprio
coração de Cristo, os seus
sentimentos e as suas opções mais
profundas, com os quais se procura
configurar todo o santo». [3]

Voltar ao índice



CAPÍTULO I 

ALGUMAS PALAVRAS
INDISPENSÁVEIS

4. Os discípulos de Jesus criticaram a
mulher que derramou um perfume
muito precioso sobre a sua cabeça:
«Para quê este desperdício?» –
diziam eles – «Podia vender-se por
bom preço e dar-se o dinheiro aos
pobres». Mas o Senhor disse-lhes:
«Pobres, sempre os tereis convosco;
mas a mim nem sempre me
tereis» (Mt 26, 8-9.11). Aquela mulher
tinha compreendido que Jesus era o
Messias humilde e sofredor sobre
quem derramar o seu amor: que
consolo aquele unguento sobre a
cabeça que, dali a poucos dias, seria
atormentada pelos espinhos! Era um
pequeno gesto, mas quem sofre sabe
o quanto é grande mesmo um
pequeno sinal de afeto e quanto
alívio pode trazer. Jesus compreende
isso e confirma a sua perenidade:



«Em qualquer parte do mundo onde
este Evangelho for anunciado, há de
também narrar-se, em sua memória,
o que ela acaba de fazer» (Mt 26, 13).
A simplicidade daquele gesto revela
algo grandioso. Nenhuma expressão
de carinho, nem mesmo a menor
delas, será esquecida, especialmente
se dirigida a quem se encontra na
dor, sozinho, necessitado, como
estava o Senhor naquela hora.

5. É precisamente nesta perspectiva
que o afeto pelo Senhor se une ao
afeto pelos pobres. Aquele Jesus que
diz «Pobres, sempre os tereis
convosco» (Mt 26, 11), expressa igual
sentido quando promete aos
discípulos: «Sabei que Eu estarei
sempre convosco» (Mt 28, 20). Ao
mesmo tempo, vêm-nos à mente
aquelas palavras do Senhor: «Sempre
que fizestes isto a um destes meus
irmãos mais pequeninos, a mim
mesmo o fizestes» (Mt 25, 40). Não
estamos no horizonte da



beneficência, mas no da Revelação: o
contato com quem não tem poder
nem grandeza é um modo
fundamental de encontro com o
Senhor da história. Nos pobres, Ele
ainda tem algo a dizer-nos.

São Francisco

6. O Papa Francisco, ao recordar a
escolha do próprio nome, contou
que, após a sua eleição, um Cardeal
amigo abraçou-o, beijou-o e disse-lhe:
«Não te esqueças dos pobres!». [4]
Trata-se da mesma recomendação
feita pelas autoridades da Igreja a
São Paulo quando ele subiu a
Jerusalém para verificar a sua
missão (cf. Gl 2, 1-10). O Apóstolo
pôde afirmar anos mais tarde: foi «o
que procurei fazer com o maior
empenho» ( Gl 2, 10). Trata-se
também da escolha de São Francisco
de Assis: no leproso, foi o próprio
Cristo que o abraçou, transformando
a sua vida. A figura luminosa do



Poverello jamais deixará de nos
inspirar.

7. Há oito séculos, foi ele que
provocou um renascimento
evangélico nos cristãos e na
sociedade do seu tempo. O jovem
Francisco, anteriormente rico e
presunçoso, renasceu a partir do
impacto com a realidade daqueles
que são expulsos da convivência. O
impulso dado por ele não cessa de
mover os corações dos fiéis e de
muitos não crentes e «mudou a
história». [5] Segundo as palavras de
São Paulo VI, o próprio Concílio
Vaticano II segue nesta direção:
«Aquela antiga história do bom
samaritano foi exemplo e norma
segundo os quais se orientou o nosso
Concílio». [6] Estou convencido de
que a opção preferencial pelos
pobres gera uma renovação
extraordinária tanto na Igreja como
na sociedade, quando somos capazes
de nos libertar da



autorreferencialidade e conseguimos
ouvir o seu clamor.

O clamor dos pobres

8. A propósito, na Sagrada Escritura
há um texto que deve ser tomado
sempre como ponto de partida.
Trata-se da revelação de Deus a
Moisés junto à sarça ardente: «Eu
bem vi a opressão do meu povo que
está no Egito, e ouvi o seu clamor
diante dos seus inspetores; conheço,
na verdade, os seus sofrimentos.
Desci a fim de o libertar […] E agora,
vai; Eu te envio» (Ex 3, 7-8.10). [7]
Deus mostra-se solícito para com as
necessidades dos pobres: «Clamaram,
então, ao Senhor, e o Senhor enviou-
lhes um salvador» ( Jz 3, 15).
Portanto, ao ouvir o clamor do pobre,
somos chamados a identificar-nos
com o coração de Deus, que está
atento às necessidades dos seus
filhos, especialmente dos mais
necessitados. Se permanecêssemos,



porém, indiferentes a esse clamor, o
pobre clamaria ao Senhor contra nós
e isso tornar-se-ia para nós um
pecado (cf. Dt 15, 9) e, deste modo,
afastar-nos-íamos do próprio coração
de Deus.

9. A condição dos pobres representa
um grito que, na história da
humanidade, interpela
constantemente a nossa vida, as
nossas sociedades, os sistemas
políticos e económicos e, sobretudo, a
Igreja. No rosto ferido dos pobres
encontramos impresso o sofrimento
dos inocentes e, portanto, o próprio
sofrimento de Cristo. Ao mesmo
tempo, deveríamos falar, e talvez de
modo mais acertado, dos inúmeros
rostos dos pobres e da pobreza, uma
vez que se trata de um fenómeno
multifacetado; na verdade, existem
muitas formas de pobreza: a
daqueles que não têm meios de
subsistência material, a pobreza de
quem é marginalizado socialmente e



não possui instrumentos para dar
voz à sua dignidade e capacidades, a
pobreza moral e espiritual, a pobreza
cultural, aquela de quem se encontra
em condições de fraqueza ou
fragilidade seja pessoal seja social, a
pobreza de quem não tem direitos,
nem lugar, nem liberdade.

10. Neste sentido, pode dizer-se que o
compromisso em favor dos pobres e
pela erradicação das causas sociais e
estruturais da pobreza, embora
tenha adquirido importância nas
últimas décadas, ainda continua
insuficiente; até porque as
sociedades em que vivemos
privilegiam, com frequência, linhas
políticas e padrões de vida marcados
por numerosas desigualdades e, por
isso, às antigas formas de pobreza
que evidenciámos e se procuram
combater, acrescentam-se outras
novas, por vezes mais subtis e
perigosas. Deste ponto de vista, é de
louvar que as Nações Unidas tenham



colocado a erradicação da pobreza
como um dos objetivos do Milénio.

11. Ao compromisso concreto com os
pobres ocorre associar também uma
mudança de mentalidades que tenha
incidências culturais. Efetivamente, a
ilusão de uma felicidade que deriva
de uma vida confortável leva muitas
pessoas a ter uma visão da existência
centrada na acumulação de riquezas
e no sucesso social a todo o custo, a
ser alcançado mesmo explorando os
outros e aproveitando ideais sociais e
sistemas político-económicos
injustos, favoráveis aos mais fortes.
Assim, num mundo onde os pobres
são cada vez mais numerosos, vemos
paradoxalmente crescer algumas
elites ricas, que vivem numa bolha
de condições demasiado confortáveis
e luxuosas, quase num mundo à
parte em relação às pessoas comuns.
Isto significa que persiste – por vezes
bem disfarçada – uma cultura que
descarta os outros sem sequer se



aperceber, tolerando com
indiferença que milhões de pessoas
morram à fome ou sobrevivam em
condições indignas do ser humano.
Alguns anos atrás, a foto de uma
criança de bruços, sem vida, numa
praia do Mediterrâneo provocou
grande choque; infelizmente, à parte
de alguma momentânea comoção,
acontecimentos semelhantes estão a
tornar-se cada vez mais irrelevantes,
como se fossem notícias secundárias.

12. Não devemos baixar a guarda
diante da pobreza. Preocupam-nos,
de modo particular, as graves
condições em que vivem muitíssimas
pessoas, devido à escassez de
alimentos e água potável. Todos os
dias morrem milhares de pessoas por
causas relacionadas com a
desnutrição. Mesmo nos países ricos,
as estimativas relativas ao número
de pobres não são menos
preocupantes. Na Europa, há cada
vez mais famílias que não



conseguem chegar ao fim do mês. Em
geral, nota-se que as diferentes
manifestações da pobreza
aumentaram. Ela já não se apresenta
como uma condição única e
homogénea, mas manifesta-se em
múltiplas formas de
empobrecimento económico e social,
refletindo o fenómeno de crescentes
desigualdades, mesmo em contextos
geralmente prósperos. Recordemos
que «duplamente pobres são as
mulheres que padecem situações de
exclusão, maus-tratos e violência,
porque frequentemente têm
menores possibilidades de defender
os seus direitos. E, todavia, também
entre elas, encontramos
continuamente os mais admiráveis
gestos de heroísmo quotidiano na
defesa e cuidado da fragilidade das
suas famílias». [8] Embora em alguns
países se observem mudanças
importantes, «a organização das
sociedades em todo o mundo ainda
está longe de refletir com clareza que



as mulheres têm exatamente a
mesma dignidade e idênticos direitos
que os homens. As palavras dizem
uma coisa, mas as decisões e a
realidade gritam outra», [9]
especialmente se pensarmos nas
mulheres mais pobres.

Preconceitos ideológicos

13. Para além dos dados – que por
vezes são “interpretados” tentando
convencer que a situação dos pobres
não é tão grave assim –, o quadro
geral é bastante claro: «Há regras
económicas que foram eficazes para
o crescimento, mas não de igual
modo para o desenvolvimento
humano integral. Aumentou a
riqueza, mas sem equidade, e assim
nascem novas pobrezas. Quando
dizem que o mundo moderno
reduziu a pobreza, fazem-no
medindo-a com critérios doutros
tempos não comparáveis à realidade
atual. Pois noutros tempos, por



exemplo, não ter acesso à energia
elétrica não era considerado um
sinal de pobreza nem causava grave
incómodo. A pobreza sempre se
analisa e compreende no contexto
das possibilidades reais dum
momento histórico concreto». [10]
Todavia, para além das situações
específicas e conjunturais, num
documento da União Europeia de
1984, afirmava-se: «considera-se
pessoas pobres os indivíduos, as
famílias e os grupos de pessoas cujos
recursos (materiais, culturais e
sociais) são de tal modo débeis que
os excluem de um tipo de vida
minimamente aceitável no Estado-
membro em que vivem». [11]
Contudo, se reconhecemos que todos
os seres humanos têm a mesma
dignidade, independentemente do
local de nascimento, não se podem
ignorar as grandes diferenças que
existem entre países e regiões.



14. Os pobres não existem por acaso
ou por um cego e amargo destino.
Muito menos a pobreza é uma
escolha, para a maioria deles. No
entanto, ainda há quem ouse afirmá-
lo, demonstrando cegueira e
crueldade. Entre os pobres há
também, obviamente, aqueles que
não querem trabalhar, talvez porque
os seus antepassados, que
trabalharam toda a vida, morreram
pobres. Mas há muitos homens e
mulheres que trabalham de manhã à
noite, recolhendo papelão, por
exemplo, ou realizando outras
atividades semelhantes, embora
saibam que este esforço servirá
apenas para sobreviver e nunca para
melhorar verdadeiramente as suas
vidas. Não podemos dizer que a
maioria dos pobres estão nessa
situação porque não obtiveram
“méritos”, de acordo com a falsa
visão da meritocracia, segundo a
qual parece que só têm mérito
aqueles que tiveram sucesso na vida.



15. Também os cristãos, em muitas
ocasiões, se deixam contagiar por
atitudes marcadas por ideologias
mundanas ou por orientações
políticas e económicas que levam a
injustas generalizações e a
conclusões enganadoras. Observar
que o exercício da caridade é
desprezado ou ridicularizado, como
se fosse uma fixação somente de
alguns e não o núcleo incandescente
da missão eclesial, faz-me pensar que
é preciso ler novamente o Evangelho,
para não se correr o risco de o
substituir pela mentalidade
mundana. Se não quisermos sair da
corrente viva da Igreja que brota do
Evangelho e fecunda cada momento
histórico, não podemos esquecer os
pobres.

Voltar ao índice



CAPÍTULO II 

DEUS ESCOLHE OS POBRES

A opção pelos pobres

16. Deus é amor misericordioso e o
seu projeto de amor, que se estende e
realiza na história, é primeiramente
o seu descer e vir estar entre nós
para nos libertar da escravidão, dos
medos, do pecado e do poder da
morte. Com um olhar misericordioso
e o coração cheio de amor, Ele
dirigiu-se às suas criaturas,
preocupando-se com a sua condição
humana e, portanto, com a sua
pobreza. Precisamente para partilhar
os limites e as fraquezas da nossa
natureza humana, Ele mesmo se fez
pobre, nasceu segundo a carne como
nós e reconhecemo-lo na pequenez
de uma criança recostada numa
manjedoura e na extrema
humilhação da cruz, onde partilhou
a nossa radical pobreza, que é a



morte. Por isso, compreende-se bem
por que se pode falar, também
teologicamente, sobre uma opção
preferencial de Deus pelos pobres,
uma expressão que surgiu no
contexto do continente latino-
americano, em particular na
Assembleia de Puebla, mas que foi
bem integrada no sucessivo
Magistério da Igreja. [12] Esta
“preferência” nunca diz respeito a
um exclusivismo ou a uma
discriminação em relação a outros
grupos, que em Deus seria
impossível; ela pretende sublinhar o
agir de Deus que, por compaixão, se
dirige à pobreza e à fraqueza da
humanidade inteira e que, querendo
inaugurar um Reino de justiça,
fraternidade e solidariedade, tem
particularmente a peito aqueles que
são discriminados e oprimidos,
pedindo-nos também a nós, sua
Igreja, uma decidida e radical
posição em favor dos mais fracos.



17. Nesta perspectiva, compreendem-
se as numerosas páginas do Antigo
Testamento, nas quais Deus é
apresentado como amigo e libertador
dos pobres, Aquele que escuta o grito
do pobre e intervém para o libertar
(cf. Sl 34, 7). Deus, refúgio do pobre,
por meio dos profetas – recordemos
de modo particular Amós e Isaías –
denuncia as iniquidades contra os
mais fracos e exorta Israel a renovar
o culto a partir de dentro, porque
não se pode rezar nem oferecer
sacrifícios, quando ao mesmo tempo
se oprimem os mais fracos e pobres.
Desde o seu início, a Sagrada
Escritura manifesta com grande
intensidade o amor de Deus através
da proteção dos mais fracos e dos
menos favorecidos, a tal ponto que,
em relação a eles, se poderia falar de
uma espécie de “fraqueza” de Deus:
«No coração de Deus, ocupam lugar
preferencial os pobres […]. Todo o
caminho da nossa redenção está
assinalado pelos pobres». [13]



Jesus, o Messias pobre

18. Toda a história do Antigo
Testamento sobre a predileção de
Deus pelos pobres e o desejo divino
de ouvir o seu clamor – que evoquei
brevemente – encontra em Jesus de
Nazaré a sua plena realização. [14]
Na sua encarnação, Ele «esvaziou-se
a si mesmo, tomando a condição de
servo. Tornando-se semelhante aos
homens e sendo, ao manifestar-se,
identificado como homem» ( Fl 2, 7),
nesta condição realizou a nossa
salvação. Trata-se de uma pobreza
radical, fundada na sua missão de
revelar a verdadeira face do amor
divino (cf. Jo 1, 18; 1 Jo 4, 9). Por isso,
São Paulo pode afirmar com uma das
suas maravilhosas sínteses:
«Conheceis bem a bondade de Nosso
Senhor Jesus Cristo que, sendo rico,
se fez pobre por vós, para vos
enriquecer com a sua pobreza» ( 2
Cor 8, 9).



19. Com efeito, o Evangelho mostra
que esta pobreza abrangia todos os
aspectos da sua vida. Desde a sua
entrada no mundo, Jesus
experimentou as dificuldades
relacionadas com a rejeição. O
evangelista Lucas, narrando a
chegada a Belém de José e Maria, já
próxima do momento do parto,
observa com pena «não haver lugar
para eles na hospedaria» (Lc 2, 7).
Jesus nasceu em condições humildes:
logo após o nascimento, foi recostado
numa manjedoura, e, pouco tempo
depois, os seus pais fugiram para o
Egito para o salvar da morte (cf. Mt 2,
13-15). No início da sua vida pública,
foi expulso de Nazaré depois de ter
anunciado na sinagoga que se
cumpria n’Ele o ano da graça no qual
os pobres se rejubilam (cf. Lc 4,
14-30). Não houve um lugar
acolhedor nem sequer no momento
de sua morte: a fim de ser
crucificado, levaram-no para fora de
Jerusalém (cf. Mc 15, 22). É nesta



condição que se pode resumir
claramente a pobreza de Jesus. Trata-
se da mesma exclusão que
caracteriza a definição dos pobres:
eles são os excluídos da sociedade.
Jesus é a revelação deste privilegium
pauperum. Ele apresenta-se ao
mundo não só como Messias pobre,
mas também como Messias dos
pobres e para os pobres.

20. Existem alguns indícios a
propósito da condição social de Jesus.
Em primeiro lugar, Ele realiza o
ofício de artesão ou carpinteiro,
téktōn (cf. Mc 6, 3). Trata-se de uma
categoria de pessoas que vivem do
seu trabalho manual. Não possuindo
terrenos, eram considerados
inferiores em relação aos
agricultores. Quando o Menino Jesus
é apresentado no Templo, por José e
Maria, os seus pais ofereceram um
par de rolas ou de pombas (cf. Lc 2,
22-24), que segundo as prescrições do
Livro do Levítico (cf. 12, 8) constituía



a oferta dos pobres. Um episódio
evangélico bastante significativo é
aquele que nos conta como Jesus e os
seus discípulos colhiam espigas para
se alimentarem, enquanto
atravessavam os campos (cf. Mc 2,
23-28) e isto – respigar os campos –
era permitido somente a quem era
pobre. Além disso, o próprio Jesus
diz de si mesmo: «As raposas têm
tocas e as aves do céu têm ninhos;
mas o Filho do Homem não tem onde
reclinar a cabeça» (Mt 8, 20; Lc 9, 58).
Na verdade, Ele é um mestre
itinerante, cuja pobreza e
precaridade são sinais do vínculo
com o Pai e são pedidas também a
quem deseja segui-lo no caminho do
discipulado, precisamente para que a
renúncia aos bens, às riquezas e às
seguranças deste mundo seja um
sinal visível do ter-se confiado a Deus
e à sua providência.

21. No início do seu ministério
público, Jesus apresenta-se na



sinagoga de Nazaré lendo o livro de
Isaías e aplicando a si mesmo a
palavra do profeta: «O Espírito do
Senhor está sobre mim, porque me
ungiu para anunciar a Boa-Nova aos
pobres» (Lc 4, 18; cf. Is 61, 1). Ele
manifesta-se, portanto, como Aquele
que, no hoje da história, vem realizar
a proximidade amorosa de Deus, que
em primeiro lugar é obra de
libertação para quem está
prisioneiro do mal, para os fracos e
os pobres. Na verdade, os sinais que
acompanham a pregação de Jesus
são manifestações de amor e de
compaixão com as quais Deus olha
para os doentes, os pobres e os
pecadores que, em virtude da sua
condição, eram marginalizados na
sociedade, inclusivamente pela
religião; Ele abre os olhos aos cegos,
cura os leprosos, ressuscita os mortos
e anuncia aos pobres a boa nova:
Deus fez-se próximo, Deus ama-vos
(cf. Lc 7, 22). Isto explica a razão pela
qual Ele proclama: «Felizes vós, os



pobres, porque vosso é o Reino de
Deus» (Lc 6, 20). Efetivamente, Deus
mostra predileção pelos pobres: a
eles primeiramente se dirige a
palavra de esperança e libertação do
Senhor e por isso ninguém, apesar da
condição de pobreza ou fraqueza,
deve sentir-se abandonado. E a
Igreja, se deseja ser de Cristo, deve
ser Igreja das Bem-aventuranças,
Igreja que dá vez aos pequeninos e
caminha pobre com os pobres, lugar
onde os pobres têm um espaço
privilegiado (cf. Tg 2, 2-4).

22. Incapazes de se prover do
necessário para viver, os indigentes e
os enfermos eram frequentemente
obrigados a mendigar. A isso
somava-se o peso da vergonha social,
alimentada pela convicção de que a
doença e a pobreza estavam ligadas a
algum pecado pessoal. Jesus
combateu com firmeza aquele modo
de pensar, afirmando: «o vosso Pai
que está no Céu faz com que o Sol se



levante sobre os bons e os maus e faz
cair a chuva sobre os justos e os
pecadores» (Mt 5, 45). E, inclusive,
inverteu mesmo completamente tal
concepção, como está bem
exemplificado na parábola do rico
avarento e do pobre Lázaro: «Filho,
lembra-te de que recebeste os teus
bens em vida, enquanto Lázaro
recebeu somente males. Agora, ele é
consolado, enquanto tu és
atormentado» (Lc 16, 25).

23. Compreende-se, então, que
«deriva da nossa fé em Cristo, que se
fez pobre e sempre se aproximou dos
pobres e marginalizados, a
preocupação pelo desenvolvimento
integral dos mais abandonados da
sociedade». [15] Muitas vezes
pergunto-me, quando há tanta
clareza nas Sagradas Escrituras a
respeito dos pobres, por que razão
muitos continuam a pensar que
podem deixar de prestar atenção aos
pobres. Por enquanto, porém,



permaneçamos no âmbito bíblico e
procuremos refletir sobre a nossa
relação com os últimos da sociedade
e sobre o lugar fundamental que eles
ocupam no povo de Deus.

A misericórdia para com os pobres
na Bíblia

24. O Apóstolo João escreve: «Aquele
que não ama o seu irmão, a quem vê,
não pode amar a Deus, a quem não
vê» (1 Jo 4, 20). Do mesmo modo, na
sua resposta ao doutor da lei, Jesus
retoma dois antigos mandamentos:
«Amarás o Senhor, teu Deus, com
todo o teu coração, com toda a tua
alma e com todas as tuas forças» (Dt
6, 5) e «Amarás o teu próximo como a
ti mesmo» (Lv 19, 18), unindo-os num
único mandamento. O evangelista
Marcos reproduz a resposta de Jesus
nestes termos: «O primeiro é: Escuta,
Israel! O Senhor nosso Deus é o único
Senhor; amarás o Senhor, teu Deus,
com todo o teu coração, com toda a



tua alma, com todo o teu
entendimento e com todas as tuas
forças. O segundo é este: Amarás o
teu próximo como a ti mesmo. Não
há outro mandamento maior que
estes» (Mc 12, 29-31).

25. A passagem do Levítico citada
acima exorta a honrar o próprio
compatriota, enquanto noutros
textos encontramos um ensinamento
que convida ao respeito – ou mesmo
ao amor – também pelo inimigo:
«Quando encontrares um boi do teu
inimigo ou o seu jumento,
desgarrados, tu lhos levarás de volta.
Quando vires um jumento daquele
que te odeia caído debaixo da sua
carga, não o abandones, mas presta-
lhe ajuda» (Ex 23, 4-5). Isso deixa
transparecer o valor intrínseco do
respeito pela pessoa: seja quem for
que se encontre em dificuldade,
mesmo o inimigo, merece sempre ser
socorrido.



26. É inegável que o primado de Deus
no ensinamento de Jesus é
acompanhado por outro princípio
fundamental, segundo o qual não se
pode amar a Deus sem estender o
próprio amor aos pobres. O amor ao
próximo é a prova tangível da
autenticidade do amor a Deus, como
atesta o Apóstolo João: «A Deus
nunca ninguém o viu; se nos
amarmos uns aos outros, Deus
permanece em nós e o seu amor
chegou à perfeição em nós. […] Deus
é amor, e quem permanece no amor
permanece em Deus, e Deus nele» (1
Jo 4, 12.16). São dois amores
distintos, mas inseparáveis. Mesmo
nos casos em que a relação com Deus
não é explícita, o próprio Senhor nos
ensina que qualquer ação de amor
pelo próximo é, em algum modo, um
reflexo da caridade divina: «Em
verdade vos digo: Sempre que
fizestes isto a um destes meus irmãos
mais pequeninos, a mim mesmo o
fizestes» (Mt 25, 40).



27. Por esta razão, recomendam-se as
obras de misericórdia, qual sinal da
autenticidade do culto que, ao louvar
a Deus, tem por missão abrir-nos à
transformação que o Espírito pode
realizar em nós, para que todos nos
tornemos imagem de Cristo e da sua
misericórdia para com os mais
fracos. Nesse sentido, a relação com o
Senhor, que se expressa no culto,
pretende também libertar-nos do
risco de viver as nossas relações
segundo a lógica do cálculo e das
vantagens, abrindo-nos à gratuidade
que existe entre aqueles que se
amam e que, por isso, partilham
tudo. A este respeito, Jesus
aconselha: «Quando deres um
almoço ou um jantar, não convides
os teus amigos, nem os teus irmãos,
nem os teus parentes, nem os teus
vizinhos ricos; não vão eles também
convidar-te, por sua vez, e assim
retribuir-te. Quando deres um
banquete, convida os pobres, os
aleijados, os coxos e os cegos. E serás



feliz por eles não terem com que te
retribuir» (Lc 14, 12-14).

28. O apelo do Senhor à misericórdia
para com os pobres encontrou a sua
máxima expressão na grande
parábola do juízo final (cf. Mt 25,
31-46), que é também uma
representação gráfica da bem-
aventurança dos misericordiosos. Ali,
o Senhor ofereceu-nos a chave para
alcançar a nossa plenitude, porque
«se andamos à procura da santidade
que agrada a Deus, neste texto
encontramos precisamente uma
regra de comportamento com base
na qual seremos julgados». [16] As
palavras fortes e claras do Evangelho
devem ser vividas «sem comentários,
especulações e desculpas que lhes
tirem força. O Senhor deixou-nos
bem claro que a santidade não se
pode compreender nem viver
prescindindo destas suas
exigências». [17]



29. O programa de caridade na
primeira comunidade cristã não
derivava de análises ou projetos, mas
diretamente do exemplo de Jesus,
das próprias palavras do Evangelho.
A Carta de São Tiago dedica amplo
espaço ao problema da relação entre
ricos e pobres, lançando aos fiéis dois
apelos muito fortes que questionam
a sua fé: «De que aproveita, irmãos,
que alguém diga que tem fé, se não
tiver obras de fé? Acaso essa fé
poderá salvá-lo? Se um irmão ou
uma irmã estiverem nus e
precisarem de alimento quotidiano, e
um de vós lhes disser: “Ide em paz,
tratai de vos aquecer e de matar a
fome”, mas não lhes dais o que é
necessário ao corpo, de que lhes
aproveitará? Assim também a fé: se
ela não tiver obras, está
completamente morta» (Tg 2, 14-17).

30. «O vosso ouro e a vossa prata
enferrujaram-se e a sua ferrugem
servirá de testemunho contra vós e



devorará a vossa carne como o fogo.
Entesourastes, afinal, para os vossos
últimos dias! Olhai que o salário que
não pagastes aos trabalhadores que
ceifaram os vossos campos está a
clamar; e os clamores dos ceifeiros
chegaram aos ouvidos do Senhor do
universo! Tendes vivido na terra,
entregues ao luxo e aos prazeres,
cevando assim os vossos apetites…
para o dia da matança!» (Tg 5, 3-5).
Que força têm estas palavras, mesmo
quando preferimos fazer-nos de
surdos! Na Primeira Carta de São
João, encontramos um apelo
semelhante: «Se alguém possuir bens
deste mundo e, vendo o seu irmão
com necessidade, lhe fechar o seu
coração, como é que o amor de Deus
pode permanecer nele?» (1 Jo 3, 17).

31. O que diz a Palavra revelada «é
uma mensagem tão clara, tão direta,
tão simples e eloquente que
nenhuma hermenêutica eclesial tem
o direito de relativizar. A reflexão da



Igreja sobre estes textos não deveria
ofuscar nem enfraquecer o seu
sentido exortativo, mas antes ajudar
a assumi-los com coragem e ardor.
Para quê complicar o que é tão
simples? As elaborações conceituais
hão de favorecer o contato com a
realidade que pretendem explicar, e
não afastar-nos dela». [18]

32. Por outro lado, um claro exemplo
eclesial de partilha dos bens e de
atenção à pobreza encontramo-lo na
vida quotidiana e no estilo da
primeira comunidade cristã.
Podemos recordar, em particular, o
modo como foi resolvida a questão
da diária distribuição de auxílios às
viúvas (cf. Act 6, 1-6). Era um
problema difícil, até porque algumas
destas viúvas, provenientes de outros
países, por vezes eram preteridas por
serem estrangeiras. Com efeito, o
episódio narrado nos Atos dos
Apóstolos põe em evidência um certo
descontentamento da parte dos



helenistas, judeus de cultura grega.
Os Apóstolos respondem não com um
qualquer discurso abstrato e, ao
colocar no centro a caridade para
com todos, reorganizam a assistência
às viúvas, pedindo à Comunidade
que procurasse pessoas sábias e
estimadas a quem confiar o serviço
das mesas, enquanto eles se ocupam
da pregação da Palavra.

33. Quando Paulo foi a Jerusalém
para consultar os Apóstolos, a fim de
«não correr ou ter corrido em
vão» (Gl 2, 2), foi-lhe pedido que não
se esquecesse dos pobres (cf. Gl 2,
10). Ele, então, organizou diversas
coletas para ajudar as comunidades
pobres. Entre as motivações que
oferece para tal gesto, merece
destaque a seguinte: «Deus ama
quem dá com alegria» (2 Cor 9, 7).
Para aqueles de entre nós pouco
inclinados a gestos gratuitos sem
qualquer interesse, a Palavra de
Deus indica que a generosidade em



favor dos pobres é um verdadeiro
bem para quem a pratica:
efetivamente, ao agir assim somos
amados por Deus de maneira
especial. Na verdade, as promessas
bíblicas dirigidas àqueles que dão
com generosidade são muitas:
«Quem dá ao pobre empresta ao
Senhor, e Ele lhe retribuirá o
benefício» (Pr 19, 17); «Dai e ser-vos-á
dado: […] A medida que usardes com
os outros será usada convosco» (Lc 6,
38); «Então, a tua luz surgirá como a
aurora, e as tuas feridas não tardarão
a cicatrizar-se» (Is 58, 8). Os
primeiros cristãos estavam
convencidos de tudo isto.

34. A vida das primeiras
comunidades eclesiais, que chegou
até nós como Palavra revelada no
cânone bíblico, é-nos oferecida como
exemplo a imitar e como testemunho
da fé que opera através da caridade,
permanecendo como admoestação
perene para as gerações futuras. Ao



longo dos séculos, estas páginas têm
incentivado o coração dos cristãos a
amar e realizar obras de caridade,
como sementes fecundas que não
cessam de produzir frutos.

Voltar ao índice

CAPÍTULO III 

UMA IGREJA PARA OS
POBRES

35. Três dias após a sua eleição, o
meu Predecessor manifestou aos
representantes dos meios de
comunicação social o anseio de que
fosse mais claramente presente na
Igreja o cuidado e a atenção aos
pobres: «Ah, como eu queria uma
Igreja pobre e para os pobres!». [19]



36. Este desejo espelha a consciência
de que a Igreja «reconhece nos
pobres e nos que sofrem a imagem
do seu fundador pobre e sofredor,
procura aliviar as suas necessidades,
e intenta servir neles a Cristo». [20]
Com efeito, tendo sido chamada a
configurar-se com os últimos, nela
«não devem subsistir dúvidas nem
explicações que debilitem esta
mensagem claríssima [...]. Há que
afirmar sem rodeios que existe um
vínculo indissolúvel entre a nossa fé
e os pobres». [21] A este respeito,
temos abundantes testemunhos ao
longo da história quase bimilenar
dos discípulos de Jesus. [22]

A verdadeira riqueza da Igreja

37. São Paulo refere que entre os fiéis
da nascente comunidade cristã não
havia «muitos sábios, nem muitos
poderosos, nem muitos nobres» (1
Cor 1, 26). Entretanto, apesar da
própria pobreza, os primeiros



cristãos têm a clara consciência da
necessidade de acudir àqueles que
passam maiores privações. Já nos
alvores do cristianismo, os Apóstolos
impõem as mãos sobre sete homens
escolhidos pela comunidade e, em
certo grau, integram-nos no próprio
ministério, instituindo-os para o
serviço – tradução da palavra
diakonía em grego – dos mais pobres
(cf. Act 6, 1-5). É significativo que o
primeiro discípulo a dar testemunho
da sua fé em Cristo com o
derramamento do próprio sangue
seja Santo Estêvão, que fazia parte
deste grupo. Nele se unem o
testemunho de vida na atenção aos
necessitados e o martírio.

38. Pouco mais de dois séculos
depois, um outro diácono
manifestará a sua adesão a Jesus
Cristo de modo semelhante, unindo
na sua vida o serviço dos pobres e o
martírio: São Lourenço. [23] A partir
dos textos de Santo Ambrósio, vemos



como Lourenço, diácono em Roma
no pontificado do Papa Sixto II, ao
ser obrigado pelas autoridades
romanas a entregar os tesouros da
Igreja, «trouxe consigo, no dia
seguinte, os pobres. Quando lhe
perguntaram onde estavam os
tesouros que prometera, mostrou os
pobres, dizendo: “Estes são os
tesouros da Igreja”». [24] Ao narrar
este episódio, Ambrósio pergunta:
«Que melhores tesouros teria Cristo
do que aqueles nos quais Ele mesmo
disse que estava?». [25] E,
recordando que os ministros da
Igreja não devem jamais trascurar o
cuidado dos pobres e, menos ainda,
acumular bens em benefício próprio,
afirma: «É necessário que cada um
de nós cumpra esta obrigação com fé
sincera e perspicaz providência. Sem
dúvida, se alguém desvia alguma
coisa para utilidade própria, isto é
crime; mas, se o dá aos pobres, se
resgata o cativo, isto é misericórdia». 
[26]



Os Padres da Igreja e os pobres

39. Desde os primeiros séculos, os
Padres da Igreja reconheceram no
pobre um acesso privilegiado a Deus,
um modo especial para O encontrar.
A caridade para com os necessitados
não era compreendida como simples
virtude moral, mas como expressão
concreta da fé no Verbo encarnado.
A comunidade dos fiéis, sustentada
pela força do Espírito Santo,
encontra-se enraizada na
proximidade aos pobres, que nela
não são um apêndice, mas parte
essencial do seu Corpo vivo. Santo
Inácio de Antioquia, por exemplo,
estando a caminho do próprio
martírio, exortava os fiéis da
comunidade de Esmirna a não
descuidar o dever da caridade para
com os mais necessitados, alertando-
os a não proceder como os que se
opunham a Deus: «Considerai
aqueles que têm opinião diferente
sobre a graça de Jesus Cristo, que



veio até nós: como eles se opõe ao
pensamento de Deus! Não se
preocupam com o amor, nem com a
viúva, nem com o órfão, nem com o
oprimido, nem com o prisioneiro ou
liberto, nem com o faminto ou
sedento». [27] O bispo de Esmirna,
Policarpo, recomendava
precisamente aos ministros da Igreja
o cuidado dos pobres: «Os
presbíteros também sejam
compassivos, misericordiosos para
com todos. Tragam de volta os
desgarrados, visitem todos os
doentes, não descuidem a viúva, o
órfão e o pobre, mas sejam sempre
solícitos no bem diante de Deus e dos
homens». [28] A partir destes dois
testemunhos, constatamos que a
Igreja aparece como mãe dos pobres,
lugar de acolhimento e justiça.

40. São Justino, por sua vez, na sua
primeira Apologia, dirigida ao
Imperador Adriano, ao Senado e ao
povo romano, explicava-lhes que os



cristãos levavam aos necessitados
tudo o que podiam, porque viam
neles irmãos em Cristo. Ao escrever
sobre a assembleia de oração no
primeiro dia da semana, destaca que,
no centro da liturgia cristã, não se
podem separar o culto a Deus da
atenção aos pobres. Com efeito, num
determinado momento da celebração
«os que possuem alguma coisa e
queiram, cada um conforme a sua
livre vontade, dão o que bem lhes
parece, e o que foi recolhido se
entrega ao presidente. Ele o distribui
a órfãos e viúvas, aos que por
enfermidade ou outra causa estão
necessitados, aos que estão nas
prisões, aos forasteiros de passagem,
numa palavra, ele se torna o provisor
de todos os que se encontram
indigentes». [29] Assim, testemunha-
se que a Igreja nascente não
separava o crer do agir social: a fé
que não vinha acompanhada do
testemunho das obras, como tinha



ensinado São Tiago, era considerada
morta (cf. Tg 2, 17).

São João Crisóstomo

41. Entre os Padres orientais, talvez o
mais ardoroso pregador da justiça
social seja São João Crisóstomo,
Arcebispo de Constantinopla na
passagem do século IV ao século V.
Nas suas homilias, exorta os fiéis a
reconhecer Cristo nos necessitados:
«Queres honrar o Corpo de Cristo?
Não permitas que seja desprezado
nos seus membros, isto é, nos pobres
que não têm que vestir, nem O
honres aqui no templo com vestes de
seda, enquanto lá fora O abandonas
ao frio e à nudez. [...] No templo o
Corpo de Cristo não precisa de
mantos, mas de almas puras; mas na
pessoa dos pobres, Ele precisa de
todo o nosso cuidado. Aprendamos,
portanto, a refletir e a honrar a
Cristo como Ele quer. Quando
pretendemos honrar alguém,



devemos prestar-lhe a honra que ele
prefere e não a que mais nos agrada
[...]. Assim deves também tu prestar-
Lhe aquela honra que Ele mesmo
ordenou, distribuindo pelos pobres
as tuas riquezas. Deus não precisa de
vasos de ouro, mas de almas de
ouro». [30] Afirmando com clareza
meridiana que, se os fiéis não
encontram Cristo nos pobres à sua
porta, tampouco serão capazes de
prestar-Lhe culto no altar, prossegue:
«De que serviria, afinal, adornar a
mesa de Cristo com vasos de ouro, se
Ele morre de fome na pessoa dos
pobres? Primeiro dá de comer a
quem tem fome, e depois ornamenta
a sua mesa com o que sobra». [31]
Entendia a Eucaristia, portanto,
também como uma expressão
sacramental da caridade e da justiça
que a precediam, a acompanhavam e
deveriam dar continuidade a ela no
amor e na atenção aos pobres.



42. Sendo assim, a caridade não é
uma via opcional, mas o critério do
verdadeiro culto. Crisóstomo
denunciava com veemência o luxo
exacerbado, que convivia com a
indiferença em relação aos pobres. A
atenção que lhes é devida, mais do
que mera exigência social, é condição
de salvação, o que atribui à riqueza
injusta um peso de condenação: «Faz
muito frio e o pobre jaz em farrapos,
moribundo enregelado, rangendo os
dentes, com aspecto e veste que te
deviam comover. Tu, contudo,
aquecido e ébrio passas adiante. E
como queres que Deus te livre da
infelicidade? [...] Muitas vezes a um
cadáver insensível, que já não
percebe a honra, ornas com muitas
vestes variegadas e douradas.
Todavia desprezas aquele que sente
dor, é dilacerado, torturado,
atormentado pela fome e o frio, e dás
mais valor à vanglória que ao temor
de Deus». [32] Este profundo senso
de justiça social leva-o a afirmar que



«não dar aos pobres é roubá-los, é
defraudar a vida deles, pois a eles
pertence o que possuímos». [33]

Santo Agostinho

43. Agostinho teve como seu mestre
espiritual Santo Ambrósio, que
insistia na exigência ética de
partilhar os bens: «Não é de tua
propriedade aquilo que dás ao pobre;
é dele. Porque tu te apropriaste do
que foi dado para uso comum». [34]
Para o Bispo de Milão, a esmola é
justiça restabelecida, não um gesto
paternalista. Nas suas pregações, a
misericórdia assume um caráter
profético: ela denuncia as estruturas
de acúmulo e reafirma a comunhão
como vocação eclesial.

44. Formado nesta tradição, o santo
Bispo de Hipona ensinou por sua vez
o amor preferencial pelos pobres.
Pastor vigilante e teólogo de rara
clarividência, ele compreendeu que a
verdadeira comunhão eclesial se



expressa também na comunhão dos
bens. No seu Comentário aos Salmos,
recorda que os verdadeiros cristãos
não deixam de lado o amor aos mais
necessitados: «atendeis os vossos
irmãos, se precisam de alguma coisa;
dais, se Cristo está em vós, até aos
estranhos». [35] Esta partilha dos
bens brota, portanto, da caridade
teologal e tem como fim último o
amor a Cristo. Para Agostinho, o
pobre não é apenas alguém a quem
se presta auxílio, mas é presença
sacramental do Senhor.

45. O Doutor da Graça via no cuidado
aos pobres uma prova concreta da
sinceridade da fé. Aquele que diz
amar a Deus e não se compadece dos
necessitados, mente (cf. 1Jo 4, 20).
Comentando o encontro de Jesus com
o jovem rico, e o “tesouro no Céu”
que está reservado a quem dá os seus
bens aos pobres (cf. Mt 19, 21),
Agostinho coloca na boca do Senhor
as seguintes palavras: «Recebi terra e



darei o Céu. Recebi coisas temporais
e darei em troca bens eternos. Recebi
pão, darei a vida. [...] Recebi
hospedagem e darei uma casa. Fui
visitado na doença e darei a saúde.
Fui visitado na prisão e darei a
liberdade. O pão que foi dado aos
meus pobres foi consumido; o pão
que eu darei restaura as forças, sem
nunca acabar». [36] O Altíssimo não
se deixa vencer em generosidade por
aqueles que O servem nos mais
necessitados: quanto maior o amor
aos pobres, maior a recompensa da
parte de Deus.

46. Este olhar cristocêntrico e
profundamente eclesial leva a
sustentar que as ofertas, quando
nascidas do amor, não aliviam
apenas a necessidade do irmão, mas
purificam também o coração de
quem as dá e está disposto a uma
mudança: «As esmolas, com efeito,
podem servir-te para resgatar os
pecados da vida passada, se mudares



de vida». [37] Elas são, por assim
dizer, o caminho ordinário da
conversão de quem deseja seguir a
Cristo com coração indiviso.

47. Numa Igreja que reconhece nos
pobres o rosto de Cristo e nos bens o
instrumento da caridade, o
pensamento agostiniano permanece
uma luz segura. Hoje, a fidelidade
aos ensinamentos de Agostinho exige
não só o estudo de suas obras, mas a
predisposição para viver com
radicalidade o seu apelo à conversão
que inclui necessariamente o serviço
da caridade.

48. Muitos outros Padres da Igreja,
do Oriente e do Ocidente, se
pronunciaram sobre a primazia da
atenção aos pobres na vida e missão
de cada fiel cristão. Sob este aspecto,
em resumo, pode afirmar-se que a
teologia patrística foi prática,
apontando para uma Igreja pobre e
para os pobres, recordando que o



Evangelho só é bem anunciado
quando leva a tocar a carne dos
últimos, e alertando que o rigor
doutrinal sem misericórdia é palavra
vazia.

Cuidar dos enfermos

49. A compaixão cristã manifestou-se
de modo peculiar no cuidado com os
doentes e sofredores. A partir dos
sinais presentes no ministério
público de Jesus – que curava cegos,
leprosos, paralíticos –, a Igreja
entende ser parte importante da sua
missão o cuidado dos enfermos, nos
quais com facilidade reconhece o
Senhor crucificado. São Cipriano,
durante uma peste na cidade de
Cartago, onde era Bispo, recordava
aos cristãos a importância do
cuidado com os doentes: «esta
epidemia que parece tão horrível e
funesta põe à prova a justiça de cada
um e experimenta o espírito dos
homens, verificando se os sãos



servem aos enfermos, se os parentes
se amam sinceramente, se os
senhores têm piedade dos servos
enfermos, se os médicos não
abandonam os doentes que
imploram». [38] A tradição cristã de
visitar os doentes, de lavar as suas
feridas, de confortar os aflitos não se
resume a uma mera obra de
filantropia, mas é ação eclesial
através da qual, nos enfermos, os
membros da Igreja «tocam a carne
sofredora de Cristo». [39]

50. No século XVI, São João de Deus,
ao fundar a Ordem Hospitalar que
leva o seu nome, criou hospitais
modelo que acolhiam a todos,
independentemente da sua condição
social ou económica. A sua famosa
expressão – “Fazei o bem, irmãos!” –
tornou-se lema da caridade ativa
com os doentes.
Contemporaneamente, São Camilo de
Léllis fundou a Ordem dos Ministros
dos Enfermos – os Camilianos –,



assumindo como missão servir os
doentes com dedicação total. A sua
regra ordena: «Cada qual peça a
Deus que lhe dê um afeto materno
para com o próximo, a fim de
podermos servi-lo com todo o amor,
tanto na alma quanto no corpo, pois,
com a graça de Deus, desejamos
servir todos os doentes com o mesmo
carinho que uma extremosa mãe
dedica ao seu filho doente». [40] Em
hospitais, campos de batalha, prisões
e ruas, os camilianos encarnaram a
misericórdia de Cristo Médico.

51. Cuidando dos doentes com
carinho maternal, como uma mãe
cuida de seu filho, muitas mulheres
consagradas desempenharam um
papel ainda mais disseminado no
cuidado sanitário dos pobres. As
Filhas da Caridade de São Vicente de
Paulo, as Irmãs Hospitaleiras, as
Pequenas Servas da Divina
Providência e tantas outras
congregações femininas tornaram-se



presença materna e discreta em
hospitais, asilos e casas de saúde.
Levaram remédio, escuta, presença
e, sobretudo, ternura. Construíram,
muitas vezes com as próprias mãos,
estruturas sanitárias em zonas sem
qualquer assistência médica.
Ensinavam higiene, cuidavam dos
partos, medicavam com sabedoria
natural e fé profunda. As suas casas
tornavam-se oásis de dignidade onde
ninguém era excluído. O toque da
compaixão era o primeiro remédio.
Santa Luísa de Marillac escrevia às
suas irmãs, Filhas da Caridade,
recordando-as que haviam «recebido
uma especial bênção de Deus para
servir aos pobres enfermos nos
hospitais». [41]

52. Hoje, esse legado continua em
hospitais católicos, postos de saúde
em regiões periféricas, missões
sanitárias nas selvas, centros de
acolhimento para toxicodependentes
e hospitais de campanha em zonas



de guerra. A presença cristã junto
aos doentes revela que a salvação
não é ideia abstrata, mas gesto
concreto. No gesto de limpar uma
ferida, a Igreja proclama que o Reino
de Deus começa entre os mais
vulneráveis. E ao fazer isso,
permanece fiel Àquele que disse:
«Adoeci e visitastes-me» (Mt 25, 36).
Quando a Igreja se ajoelha diante
dum leproso, criança desnutrida ou
moribundo anónimo, ela realiza a
sua vocação mais profunda: amar o
Senhor onde Ele está mais
desfigurado.

O cuidado com os pobres na Vida
Monástica

53. A vida monástica, nascida no
silêncio dos desertos, foi desde o
início um testemunho de
solidariedade. Os monges deixavam
tudo – riqueza, prestígio, família –
não só por desprezar as riquezas do
mundo – contemptus mundi – mas



para encontrar, neste despojamento
radical, o Cristo pobre. São Basílio
Magno, na sua Regra, não via
contradição entre a vida de oração e
recolhimento dos monges e a ação
em favor dos pobres. Para ele, a
hospitalidade e o cuidado com os
necessitados eram parte integrante
da espiritualidade monástica, e os
monges, mesmo depois de terem
deixado tudo para abraçar a pobreza,
deveriam ajudar os mais pobres com
o seu trabalho, pois «para se ter com
que socorrer aos necessitados,
evidencia-se que devemos trabalhar
com diligência [...] este modo de
viver é proveitoso não só para
subjugar o corpo, mas ainda por
causa da caridade para com o
próximo, a fim de que, por nosso
intermédio, Deus forneça o bastante
aos irmãos mais fracos». [42]

54. Construiu em Cesareia, onde era
bispo, um lugar conhecido como
Basilíades, que incluía alojamentos,



hospitais e escolas para os pobres e
doentes. O monge, portanto, não era
apenas um asceta, mas um servidor.
Basílio demonstrava assim que para
estar perto de Deus é preciso estar
próximo dos pobres. O amor
concreto era critério de santidade.
Orar e cuidar, contemplar e curar,
escrever e acolher — tudo era
expressão do mesmo amor a Cristo.

55. No Ocidente, São Bento de Núrsia
elaborou uma Regra que se tornaria
a espinha dorsal da espiritualidade
monástica europeia. Nela, o
acolhimento dos pobres e dos
peregrinos ocupa lugar de honra:
«Mostre-se principalmente um
cuidado solícito na recepção dos
pobres e peregrinos, porque
sobretudo na pessoa desses, Cristo é
recebido». [43] Não se tratava apenas
de palavras: os mosteiros beneditinos
foram, por séculos, lugares de
refúgio para viúvas, crianças
abandonadas, peregrinos e



mendigos. Para Bento, a vida
comunitária era uma escola de
caridade. O trabalho manual não
tinha apenas função prática, mas
formava o coração para o serviço. A
partilha entre os monges, a atenção
aos doentes, a escuta dos mais frágeis
preparavam para acolher Cristo que
chega na pessoa do pobre e do
estrangeiro. A hospitalidade
monástica beneditina permanece até
hoje sinal de uma Igreja que abre
portas, que acolhe sem interrogar,
que cura sem cobrar.

56. Os mosteiros beneditinos, com o
tempo, tornaram-se lugares que
contrastavam a cultura da exclusão.
Os monges cultivavam a terra,
produziam alimentos, preparavam
remédios e ofereciam-nos, com
simplicidade, aos mais necessitados.
O seu trabalho silencioso foi
fermento de uma nova civilização,
onde os pobres não eram um
problema a resolver, mas irmãos e



irmãs a acolher. A regra da partilha,
do trabalho comum e da assistência
aos vulneráveis estruturava uma
economia solidária, em contraste
com a lógica da acumulação. O
testemunho dos monges mostrava
que a pobreza voluntária, longe de
ser miséria, é caminho de liberdade e
comunhão. Eles não apenas
ajudavam os pobres: tornavam-se
próximos deles, irmãos no mesmo
Senhor. Nas celas e nos claustros,
formava-se uma mística da presença
de Deus nos pequenos.

57. Além da assistência material, os
mosteiros desempenharam um papel
fundamental na formação cultural e
espiritual dos mais humildes. Em
tempos de peste, guerra e fome, eram
lugares onde o necessitado
encontrava pão e remédio, mas
também dignidade e palavra. Era ali
que os órfãos eram educados, os
aprendizes recebiam formação, e os
camponeses eram instruídos em



técnicas de agricultura e leitura. O
saber era partilhado como dom e
responsabilidade. O abade era ao
mesmo tempo mestre e pai, e a escola
monástica lugar de libertação pela
verdade. Pois, como escreve João
Cassiano, o monge deve caracterizar-
se pela «humildade de coração [...],
que conduz não à ciência que incha,
mas àquela que ilumina por meio da
plenitude da caridade». [44] Ao
formar consciências e transmitir
sabedoria, os monges contribuíram
para uma pedagogia cristã da
inclusão. A cultura, marcada pela fé,
era partilhada com simplicidade. O
saber, quando iluminado pela
caridade, torna-se serviço. Assim, a
vida monástica revelava-se estilo de
santidade e forma concreta de
transformação da sociedade.

58. A tradição monástica ensina,
portanto, que oração e caridade,
silêncio e serviço, celas e hospitais,
formam um único tecido espiritual.



O mosteiro é lugar de escuta e de
ação, de adoração e de partilha. São
Bernardo de Claraval, grande
reformador do Cister, «recordou com
decisão a necessidade de uma vida
sóbria e comedida, tanto à mesa
como no vestuário e nos edifícios
monásticos, recomendando o
sustento e a atenção aos pobres». [45]
Para ele, a compaixão não era uma
escolha acessória, mas a estrada real
do seguimento de Cristo. A vida
monástica, portanto, quando fiel à
sua vocação original, mostra que a
Igreja só será plenamente esposa do
Senhor quando for também irmã dos
pobres. O claustro não é apenas
refúgio do mundo, mas escola na
qual se aprende a servi-lo melhor.
Onde os monges abriram as suas
portas aos pobres, a Igreja revelou
com humildade e firmeza que a
contemplação não exclui a
misericórdia, mas exige-a como seu
fruto mais puro.



Libertar os cativos

59. Desde os tempos apostólicos, a
Igreja viu na libertação dos
oprimidos um sinal do Reino de
Deus. O próprio Jesus, ao iniciar a
sua missão pública, proclamou: «O
Espírito do Senhor está sobre mim,
porque me ungiu para anunciar a
Boa-Nova aos pobres; enviou-me a
proclamar a libertação aos
cativos» (Lc 4, 18). Os primeiros
cristãos, mesmo em condições
precárias, rezavam e assistiam os
irmãos presos, como testemunham
os Atos dos Apóstolos (cf. 12, 5; 24,
23) e diversos escritos dos Padres.
Essa missão libertadora prolongou-se
ao longo dos séculos por meio de
ações concretas, especialmente
quando o drama da escravidão e do
cativeiro marcou sociedades inteiras.

60. Entre o final do século XII e os
inícios do século XIII, quando muitos
cristãos eram capturados no



Mediterrâneo ou escravizados em
guerras, surgiram duas ordens
religiosas: a Ordem da Santíssima
Trindade para a Redenção dos
Cativos (Trinitários), fundada por São
João de Matha e São Félix de Valois, e
a Ordem da Bem-Aventurada Virgem
Maria das Mercês (Mercedários),
fundada por São Pedro Nolasco com
o apoio de São Raimundo de
Penhaforte, dominicano. Essas
comunidades de consagrados
nasceram com o carisma específico
de libertar os cristãos escravizados,
colocando os seus bens à disposição 
[46] e, muitas vezes, oferecendo a
própria vida em troca. Os Trinitários,
com o lema Gloria Tibi Trinitas et
captivis libertas (Glória a Ti,
Trindade, e aos cativos liberdade), e
os Mercedários, que acrescentam um
quarto voto [47] aos votos religiosos
de pobreza, obediência e castidade,
testemunharam que a caridade pode
ser heroica. A libertação dos cativos
era expressão do amor trinitário: um



Deus que liberta não só da
escravidão espiritual, mas também
da opressão concreta. O gesto de
resgatar da escravidão e do cárcere é
visto como prolongamento do
sacrifício redentor de Cristo, cujo
sangue é o preço do nosso resgate (cf.
1Cor 6, 20).

61. A espiritualidade original destas
Ordens estava profundamente
enraizada na contemplação da Cruz.
Cristo é por excelência o Redentor
dos cativos, e a Igreja, seu Corpo,
prolonga esse mistério no tempo. 
[48] Os religiosos não viam no
resgate uma ação política ou
económica, mas um ato quase
litúrgico, a oferenda sacramental de
si mesmos. Muitos entregaram os
seus próprios corpos para substituir
prisioneiros, cumprindo literalmente
o mandamento: «Ninguém tem mais
amor do que quem dá a vida pelos
seus amigos» ( Jo 15, 13). A tradição
destas Ordens não cessou. Pelo



contrário, inspirou novas formas de
ação diante das escravidões
modernas: o tráfico de pessoas, o
trabalho forçado, a exploração
sexual, as diversas formas de
dependência. [49] A caridade cristã,
quando encarnada, torna-se
libertadora. E a missão da Igreja,
quando fiel ao seu Senhor, é sempre
proclamar a libertação. Ainda em
nossos dias, nos quais «milhões de
pessoas – crianças, homens e
mulheres de todas as idades – são
privadas da liberdade e
constrangidas a viver em condições
semelhantes às da escravatura», [50]
esta herança é continuada por estas
Ordens e por outras instituições e
congregações que atuam em
periferias urbanas, zonas de conflito
e corredores de migração. Quando a
Igreja se inclina para quebrar as
novas correntes que prendem os
pobres, ela torna-se sinal da Páscoa.



62. Não se pode concluir esta
reflexão sobre os privados de
liberdade sem fazer menção aos
encarcerados nos diversos centros
penitenciários e de detenção. A esse
respeito, recordam-se as palavras
que o Papa Francisco dirigiu a um
grupo deles: «Para mim, entrar em
uma penitenciária é sempre um
momento importante, porque o
presídio é um lugar de grande
humanidade [...]. De uma
humanidade provada, às vezes
exausta pelas dificuldades,
sentimentos de culpa, julgamentos,
incompreensões e sofrimento, mas
ao mesmo tempo repleta de força, de
desejo de perdão, de vontade de
redenção». [51] Esta vontade que,
entre outras, foi assumida também
pelas Ordens redentoras como um
serviço preferencial à Igreja. Como
proclamava São Paulo: «Foi para a
liberdade que Cristo nos
libertou» ( Gl 5, 1). E esta liberdade
não é apenas interior: ela manifesta-



se na história como amor que cuida e
liberta de todas as amarras.

Testemunhas da pobreza
evangélica

63. No século XIII, diante do
crescimento das cidades, da
concentração de riquezas e do
surgimento de novas formas de
pobreza, o Espírito Santo suscitou na
Igreja um novo tipo de consagração:
as Ordens mendicantes. Ao contrário
do modelo monástico estável, os
mendicantes adotaram uma vida
itinerante, sem propriedade pessoal
ou comunitária, inteiramente
confiada à Providência. Não apenas
serviam os pobres: tornavam-se
pobres com eles. Encaravam a cidade
como novo deserto, e os
marginalizados como novos mestres
espirituais. Essas Ordens, como os
Franciscanos, os Dominicanos, os
Agostinianos e os Carmelitas,
representaram uma revolução



evangélica, na qual o estilo de vida
simples e pobre se converte em sinal
profético para a missão, revivendo a
experiência da primeira comunidade
cristã (cf. Act4, 32). O testemunho dos
mendicantes desafiava tanto a
opulência clerical quanto a frieza da
sociedade urbana.

64. São Francisco de Assis tornou-se o
ícone dessa primavera espiritual.
Tomando por esposa a pobreza, quis
imitar Cristo pobre, nu e crucificado.
Em sua Regra, pede aos irmãos que
«não tenham propriedade sobre
coisa alguma, nem sobre casa, nem
lugar, nem outra coisa qualquer;
mas, como peregrinos e viandantes
que neste mundo servem ao Senhor
em pobreza e humildade, peçam
esmolas com confiança; disso não se
devem envergonhar, porque o
Senhor se fez pobre por nós, neste
mundo». [52] A sua vida foi um
contínuo despojamento: do palácio
ao leproso, da eloquência ao silêncio,



da posse ao dom total. Francisco não
fundou um serviço social, mas uma
fraternidade evangélica. Entre os
pobres, via irmãos e imagens vivas
do Senhor. A sua missão era estar
com eles, por uma solidariedade que
superava as distâncias, por um amor
compassivo. A sua pobreza era
relacional: levava-o a fazer-se
próximo, igual, na verdade, menor. A
sua santidade brotava da convicção
de que só se recebe verdadeiramente
a Cristo na entrega generosa de si
mesmo aos irmãos.

65. Santa Clara de Assis, inspirada
por Francisco, fundou a Ordem das
Damas Pobres, depois chamadas
Clarissas. A sua luta espiritual
consistiu em manter fielmente o
ideal da pobreza radical. Recusou
privilégios pontifícios que poderiam
proporcionar segurança material ao
seu mosteiro e, com firmeza, obteve
do Papa Gregório IX o chamado
Privilegium Paupertatis, garantindo



o direito de viver sem a posse de
qualquer bem material. [53] Esta
opção expressava a confiança total
em Deus, e a consciência de que a
pobreza voluntária era forma de
liberdade e profecia. Clara ensinava
às suas irmãs que Cristo era a sua
única herança e que nada devia
obscurecer a comunhão com Ele. A
sua vida orante e escondida foi um
grito contra o mundanismo e uma
defesa silenciosa dos pobres e
esquecidos.

66. São Domingos de Gusmão,
contemporâneo de Francisco, fundou
a Ordem dos Pregadores com outro
carisma, mas a mesma radicalidade.
Desejava anunciar o Evangelho com
a autoridade que brota duma vida
pobre, convencido de que a Verdade
precisa de testemunhas coerentes. O
exemplo da pobreza de vida
acompanhava a Palavra pregada.
Livres do peso dos bens terrenos, os
frades dominicanos podiam dedicar-



se melhor à sua obra principal, ou
seja, a pregação. Dirigiam-se às
cidades, sobretudo àquelas
universitárias, para ensinar a
verdade de Deus. [54] Ao
dependerem dos outros,
demonstravam que a fé não se
impõe, mas se oferece. E, ao viverem
entre os pobres, aprendiam a
verdade do Evangelho “de baixo”,
como discípulos do Cristo
humilhado.

67. As Ordens mendicantes foram,
assim, resposta viva à exclusão e à
indiferença. Não propuseram
expressamente reformas sociais, mas
uma conversão pessoal e
comunitária à lógica do Reino. A
pobreza, nelas, não era resultado da
escassez de bens, mas uma escolha
livre: fazer-se pequeno para acolher
o pequeno. Como disse Tomás de
Celano sobre Francisco: «Passou a ser
o maior amigo dos pobres [...]
despiu-se para vestir os pobres,



procurando assemelhar-se a eles». 
[55] Os mendicantes tornaram-se
sinal de uma Igreja peregrina,
humilde e fraterna, que vive entre os
pobres não por estratégia
proselitista, mas por identidade. Eles
ensinam que a Igreja é luz quando se
despoja de tudo e que a santidade
passa por um coração humilde e
dedicado aos pequenos.

A Igreja e a instrução dos pobres

68. Dirigindo-se a alguns educadores,
o Papa Francisco recordava que a
educação sempre foi uma das
expressões mais altas da caridade
cristã: «A vossa é uma missão cheia
de obstáculos, mas também de
alegrias […]. Uma missão de amor,
porque não se pode ensinar sem
amar». [56] Neste sentido, desde os
primeiros tempos, os cristãos
compreenderam que o saber liberta,
dignifica e aproxima da verdade.
Ensinar os pobres era, para a Igreja,



um ato de justiça e fé. Inspirada no
exemplo do Mestre que ensinava ao
povo as verdades divinas e humanas,
a Igreja assumiu como missão
formar as crianças e os jovens,
especialmente os mais pobres, na
verdade e no amor. Essa missão
ganhou corpo com a fundação de
Congregações voltadas à educação
popular.

69. No final do século XVI, São José
de Calasanz, impressionado pela
falta de instrução e formação dos
jovens pobres da cidade de Roma,
deu vida à primeira escola pública
popular e gratuita da Europa, em
algumas salas contíguas à Igreja de
Santa Dorotéia, no bairro Trastevere.
Era a semente da qual nasceria e se
desenvolveria, não sem dificuldades,
a Ordem dos Clérigos Regulares
Pobres da Madre de Deus das Escolas
Pias – cujos membros são mais
conhecidos como Padres Escolápios
–, com o objetivo de transmitir aos



jovens «além da ciência profana,
também a sabedoria do Evangelho,
ensinando-lhes a captar, nas
vicissitudes pessoais e na história, a
ação amorosa de Deus Criador e
Redentor». [57] Com efeito, podemos
considerar este corajoso sacerdote
como «o verdadeiro fundador da
moderna escola católica, que visa a
formação integral do homem e está
aberta a todos». [58] Animado pela
mesma sensibilidade, no século XVII,
São João Batista de La Salle,
percebendo a injustiça causada pela
exclusão dos filhos dos operários e
camponeses do sistema educacional
da França do seu tempo, fundou os
Irmãos das Escolas Cristãs, com o
ideal de lhes oferecer ensino
gratuito, formação sólida e ambiente
fraterno. La Salle via na sala de aula
um espaço de promoção humana,
mas também de conversão. Os seus
colégios uniam oração, método,
disciplina e partilha. Cada criança
era considerada um dom único de



Deus, e o ato de ensinar, um serviço
ao Reino de Deus.

70. Já no século XIX, também na
França, São Marcelino Champagnat
funda o Instituto dos Irmãos Maristas
das Escolas, «sensível às
necessidades espirituais e educativas
da sua época, sobretudo a ignorância
religiosa e as situações de abandono
vividas em particular pela
juventude», [59] dedicando-se com
todo o afinco, num período em que o
acesso à educação continuava a ser
um privilégio de poucos, à missão de
educar e evangelizar crianças e
jovens, especialmente os mais
necessitados. Com o mesmo espírito,
na Itália, São João Bosco iniciou a
grande obra Salesiana,
fundamentada sobre os três
princípios do “Método preventivo” –
razão, religião e amabilidade – [60] e
o Beato António Rosmini fundou o
Instituto da Caridade, no qual a
“caridade intelectual” – junto à



“material” e tendo como ápice a
“espiritual-pastoral” –, era
apresentada como dimensão
indispensável para qualquer ação
caritativa que buscasse o bem e o
desenvolvimento integral da pessoa. 
[61]

71. Muitas Congregações femininas
também foram protagonistas dessa
revolução pedagógica. As Ursulinas,
a Ordem da Companhia de Maria
Nossa Senhora, as Mestras Pias e
tantas outras, fundadas
especialmente no século XVIII e XIX,
ocuparam espaços onde o Estado era
ausente. Criaram escolas nos
pequenos vilarejos, nas zonas de
periferia e nos bairros operários. A
educação das meninas, em especial,
tornou-se prioridade. As religiosas
alfabetizavam, evangelizavam,
tratavam das questões práticas da
vida quotidiana, elevavam o espírito
através do cultivo das artes e,
sobretudo, formavam consciências. A



pedagogia era simples: proximidade,
paciência, doçura. Ensinavam com a
vida, antes das palavras. Em tempos
de analfabetismo generalizado e
exclusão estrutural, essas mulheres
consagradas foram faróis de
esperança. A sua missão era formar o
coração, ensinar a pensar, fazer
florescer a dignidade. Unindo vida de
piedade e dedicação ao próximo,
resistiam ao abandono com a ternura
de quem educa em nome de Cristo.

72. A educação dos pobres, para a fé
cristã, não é um favor, mas um
dever. Os pequenos têm direito à
sabedoria, como exigência básica do
reconhecimento da dignidade
humana. Ensinar-lhes é reconhecer o
seu valor, dando-lhes instrumentos
para transformar a sua realidade. A
tradição cristã entende que o saber é
dom de Deus e responsabilidade
comunitária. O ensino cristão forma
não apenas profissionais, mas
pessoas abertas ao bem, ao belo e à



verdade. Sendo assim, a escola
católica, quando fiel ao seu nome,
torna-se espaço de inclusão, de
formação integral e de promoção
humana; conjugando fé e cultura,
semeia-se futuro, honra-se a imagem
de Deus e constrói-se uma sociedade
melhor.

Acompanhar os migrantes

73. A experiência da migração
acompanha a história do povo de
Deus. Abraão parte sem saber para
onde vai; Moisés conduz um povo
peregrino pelo deserto; Maria e José
fogem com o Menino para o Egito. O
próprio Cristo, que «veio para o que
era seu, e os seus não o
receberam» (Jo 1, 11), viveu entre nós
como estrangeiro. Por isso, a Igreja
sempre reconheceu nos migrantes
uma presença viva do Senhor que
dirá, no dia do juízo, aos que
estiverem à sua direita: «era



peregrino e recolhestes-me» (Mt 25,
35).

74. No século XIX, quando milhões de
europeus emigravam em busca de
melhores condições de vida, dois
grandes santos se destacaram no
cuidado pastoral dos migrantes: São
João Batista Scalabrini e Santa
Francisca Xavier Cabrini. Scalabrini,
bispo de Piacenza, fundou os
Missionários de São Carlos para
acompanhar os migrantes nas suas
comunidades de destino, oferecendo-
lhes assistência espiritual, jurídica e
material. Nos migrantes viu
destinatários de uma nova
evangelização, alertando para os
riscos da exploração e da perda da fé
em terra estrangeira.
Correspondendo com generosidade
ao carisma que o Senhor lhe tinha
concedido, «Scalabrini olhava mais
além, olhava lá para diante, para um
mundo e uma Igreja sem barreiras,
sem estrangeiros». [62] Santa



Francisca Cabrini, nascida na Itália e
naturalizada estadunidense, tornou-
se a primeira cidadã dos Estados
Unidos a ser canonizada. Para
cumprir a sua missão de atender aos
migrantes, cruzou o Atlântico
diversas vezes, e «armada de
singular audácia, partindo do nada
iniciou escolas, hospitais, orfanatos
para a multidão de deserdados que
se aventuraram no novo mundo em
busca de trabalho, desprovidos do
conhecimento da língua e de meios
capazes de lhes permitir uma
decorosa inserção na sociedade
americana, e muitas vezes vítimas de
pessoas sem escrúpulos. O seu
coração materno, irrequieto, ia ao
encontro deles em todas as partes:
nos tugúrios, nos cárceres, nas
minas». [63] No Ano Santo de 1950, o
Papa Pio XII proclamou-a Padroeira
de todos os migrantes. [64]

75. A tradição da atividade da Igreja
junto aos migrantes prosseguiu e



hoje esse serviço expressa-se em
iniciativas como os centros de
acolhimento para refugiados, as
missões nas fronteiras, e os esforços
de Caritas Internationalis e de outras
instituições. O Magistério
contemporâneo reafirma com
clareza este compromisso. O Papa
Francisco recordava que a missão da
Igreja junto aos migrantes e
refugiados era ainda mais ampla,
insistindo que «a resposta ao desafio
colocado pelas migrações
contemporâneas pode-se resumir em
quatro verbos: acolher, proteger,
promover e integrar. Mas estes
verbos não valem apenas para os
migrantes e os refugiados; exprimem
a missão da Igreja a favor de todos os
habitantes das periferias
existenciais, que devem ser
acolhidos, protegidos, promovidos e
integrados». [65] E acrescentava:
«Todo ser humano é um filho de
Deus! Nele está impressa a imagem
de Cristo! Trata-se, então, de o



vermos, nós, em primeiro lugar, e de
ajudar os outros a verem no
migrante e no refugiado não só um
problema para lidar, mas um irmão e
uma irmã a serem acolhidos,
respeitados e amados; trata-se de
uma oportunidade que a Providência
nos oferece para contribuir na
construção de uma sociedade mais
justa, de uma democracia mais
completa, de um país mais inclusivo,
de um mundo mais fraterno e de
uma comunidade cristã mais aberta,
de acordo com o Evangelho». [66] A
Igreja, como mãe, caminha com os
que caminham. Onde o mundo vê
ameaça, ela vê filhos; onde se
erguem muros, ela constrói pontes.
Pois sabe que o Evangelho só é crível
quando se traduz em gestos de
proximidade e de acolhimento; e que
em cada migrante rejeitado, é o
próprio Cristo que bate às portas da
comunidade.

Ao lado dos últimos



76. A santidade cristã floresce, com
frequência, nos lugares mais
esquecidos e feridos da humanidade.
Os mais pobres entre os pobres – que
não apenas carecem de bens, mas
também de voz e do reconhecimento
da sua dignidade – ocupam um lugar
especial no coração de Deus. São os
preferidos do Evangelho, os
herdeiros do Reino (cf. Lc 6, 20). É
neles que Cristo continua a sofrer e a
ressuscitar. É neles que a Igreja
reencontra o chamamento a mostrar
a sua realidade mais autêntica.

77. Santa Teresa de Calcutá,
canonizada em 2016, tornou-se ícone
universal da caridade vivida até o
extremo em favor dos mais
indigentes, descartados pela
sociedade. Fundadora das
Missionárias da Caridade, dedicou a
sua vida aos moribundos
abandonados nas ruas da Índia.
Recolhia os rejeitados, lavava as suas
feridas, acompanhava-os até ao



momento da morte com uma ternura
que era prece. O seu amor pelos mais
pobres entre os pobres fazia com que
se ocupasse não somente de os
atender em suas necessidades
materiais, mas também de lhes
anunciar a boa nova do Evangelho:
«Queremos proclamar a boa nova
aos pobres de que Deus os ama, de
que nós os amamos, de que eles são
alguém para nós, de que eles foram
criados pela mesma mão amorosa de
Deus, para amar e ser amados. Os
nossos pobres são ótimas pessoas,
pessoas muito amáveis, eles não
necessitam da nossa pena ou
compaixão, eles precisam do nosso
amor compreensivo. Eles precisam
do nosso respeito; eles precisam que
os tratemos com dignidade». [67]
Tudo isso nascia de uma profunda
espiritualidade que via o serviço aos
mais pobres como fruto da oração e
do amor, gerador da verdadeira paz,
como recordava o Papa João Paulo II
aos peregrinos vindos a Roma para a



sua beatificação: «Onde foi que
Madre Teresa encontrou a força para
se dedicar completamente ao serviço
do próximo? Encontrou-a na oração
e na contemplação silenciosa de
Jesus Cristo, do seu Santo Rosto, do
seu Sagrado Coração . Ela mesma o
disse: “O fruto do silêncio é a oração;
o fruto da oração é a fé; o fruto da fé
é o amor; o fruto do amor é o serviço,
o fruto do serviço é a paz” [...] Era
uma oração que enchia o seu coração
com a paz de Cristo e lhe permitia
irradiar essa paz aos outros». [68]
Teresa não se considerava filantropa
nem ativista, mas esposa de Cristo
crucificado, a quem servia com amor
total nos irmãos sofredores.

78. No Brasil, Santa Dulce dos Pobres
– conhecida como o “anjo bom da
Bahia” – encarnou o mesmo espírito
evangélico com feições brasileiras.
Referindo-se a ela e a outras duas
religiosas canonizadas na mesma
celebração, o Papa Francisco



recordava o amor que professavam
aos mais marginalizados da
sociedade e afirmava que as novas
Santas «mostram-nos que a vida
religiosa é um caminho de amor nas
periferias existenciais do mundo» 
[69]. Irmã Dulce enfrentou a
precariedade com criatividade, os
obstáculos com ternura, a carência
com fé inabalável. Começou
acolhendo doentes num galinheiro, e
dali fundou uma das maiores obras
sociais do país. Atendia milhares de
pessoas por dia, sem jamais perder a
doçura. Fez-se pobre com os pobres
por amor ao sumamente Pobre. Vivia
com pouco, rezava com fervor e
servia com alegria. A sua fé não a
retirava do mundo, mas lançava-a
ainda mais profundamente nas dores
dos últimos.

79. Poderiam ser lembrados também
São Bento Menni e as Irmãs
Hospitaleiras do Sagrado Coração de
Jesus auxiliando as pessoas com



deficiências de desenvolvimento; São
Charles de Foucauld entre as
comunidades do Saara; Santa
Katharine Drexel junto dos grupos
menos favorecidos na América do
Norte; Irmã Emmanuelle com os
catadores de lixo no bairro Ezbet El
Nakhl na cidade do Cairo; e
muitíssimos outros. Cada um, à sua
maneira, descobriu que os mais
pobres não são mero objeto da nossa
compaixão, mas mestres do
Evangelho. Não se trata de lhes
“levar Deus”, mas de encontrá-Lo ali.
Todos estes exemplos ensinam que
servir aos pobres não é um gesto de
cima para baixo, mas um encontro
de igual para igual, onde Cristo é
revelado e adorado. São João Paulo II
recordava-nos que «há na pessoa dos
pobres uma especial presença de
Cristo, obrigando a Igreja a uma
opção preferencial por eles». [70] A
Igreja, portanto, quando se curva até
ao chão para cuidar dos pobres,
assume a sua postura mais elevada.



Movimentos populares

80. Ao longo dos séculos da história
cristã, devemos igualmente
reconhecer que a ajuda aos pobres e
a luta pelos seus direitos não
envolveu apenas indivíduos, algumas
famílias, instituições ou
comunidades religiosas. Houve, e há,
vários movimentos populares,
constituídos por leigos e conduzidos
por líderes populares, colocados
muitas vezes sob suspeita e até
perseguidos. Refiro-me a um
«conjunto de pessoas que não
caminham como indivíduos, mas
como o tecido duma comunidade de
todos e para todos, que não pode
permitir que os mais pobres e frágeis
fiquem para trás [...]. Portanto os
líderes populares são aqueles que
têm a capacidade de integrar a todos
[...]. Não lhes fazem repugnância
nem metem medo os jovens
chagados e crucificados». [71]



81. Estes líderes populares sabem
que a solidariedade consiste também
em «lutar contra as causas
estruturais da pobreza, a
desigualdade, a falta de trabalho, de
terra e de casa, a negação dos
direitos sociais e laborais. É fazer
face aos efeitos destruidores do
império do dinheiro [...]. A
solidariedade, entendida no seu
sentido mais profundo, é uma forma
de fazer história e é isto que os
movimentos populares fazem». [72]
Por essa razão, quando as diferentes
instituições pensam nas necessidades
dos pobres, é necessário «que
incluam os movimentos populares e
animem as estruturas de governo
locais, nacionais e internacionais
com aquela torrente de energia
moral que nasce da integração dos
excluídos na construção do destino
comum». [73] Com efeito, os
movimentos populares convidam a
superar «aquela ideia das políticas
sociais concebidas como uma política



para os pobres, mas nunca com os
pobres, nunca dos pobres e muito
menos inserida num projeto que
reúna os povos». [74] Se os políticos e
os profissionais não os ouvirem, «a
democracia atrofia-se, torna-se um
nominalismo, uma formalidade,
perde representatividade, vai se
desencantando porque deixa de fora
o povo na sua luta diária pela
dignidade, na construção do seu
destino». [75] O mesmo se deve dizer
das instituições da Igreja.

Voltar ao índice

CAPÍTULO IV 

UMA HISTÓRIA QUE
CONTINUA

O século da Doutrina Social da
Igreja



82. A acelerada transformação
tecnológica e social dos últimos dois
séculos, cheia de trágicas
contradições, não foi apenas sofrida
pelos pobres, mas também por eles
enfrentada e pensada. Os
movimentos de trabalhadores,
mulheres e jovens, assim como a luta
contra a discriminação racial
levaram a uma nova consciência da
dignidade daqueles que estão à
margem. Também o contributo da
Doutrina Social da Igreja tem em si
esta raiz popular que não se pode
esquecer: seria inimaginável a
releitura da Revelação cristã nas
modernas circunstâncias sociais,
laborais, económicas e culturais sem
leigos cristãos envolvidos com os
desafios do seu tempo. Ao seu lado,
atuaram religiosas e religiosos,
testemunhas de uma Igreja em saída
dos caminhos já percorridos. A
mudança de época que enfrentamos
hoje torna ainda mais necessária a
interação contínua entre batizados e



Magistério, entre cidadãos e peritos,
entre povo e instituições. Em
particular, é preciso reconhecer
novamente que a realidade se vê
melhor a partir das periferias e que
os pobres são sujeitos de uma
inteligência específica, indispensável
à Igreja e à humanidade.

83. O Magistério dos últimos cento e
cinquenta anos oferece um
verdadeiro tesouro de ensinamentos
sobre os pobres. Deste modo, os
Bispos de Roma fizeram-se voz de
novas consciências, passadas pelo
crivo do discernimento eclesial. Por
exemplo, na Carta encíclica Rerum
novarum (1891), Leão XIII abordou a
questão do trabalho, expondo a
situação intolerável de muitos
operários da indústria e propondo o
estabelecimento de uma ordem
social justa. Nesta linha se
manifestaram também outros
Pontífices. Com a Encíclica Mater et
Magistra (1961), São João XXIII fez-se



promotor de uma justiça de
dimensões mundiais: os países ricos
não podiam permanecer indiferentes
face aos países oprimidos pela fome
e pela miséria, mas eram chamados a
socorrê-los generosamente com
todos os seus bens.

84. O Concílio Vaticano II representa
uma etapa fundamental no
discernimento eclesial sobre os
pobres, à luz da Revelação. Embora
nos documentos preparatórios esse
tema fosse secundário, São João XXIII
chamou a atenção para o mesmo na
Radiomensagem de 11 de setembro
de 1962, a um mês da abertura do
Concílio, com palavras inesquecíveis:
«A Igreja apresenta-se como é e como
quer ser, como Igreja de todos e
particularmente Igreja dos pobres». 
[76] Houve, então, o grande trabalho
de Bispos, teólogos e peritos
preocupados com a renovação da
Igreja – com o apoio do próprio São
João XXIII – que reorientou o



Concílio. É fundamental a natureza
cristocêntrica, isto é, doutrinal e não
apenas social, de tal reflexão.
Efetivamente, numerosos Padres
conciliares favoreceram a
consolidação da consciência, bem
expressa pelo cardeal Lercaro na sua
intervenção memorável de 6 de
dezembro de 1962, de que «o
mistério de Cristo na Igreja sempre
foi e continua a ser – e hoje de modo
especial – o mistério de Cristo
presente nos pobres», [77] e de que
«não se trata de um tema qualquer,
mas, em certo sentido, é o único tema
de todo o Vaticano II». [78] O
Arcebispo de Bolonha, preparando o
texto desta intervenção, anotava:
«Esta é a hora dos pobres, dos
milhões de pobres que estão em toda
a terra, esta é a hora do mistério da
Igreja mãe dos pobres, esta é a hora
do mistério de Cristo, sobretudo no
pobre». [79] Desse modo,
apresentava-se a necessidade de uma
nova forma eclesial, mais simples e



sóbria, que envolvesse todo o povo
de Deus e a sua figura histórica. Uma
Igreja mais parecida com o seu
Senhor do que com os poderes
mundanos, propensa a estimular em
toda a humanidade um compromisso
concreto para a solução do grande
problema da pobreza no mundo.

85. São Paulo VI, por ocasião da
abertura da segunda sessão do
Concílio, retomou o tema levantado
pelo seu predecessor, ou seja, que a
Igreja olha com particular interesse
«para os pobres, para os
necessitados, para os aflitos, para os
famintos, os que sofrem, os
encarcerados, os que têm fome; isto
é, olha para toda a humanidade que
sofre e chora, pois a Igreja sabe que
esta lhe pertence, por direito
evangélico». [80] Na Audiência Geral
de 11 de novembro de 1964, ele
sublinhou que «o pobre é
representante de Cristo» e,
associando a imagem do Senhor nos



últimos à que se manifesta no Papa,
afirmou: «A representação de Cristo
no pobre é universal, todo o pobre
reflete Cristo; a do Papa é pessoal.
[…] O pobre e Pedro podem coincidir,
podem ser a mesma pessoa,
revestida de uma dupla
representação: a da pobreza e a da
autoridade». [81] Deste modo, o
vínculo intrínseco entre a Igreja e os
pobres ficava simbolicamente
expresso com uma clareza inédita.

86. Na Constituição pastoral
Gaudium et spes, o Concílio,
atualizando a herança dos Padres da
Igreja, reafirmou com força a
destinação universal dos bens da
terra e a função social da
propriedade que dela deriva: «Deus
destinou a terra com tudo o que ela
contém para uso de todos os homens
e povos; de modo que os bens criados
devem chegar equitativamente às
mãos de todos [...] Por esta razão,
quem usa desses bens, não deve



considerar as coisas exteriores que
legitimamente possui só como
próprias, mas também como comuns,
no sentido de que possam beneficiar
não só a si, mas também aos outros.
De resto, todos têm o direito de ter
uma parte de bens suficientes para si
e suas famílias. [...] Aquele, porém,
que se encontra em extrema
necessidade, tem direito de tomar,
dos bens dos outros, o que necessita.
[...] De resto, a mesma propriedade
privada é de índole social, fundada
na lei do destino comum dos bens. O
desprezo deste carácter social foi
muitas vezes ocasião de cobiças e de
graves desordens». [82] Esta
convicção é reafirmada por São
Paulo VI na Encíclica Populorum
progressio, onde lemos que ninguém
pode considerar-se com o «direito de
reservar para seu uso exclusivo
aquilo que é supérfluo, quando a
outros falta o necessário». [83] No
seu discurso à ONU, o Papa Montini
apresentou-se como o advogado dos

https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html


povos pobres [84], instando a
comunidade internacional a
construir um mundo solidário.

87. Com São João Paulo II, consolida-
se, pelo menos no âmbito
doutrinário, a relação preferencial
da Igreja com os pobres. Com efeito,
o seu magistério reconheceu que a
opção pelos pobres é uma «forma
especial de primado na prática da
caridade cristã, testemunhada por
toda a Tradição da Igreja». [85] Na
Encíclica Sollicitudo rei socialis,
também escreve que hoje, dada a
dimensão mundial que a questão
social assumiu, «este amor
preferencial, com as decisões que ele
nos inspira, não pode deixar de
abranger as imensas multidões de
famintos, de mendigos, sem-teto, sem
assistência médica e, sobretudo, sem
esperança de um futuro melhor: não
se pode deixar de ter em conta a
existência destas realidades. Ignorá-
las significaria tornar-nos como o



“rico epulão”, que fingia não
conhecer o pobre Lázaro, que jazia
ao seu portão (cf. Lc 16, 19-31)». [86]
O seu ensinamento sobre o trabalho
adquire especial relevância quando
nos propomos pensar no papel ativo
dos pobres na renovação da Igreja e
da sociedade, deixando para trás o
paternalismo da mera assistência às
suas imediatas necessidades. Na
Encíclica Laborem exercens, ele
afirma que «o trabalho humano é
uma chave, provavelmente a chave
essencial, de toda a questão social». 
[87]

88. Diante das múltiplas crises que
assinalaram o início do terceiro
milénio, a leitura de Bento XVI torna-
se mais marcadamente política.
Assim, na Carta encíclica Caritas in
veritate, afirma que «ama-se tanto
mais eficazmente o próximo, quanto
mais se trabalha em prol de um bem
comum que dê resposta também às
suas necessidades reais». [88] Além



disso, observa que «a fome não
depende tanto de uma escassez
material, como sobretudo da
escassez de recursos sociais, o mais
importante dos quais é de natureza
institucional; isto é, falta um sistema
de instituições económicas que seja
capaz de garantir um acesso regular,
e adequado do ponto de vista
nutricional, à alimentação e à água e
também de enfrentar as carências
relacionadas com as necessidades
primárias e com a emergência de
reais e verdadeiras crises
alimentares provocadas por causas
naturais ou pela irresponsabilidade
política nacional e internacional». 
[89]

89. O Papa Francisco reconheceu
como, nas últimas décadas, além do
magistério dos Bispos de Roma,
também se tornaram cada vez mais
frequentes as tomadas de posição
por parte das Conferências
Episcopais nacionais e regionais



sobre este tema. Ele mesmo, por
exemplo, pôde testemunhar
pessoalmente o empenho particular
do episcopado latino-americano em
repensar a relação da Igreja com os
pobres. No pós-Concílio, em quase
todos os países da América Latina,
sentiu-se com muita força a
identificação da Igreja com os pobres
e a participação ativa na sua
redenção. Era o próprio coração da
Igreja que se movia diante de tantos
pobres afligidos pelo desemprego,
subemprego e salários miseráveis,
obrigados a viver em condições
deploráveis. O martírio de São Oscar
Romero, Arcebispo de San Salvador,
foi ao mesmo tempo um testemunho
e uma exortação viva para a Igreja.
Ele sentia como próprio o drama da
grande maioria dos seus fiéis,
fazendo deles o centro da sua opção
pastoral. As Conferências do
Episcopado Latino-Americano em
Medellín, Puebla, Santo Domingo e
Aparecida constituem etapas



significativas também para toda a
Igreja. Eu mesmo, missionário no
Peru durante tantos anos, devo
muito a este caminho de
discernimento eclesial, que o Papa
Francisco com sabedoria soube unir
ao de outras Igrejas particulares,
especialmente do chamado Sul
global. Gostaria, agora, de retomar
dois temas específicos deste
magistério episcopal.

Estruturas de pecado que criam
pobreza e desigualdades extremas

90. Em Medellín, os Bispos
pronunciaram-se a favor da opção
preferencial pelos pobres: «Cristo,
nosso Salvador, não só amou aos
pobres, mas também, “sendo rico se
fez pobre”, viveu na pobreza,
centralizando sua missão no anúncio
da libertação aos pobres e fundou
sua Igreja como sinal dessa pobreza
entre os homens. […] A pobreza de
tantos irmãos clama por justiça,



solidariedade, testemunho,
compromisso, esforço e superação
para o cumprimento pleno da missão
salvífica confiada por Cristo». [90] Os
Bispos afirmaram com veemência
que a Igreja, para ser plenamente fiel
à sua vocação, não deve apenas
compartilhar a condição dos pobres,
mas colocar-se também ao lado deles
e empenhar-se ativamente pela sua
promoção integral. A Conferência de
Puebla, diante do agravamento da
miséria na América Latina,
confirmou a decisão de Medellín com
uma opção franca e profética a favor
dos pobres e qualificou as estruturas
de injustiça como “pecado social”.

91. A caridade é uma força que muda
a realidade, um autêntico poder
histórico de transformação. Esta é a
fonte da qual deve nutrir-se todo o
compromisso para «resolver as
causas estruturais da pobreza» [91] e
para o fazer com urgência. Espero,
portanto, que «cresça o número de



políticos capazes de entrar num
autêntico diálogo que vise
efetivamente sanar as raízes
profundas e não a aparência dos
males do nosso mundo», [92] porque
«trata-se de ouvir o clamor de povos
inteiros, dos povos mais pobres da
terra». [93]

92. É necessário, portanto, continuar
a denunciar a “ditadura de uma
economia que mata” e reconhecer
que «enquanto os lucros de poucos
crescem exponencialmente, os da
maioria situam-se cada vez mais
longe do bem-estar daquela minoria
feliz. Tal desequilíbrio provém de
ideologias que defendem a
autonomia absoluta dos mercados e
a especulação financeira. Por isso,
negam o direito de controle dos
Estados, encarregados de velar pela
tutela do bem comum. Instaura-se
uma nova tirania invisível, às vezes
virtual, que impõe, de forma
unilateral e implacável, as suas leis e



as suas regras». [94] Embora não
faltem diversas teorias que tentam
justificar o estado atual das coisas ou
explicar que a racionalidade
económica nos exige esperar que as
forças invisíveis do mercado
resolvam tudo, a dignidade de cada
pessoa humana deve ser respeitada
já agora, não só amanhã, e a situação
de miséria de tantas pessoas, a quem
é negada esta dignidade, deve ser um
apelo constante à nossa consciência.

93. Na Encíclica Dilexit nos, o Papa
Francisco recordou que o pecado
social assume a forma de uma
“estrutura de pecado” na sociedade,
fazendo frequentemente parte de
uma «mentalidade dominante que
considera normal ou racional o que
não passa de egoísmo e indiferença.
Este fenómeno pode definir-se como
alienação social». [95] Torna-se
normal ignorar os pobres e viver
como se eles não existissem.
Apresenta-se como uma escolha

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html


razoável organizar a economia
exigindo sacrifícios ao povo, para
atingir certos objetivos que
interessam aos poderosos.
Entretanto, para os pobres restam
apenas promessas de “gotas” que
cairão, até que uma nova crise global
os conduza de volta à situação na
qual estavam anteriormente. É uma
verdadeira alienação que leva a
encontrar apenas desculpas teóricas
e não a tentar resolver hoje os
problemas concretos daqueles que
sofrem. Já o dizia São João Paulo II:
«Alienada é a sociedade que, nas
suas formas de organização social, de
produção e de consumo, torna mais
difícil a realização deste dom e a
constituição dessa solidariedade
inter-humana». [96]

94. Devemos empenhar-nos cada vez
mais em resolver as causas
estruturais da pobreza. É uma
urgência que «não pode esperar; e
não apenas por uma exigência



pragmática de obter resultados e
ordenar a sociedade, mas também
para a curar de uma mazela que a
torna frágil e indigna e que só poderá
levá-la a novas crises. Os planos de
assistência, que acorrem a
determinadas emergências,
deveriam considerar-se apenas como
respostas provisórias». [97] A falta de
equidade «é a raiz dos males sociais».
[98] Com efeito, «muitas vezes
constata-se que, realmente, os
direitos humanos não são iguais para
todos». [99]

95. Acontece que «no modelo “do
êxito” e “individualista” em vigor,
parece que não faz sentido investir
para que os lentos, fracos ou menos
dotados possam também singrar na
vida». [100] A pergunta que
reiteradamente surge é sempre a
mesma: os menos dotados não são
seres humanos? Os mais fracos não
têm a nossa mesma dignidade?
Aqueles que nasceram com menos



possibilidades valem menos como
seres humanos e devem limitar-se
apenas a sobreviver? A resposta que
damos a estas perguntas determina o
valor das nossas sociedades e dela
também depende o nosso futuro: ou
reconquistamos a nossa dignidade
moral e espiritual ou caímos numa
espécie de poço de imundície. Se não
pararmos a pensar as coisas a sério,
continuaremos, de forma explícita ou
dissimulada, a «legitimar o modelo
distributivo atual, no qual uma
minoria se julga com o direito de
consumir numa proporção que seria
impossível generalizar, porque o
planeta não poderia sequer conter os
resíduos de tal consumo». [101]

96. Entre as questões estruturais que
não se pode imaginar conseguir
resolver a partir de cima e que
exigem ser tratadas o mais
rapidamente possível, conta-se a dos
lugares, espaços, casas e cidades
onde os pobres vivem e caminham.



Bem o sabemos: «Como são belas as
cidades que superam a desconfiança
doentia e integram os que são
diferentes, fazendo desta integração
um novo fator de progresso! Como
são encantadoras as cidades que, já
no seu projeto arquitetónico, estão
cheias de espaços que unem,
relacionam, favorecem o
reconhecimento do outro!». [102] Ao
mesmo tempo, «não podemos deixar
de considerar os efeitos da
degradação ambiental, do modelo
atual de desenvolvimento e da
cultura do descarte sobre a vida das
pessoas». [103] Com efeito, «a
deterioração do meio ambiente e a
da sociedade afetam de modo
especial os mais frágeis do planeta». 
[104]

97. Portanto, mesmo correndo o risco
de parecer “estúpidos”, é tarefa de
todos os membros do Povo de Deus
fazer ouvir, ainda que de maneiras
diferentes, uma voz que desperte,



denuncie e se exponha. As estruturas
de injustiça devem ser reconhecidas
e destruídas com a força do bem,
através da mudança de mentalidades
e também, com a ajuda da ciência e
da técnica, através do
desenvolvimento de políticas
eficazes na transformação da
sociedade. É preciso recordar sempre
que a proposta do Evangelho não é
apenas a de uma relação individual e
íntima com o Senhor. Ela é mais
ampla: «é o Reino de Deus (cf. Lc 4,
43); trata-se de amar a Deus, que
reina no mundo. Na medida em que
Ele conseguir reinar entre nós, a vida
social será um espaço de
fraternidade, de justiça, de paz, de
dignidade para todos. Por isso, tanto
o anúncio como a experiência cristã
tendem a provocar consequências
sociais. Procuremos o seu Reino». 
[105]

98. Por fim, um documento que
inicialmente não foi bem recebido



por todos, oferece-nos uma reflexão
sempre atual: «É frequente dirigir
aos defensores da “ortodoxia” a
acusação de passividade, de
indulgência ou de cumplicidade
culpáveis frente a situações
intoleráveis de injustiça e de regimes
políticos que mantêm estas situações.
A conversão espiritual, a intensidade
do amor a Deus e ao próximo, o zelo
pela justiça e pela paz, o sentido
evangélico dos pobres e da pobreza,
são exigidos a todos, especialmente
aos pastores e aos responsáveis. A
preocupação pela pureza da fé não
subsiste sem a preocupação de dar a
resposta de um testemunho eficaz de
serviço ao próximo e, em especial, ao
pobre e ao oprimido, através de uma
vida teologal integral». [106]

Os pobres como sujeitos

99. Um dom fundamental para o
caminho da Igreja universal é
representado pelo discernimento da



Conferência de Aparecida, na qual os
Bispos latino-americanos
explicitaram que a opção
preferencial pelos pobres por parte
da Igreja «está implícita na fé
cristológica naquele Deus que se fez
pobre por nós, para enriquecer-nos
com a sua pobreza». [107] No
Documento, a missão é
contextualizada na atual situação de
um mundo globalizado, com os seus
novos e dramáticos desequilíbrios, 
[108] e, na Mensagem final, os Bispos
escrevem: «As agudas diferenças
entre ricos e pobres nos convidam a
trabalhar com maior empenho para
ser discípulos que sabem partilhar a
mesa da vida, mesa de todos os filhos
e filhas do Pai, mesa aberta,
inclusiva, na qual não falte ninguém.
Por isso reafirmamos nossa opção
preferencial e evangélica pelos
pobres». [109]

100. Ao mesmo tempo, o documento,
ao aprofundar um tema já presente



nas Conferências anteriores do
Episcopado da América Latina,
insiste na necessidade de considerar
as comunidades marginalizadas
como sujeitos capazes de criar
cultura própria, mais do que como
objetos de beneficência. Isso implica
que tais comunidades têm o direito
de viver o Evangelho, celebrar e
comunicar a fé de acordo com os
valores presentes nas suas culturas.
A experiência da pobreza dá-lhes a
capacidade de reconhecer aspectos
da realidade que outros não
conseguem ver e, por isso, a
sociedade precisa de as ouvir. O
mesmo vale para a Igreja, que deve
avaliar positivamente a maneira
“popular” delas viverem a fé. Um
bonito trecho do documento final de
Aparecida ajuda-nos a refletir sobre
este ponto, a fim de encontrar a
atitude correta: «Só a proximidade
que nos faz amigos nos permite
apreciar profundamente os valores
dos pobres de hoje, seus legítimos



desejos e seu modo próprio de viver
a fé. […] Dia a dia os pobres se fazem
sujeitos da evangelização e da
promoção humana integral: educam
seus filhos na fé, vivem constante
solidariedade entre parentes e
vizinhos, procuram constantemente
a Deus e dão vida ao peregrinar da
Igreja. À luz do Evangelho
reconhecemos sua imensa dignidade
e seu valor sagrado aos olhos de
Cristo, pobre como eles e excluído
como eles. A partir dessa experiência
cristã, compartilhamos com eles a
defesa de seus direitos». [110]

101. Tudo isto pressupõe a presença
de um aspecto na opção pelos pobres
que devemos recordar
constantemente: com efeito, tal
opção exige de nós «uma atenção
prestada ao outro […]. Esta atenção
amiga é o início duma verdadeira
preocupação pela sua pessoa e, a
partir dela, desejo procurar
efetivamente o seu bem. Isto implica



apreciar o pobre na sua bondade
própria, com o seu modo de ser, com
a sua cultura, com a sua forma de
viver a fé. O amor autêntico é
sempre contemplativo, permitindo-
nos servir o outro não por
necessidade ou vaidade, mas porque
ele é belo, independentemente da
sua aparência […]. Unicamente a
partir desta proximidade real e
cordial é que podemos acompanhá-
los adequadamente no seu caminho
de libertação». [111] Por esta razão,
dirijo um sincero agradecimento a
todos aqueles que escolheram viver
entre os pobres: àqueles que não só
vão visitá-los de vez em quando, mas
que vivem com eles e como eles. Esta
é uma opção que deve encontrar
lugar entre as formas mais elevadas
da vida evangélica.

102. Nesta perspectiva, torna-se clara
a necessidade de «que todos nos
deixemos evangelizar» [112] pelos
pobres e reconheçamos «a misteriosa



sabedoria que Deus nos quer
comunicar através deles». [113]
Crescidos em extrema precariedade,
aprendendo a sobreviver nas
condições mais adversas, confiando
em Deus com a certeza de que mais
ninguém os leva a sério, ajudando-se
mutuamente nos momentos mais
sombrios, os pobres aprenderam
muitas coisas que guardam no
mistério dos seus corações. Aqueles
de entre nós que não fizeram
experiências semelhantes, de viver à
margem, certamente têm muito a
receber da fonte de sabedoria que é a
experiência dos pobres. Só
comparando as nossas queixas com
os seus sofrimentos e privações é
possível receber uma repreensão que
nos convida a simplificar a vida.

Voltar ao índice



CAPÍTULO V 

UM PERMANENTE DESAFIO

103. Escolhi recordar esta história
bimilenária de atenção eclesial aos
pobres e com os pobres para mostrar
que ela é parte essencial do caminho
ininterrupto da Igreja. O cuidado
com os pobres faz parte da grande
Tradição da Igreja, como um farol de
luz que, a partir do Evangelho,
iluminou os corações e os passos dos
cristãos de todos os tempos. Portanto,
devemos sentir a urgência de
convidar todos a entrar neste rio de
luz e vida que provém do
reconhecimento de Cristo no rosto
dos necessitados e dos sofredores. O
amor pelos pobres é um elemento
essencial da história de Deus conosco
e irrompe do próprio coração da
Igreja como um apelo contínuo ao
coração dos cristãos, tanto das suas
comunidades, como de cada um
individualmente. Enquanto Corpo de



Cristo, a Igreja sente como sua
própria “carne” a vida dos pobres,
que são parte privilegiada do povo a
caminho. Por isso, o amor aos pobres
– seja qual for a forma dessa pobreza
– é a garantia evangélica de uma
Igreja fiel ao coração de Deus.
Efetivamente, toda a renovação
eclesial sempre teve entre as suas
prioridades esta atenção preferencial
pelos pobres, que se diferencia, tanto
nas motivações como no estilo, da
atividade de qualquer outra
organização humanitária.

104. O cristão não pode considerar os
pobres apenas como um problema
social: eles são uma “questão
familiar”. Pertencem “aos nossos”. A
relação com eles não pode ser
reduzida a uma atividade ou
departamento da Igreja. Como
ensina a Conferência de Aparecida,
«solicita-se dedicarmos tempo aos
pobres, prestar a eles amável
atenção, escutá-los com interesse,



acompanhá-los nos momentos
difíceis, escolhê-los para
compartilhar horas, semanas ou anos
de nossa vida, e procurando, a partir
deles, a transformação de sua
situação. Não podemos esquecer que
o próprio Jesus propôs isso com seu
modo de agir e com suas palavras». 
[114]

Novamente o bom samaritano

105. A cultura dominante do início
deste milénio impele-nos a
abandonar os pobres ao seu próprio
destino, a não os considerar dignos
de atenção e muito menos de apreço.
Na Encíclica Fratelli tutti, o Papa
Francisco convida-nos a refletir
sobre a parábola do bom samaritano
(cf. Lc 10, 25-37), precisamente para
aprofundar este ponto. Na parábola,
vemos que, diante daquele homem
ferido e abandonado à beira do
caminho, os que passam têm atitudes
diferentes. Apenas o bom samaritano

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html


cuida dele. Então, volta a pergunta
que interpela cada um de nós: «Com
quem te identificas? É uma pergunta
sem rodeios, direta e determinante: a
qual deles te assemelhas? Precisamos
de reconhecer a tentação que nos
cerca de se desinteressar dos outros,
especialmente dos mais frágeis.
Digamos que crescemos em muitos
aspectos, mas somos analfabetos no
acompanhar, cuidar e sustentar os
mais frágeis e vulneráveis das nossas
sociedades desenvolvidas.
Habituamo-nos a olhar para o outro
lado, passar à margem, ignorar as
situações até elas nos caírem
diretamente em cima». [115]

106. Faz-nos muito bem descobrir
que a história do bom samaritano se
repete também hoje. Recordemos
uma situação dos nossos dias:
«Quando encontro uma pessoa a
dormir ao relento, numa noite fria,
posso sentir que este vulto seja um
imprevisto que me detém, um



delinquente ocioso, um obstáculo no
meu caminho, um aguilhão molesto
para a minha consciência, um
problema que os políticos devem
resolver e talvez até um monte de
lixo que suja o espaço público. Ou
então posso reagir a partir da fé e da
caridade e reconhecer nele um ser
humano com a mesma dignidade que
eu, uma criatura infinitamente
amada pelo Pai, uma imagem de
Deus, um irmão redimido por Jesus
Cristo. Isto é ser cristão! Ou poder-se-
á porventura entender a santidade
prescindindo deste reconhecimento
vivo da dignidade de todo o ser
humano?». [116] O que fez o bom
samaritano?

107. A pergunta torna-se urgente
porque nos ajuda a perceber uma
grave lacuna nas nossas sociedades e
também nas nossas comunidades
cristãs. A verdade é que muitas
formas de indiferença que
encontramos hoje em dia «são sinais



dum estilo de vida generalizado, que
se manifesta de várias maneiras,
porventura mais subtis. Além disso,
como estamos todos muito
concentrados nas nossas
necessidades, ver alguém que está
mal incomoda-nos, perturba-nos,
porque não queremos perder tempo
por culpa dos problemas alheios. São
sintomas duma sociedade enferma,
pois procura construir-se de costas
para o sofrimento. É melhor não cair
nesta miséria. Fixemos o modelo do
bom samaritano». [117] As palavras
finais da parábola evangélica – «Vai e
faz tu também o mesmo» ( Lc 10, 37)
– são um mandato que um cristão
deve ouvir ressoar todos os dias no
seu coração.

Um desafio inadiável para a Igreja
de hoje

108. Numa época particularmente
difícil para a Igreja de Roma, quando
as instituições imperiais estavam a



ruir sob a pressão dos bárbaros, o
Papa São Gregório Magno advertiu
assim os seus fiéis: «Todos os dias
podemos encontrar Lázaro, se o
procuramos, e todos os dias nos
deparamos com ele, mesmo sem o
procurar. Eis que os pobres que se
apresentam de forma insistente, a
fazer-nos pedidos, poderão um dia
interceder por nós. […] Não
desperdiceis, portanto, as
oportunidades de agir com
misericórdia e não negligencieis os
remédios que recebestes». [118] Ele
desafiava corajosamente os
preconceitos disseminados contra os
pobres, como aquele que os
considerava responsáveis pela sua
própria miséria: «Quando virdes os
pobres a fazer algo repreensível, não
os desprezeis nem desconfieis deles,
pois a frágua da pobreza talvez esteja
a purificar o que eles fazem
contraindo culpas, mesmo que muito
leves». [119] Com frequência, o bem-
estar torna-nos cegos, a ponto de



pensarmos que a nossa felicidade só
pode ser alcançada se conseguirmos
viver sem os outros. Nesse sentido, os
pobres podem ser para nós como
mestres silenciosos, reconduzindo o
nosso orgulho e a nossa arrogância a
uma conveniente humildade.

109. Se é verdade que os pobres são
sustentados por aqueles que têm
meios económicos, certamente
também é possível afirmar o
contrário. Esta é uma experiência
surpreendente, testemunhada pela
tradição cristã, e que se torna uma
verdadeira reviravolta na nossa vida
pessoal, quando percebemos que são
precisamente os pobres que nos
evangelizam. De que modo? No
silêncio da sua condição, eles
colocam-nos diante da nossa
fraqueza. O idoso, por exemplo, com
a fragilidade do seu corpo, lembra-
nos a nossa vulnerabilidade, ainda
que a tentemos esconder por trás do
bem-estar ou das aparências. Além



disso, os pobres fazem-nos refletir
sobre a inconsistência daquele
orgulho agressivo com que muitas
vezes enfrentamos as dificuldades da
vida. Em suma, eles revelam a nossa
precariedade e o vazio de uma vida
aparentemente protegida e segura. A
este respeito, ouçamos novamente
São Gregório Magno: «Ninguém,
portanto, se sinta seguro dizendo:
“eu não roubo os outros, mas
usufruo apenas dos bens recebidos
licitamente”, pois o rico epulão não
foi punido porque quis para si os
bens alheios, mas por se ter
descuidado de si mesmo depois de
ter recebido tantas riquezas. A sua
condenação ao inferno foi
determinada porque, na felicidade,
não conservou o sentimento do
temor, tornou-se arrogante pelos
dons recebidos e não teve qualquer
sentimento de compaixão». [120]

110. Para nós, cristãos, a questão dos
pobres remete-nos à essência da



nossa fé. A opção preferencial pelos
pobres, ou seja, o amor que a Igreja
tem por eles, como ensinava São João
Paulo II, «é decisivo e pertence à sua
constante tradição, impele-a a dirigir-
se ao mundo no qual, apesar do
progresso técnico-económico, a
pobreza ameaça assumir formas
gigantescas». [121] A realidade é que,
para os cristãos, os pobres não são
uma categoria sociológica, mas a
própria carne de Cristo. Com efeito,
não basta limitar-se a enunciar de
modo genérico a doutrina da
encarnação de Deus. Para entrar
verdadeiramente neste mistério, é
preciso especificar que o Senhor se
faz carne que tem fome e sede, que
está doente e na prisão. «A Igreja
pobre para os pobres começa pelo
dirigir-se à carne de Cristo. Se nos
fixarmos na carne de Cristo,
começamos a compreender qualquer
coisa, a compreender o que é esta
pobreza, a pobreza do Senhor. E isso
não é fácil!». [122]



111. O coração da Igreja, por sua
própria natureza, é solidário com os
pobres, excluídos e marginalizados,
com todos aqueles que são
considerados “descartáveis” pela
sociedade. Os pobres ocupam um
lugar central na Igreja, porque
«deriva da nossa fé em Cristo, que se
fez pobre e sempre se aproximou dos
pobres e marginalizados, a
preocupação pelo desenvolvimento
integral dos mais abandonados da
sociedade». [123] No coração de cada
fiel encontra-se «a exigência de ouvir
este clamor [que] deriva da própria
obra libertadora da graça em cada
um de nós, pelo que não se trata de
uma missão reservada apenas a
alguns». [124]

112. Por vezes, em alguns
movimentos ou grupos cristãos, nota-
se a falta ou mesmo a ausência de
compromisso pelo bem comum da
sociedade e, em particular, pela
defesa e promoção dos mais fracos e



desfavorecidos. A este respeito, é
preciso recordar que a religião,
especialmente a cristã, não pode ser
confinada à esfera privada, como se
os fiéis não devessem interessar-se
também pelos problemas
relacionados com a sociedade civil e
pelos acontecimentos que dizem
respeito aos cidadãos. [125]

113. Na realidade, «qualquer
comunidade da Igreja, na medida em
que pretender subsistir tranquila
sem se ocupar criativamente nem
cooperar de forma eficaz para que os
pobres vivam com dignidade e haja a
inclusão de todos, correrá também o
risco da sua dissolução, mesmo que
fale de temas sociais ou critique os
Governos. Facilmente acabará
submersa pelo mundanismo
espiritual, dissimulado em práticas
religiosas, reuniões infecundas ou
discursos vazios». [126]



114. Não estamos a falar apenas da
assistência e do necessário
compromisso com a justiça. Os fiéis
devem responder também por uma
outra forma de incoerência em
relação aos pobres. Na verdade, «a
pior discriminação que sofrem os
pobres é a falta de cuidado espiritual
[…]. A opção preferencial pelos
pobres deve traduzir-se,
principalmente, numa solicitude
religiosa privilegiada e prioritária». 
[127] Todavia, tal atenção espiritual
aos pobres é posta em causa por
certos preconceitos, mesmo por parte
de cristãos, porque nos sentimos
mais à vontade sem os pobres. Há
quem continue a dizer: “O nosso
dever é rezar e ensinar a verdadeira
doutrina”. Mas, desvinculando este
aspecto religioso da promoção
integral, acrescentam que só o
Governo deveria cuidar deles, ou que
seria melhor deixá-los na miséria e
ensinar-lhes antes a trabalhar. Além
disso, assumem-se, às vezes, critérios



pseudocientíficos para dizer que a
liberdade do mercado levará
naturalmente à solução do problema
da pobreza. Ou ainda, opta-se por
uma pastoral das ditas elites,
defendendo-se que, em vez de perder
tempo com os pobres, é melhor
cuidar dos ricos, dos poderosos e dos
profissionais, para que, através deles,
seja possível alcançar soluções mais
eficazes. É fácil perceber a
mundanidade que se esconde por
trás destas opiniões: elas levam-nos a
olhar para a realidade com critérios
superficiais e desprovidos de
qualquer luz sobrenatural,
privilegiando relações que nos
tranquilizam e buscando privilégios
que nos favorecem.

Doar ainda hoje

115. Convém dizer uma última
palavra sobre a esmola, que hoje não
goza de boa fama, frequentemente
nem mesmo entre os cristãos. Não só



é raramente praticada, como às vezes
é até desprezada. Por um lado,
reafirmo que o auxílio mais
importante para uma pessoa pobre é
ajudá-la a ter um bom trabalho, para
que possa ter uma vida mais
condizente com a sua dignidade,
desenvolvendo as suas capacidades e
oferecendo o seu esforço pessoal. O
certo é que «a falta de trabalho é
muito mais do que a falta de uma
fonte de renda para poder viver. O
trabalho é isto, mas é também muito
mais. Ao trabalhar tornamo-nos mais
pessoas, a nossa humanidade
floresce, os jovens só se tornam
adultos quando trabalham. A
Doutrina Social da Igreja considera o
trabalho humano como participação
na criação que continua todos os
dias, inclusive graças às mãos, à
mente e ao coração dos
trabalhadores». [128] Por outro lado,
se ainda não existe essa possibilidade
concreta, não devemos correr o risco
de deixar uma pessoa abandonada à



própria sorte, sem o indispensável
para viver dignamente. Assim, a
esmola continua a ser um momento
necessário de contato, encontro e
identificação com a condição do
outro.

116. Para quem ama
verdadeiramente, é evidente que a
esmola não isenta as autoridades
competentes das suas
responsabilidades, nem elimina o
empenho organizativo das
instituições, muito menos substitui a
legítima luta pela justiça. Ela
convida, porém, a parar e a olhar nos
olhos a pessoa pobre, tocando-a e
partilhando com ela algo do que se
tem. Em todo o caso, a esmola,
mesmo que pequena, infunde pietas
numa vida social em que todos se
preocupam com o seu próprio
interesse pessoal. Diz o livro dos
Provérbios: «O homem de olhar
generoso será abençoado, porque dá
do seu pão ao pobre» (Pr 22, 9).



117. Tanto o Antigo como o Novo
Testamento contêm verdadeiros
hinos à esmola: «Todavia, sê
generoso para com o miserável, e
não o faças esperar pela esmola. […]
Encerra a tua esmola nos teus
celeiros, e ela te livrará de todo o
mal» (Sir 29, 8.12). E Jesus retoma
este ensinamento: «Vendei os vossos
bens e dai-os de esmola. Arranjai
bolsas que não envelheçam, um
tesouro inesgotável no Céu» (Lc 12,
33).

118. A São João Crisóstomo atribuía-
se a seguinte exortação: «A esmola é
a asa da oração. Se não acrescentares
uma asa à tua oração, ela mal poderá
voar». [129] E São Gregório de
Nazianzo concluía uma das suas
famosas orações com estas palavras:
«Se, portanto, me ouvirdes enquanto
é tempo, ó servos de Cristo, irmãos e
coerdeiros, visitemos Cristo,
cuidemos de Cristo, alimentemos
Cristo, vistamos Cristo, acolhamos



Cristo, honremos Cristo: não apenas
com uma refeição, como alguns; não
apenas com perfumes, como Maria;
não apenas com um túmulo, como
José de Arimatéia; não apenas com os
ritos para a sepultura, como
Nicodemos, que amava Cristo apenas
pela metade; não apenas com ouro,
incenso e mirra, como os Magos;
mas, visto que o Senhor quer
misericórdia e não sacrifício […]
ofereçamos esta aos pobres, para
que, quando partirmos deste mundo,
sejamos acolhidos por eles nos
templos eternos». [130]

119. O amor e as convicções mais
profundas devem ser alimentados, e
isso faz-se com gestos. Permanecer
no mundo das ideias e das
discussões, sem gestos pessoais,
frequentes e sinceros, será a ruína
dos nossos sonhos mais preciosos.
Por esta simples razão, como
cristãos, não renunciamos à esmola.
Um gesto que pode ser feito de várias



maneiras, e podemos tentar fazer de
forma mais eficaz, mas que deve ser
feito. E será sempre melhor fazer
alguma coisa do que não fazer nada.
Em todo o caso, tocar-nos-á o
coração. Não será a solução para a
pobreza no mundo, que deve ser
procurada com inteligência,
tenacidade e compromisso social.
Mas precisamos de praticar a esmola
para tocar a carne sofredora dos
pobres.

120. O amor cristão supera todas as
barreiras, aproxima os que estão
distantes, une os estranhos, torna
familiares os inimigos, atravessa
abismos humanamente insuperáveis,
entra nos meandros mais recônditos
da sociedade. Por sua natureza, o
amor cristão é profético, realiza
milagres, não tem limites: é para o
impossível. O amor é sobretudo uma
forma de conceber a vida, um modo
de a viver. Assim, uma Igreja que
não coloca limites ao amor, que não



conhece inimigos a combater, mas
apenas homens e mulheres a amar, é
a Igreja de que o mundo hoje precisa.

121. Quer através do vosso trabalho,
quer através do vosso empenho em
mudar as estruturas sociais injustas,
quer através daquele gesto de ajuda
simples, muito pessoal e próximo,
será possível que aquele pobre sinta
serem para ele as palavras de Jesus:
«Eu te amei» (Ap 3, 9).

Dado em Roma, junto de São Pedro, a
4 de outubro – Memória litúrgica de
São Francisco de Assis – do ano 2025,
primeiro do meu Pontificado.

LEÃO PP. XIV

Voltar ao índice



Notas

[1] Francisco, Carta enc. Dilexit nos
(24 de outubro de 2024), 170: AAS 116
(2024), 1422.

[2] Ibid., 171: AAS 116 (2024),
1422-1423.

[3] Idem, Exort. ap. Gaudete et
exsultate (19 de março de 2018), 96:
AAS 110 (2018), 1137.

[4] Francisco, Encontro com os
representantes dos meios de
comunicação social (16 de março de
2013): AAS 105 (2013), 381.

[5] J. Bergoglio – A. Skorka, Sobre el
cielo y la tierra (Buenos Aires 2013),
214.

[6] São Paulo VI, Homilia na Missa
por ocasião da última Sessão Pública
do Concílio Ecuménico Vaticano II (7
de dezembro de 1965): AAS 58 (1966),
55-56.

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#170
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#171
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#Por_fidelidade_ao_Mestre
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#Por_fidelidade_ao_Mestre
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2013/march/documents/papa-francesco_20130316_rappresentanti-media.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2013/march/documents/papa-francesco_20130316_rappresentanti-media.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2013/march/documents/papa-francesco_20130316_rappresentanti-media.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/speeches/1965/documents/hf_p-vi_spe_19651207_epilogo-concilio.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/speeches/1965/documents/hf_p-vi_spe_19651207_epilogo-concilio.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/speeches/1965/documents/hf_p-vi_spe_19651207_epilogo-concilio.html


[7] Cf. Francisco, Exort. ap. Evangelii
gaudium (24 de novembro de 2013),
187: AAS 105 (2013), 1098.

[8] Ibid., 212: AAS 105 (2013), 1108.

[9] Idem, Carta enc. Fratelli tutti (3 de
outubro de 2020), 23: AAS 112 (2020),
977.

[10] Ibid, 21: AAS 112 (2020), 976.

[11] Conselho das Comunidades
Europeias, Decisão (85/8/CEE)
relativa a uma ação comunitária
específica de luta contra a pobreza
(19 de dezembro de 1984), art. 1, § 2:
Jornal Oficial das Comunidades
Europeias, Nº L 2/24.

[12] Cf. São João Paulo II, Catequese
na Audiência Geral (27 de outubro de
1999): L’Osservatore Romano (ed.
semanal em português de 30 de
outubro de 1999), 24.

http://vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Unidos_a_Deus,_ouvimos_um_clamor
http://vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Unidos_a_Deus,_ouvimos_um_clamor
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#23


[13] Francisco, Exort. ap. Evangelii
gaudium (24 de novembro de 2013),
197: AAS 105 (2013), 1102.

[14] Cf. Idem, Mensagem para o V Dia
Mundial dos Pobres (13 de junho de
2021), 3: AAS 113 (2021), 691: «Jesus
não só está do lado dos pobres, mas
partilha com eles a mesma sorte. Isto
constitui um forte ensinamento
também para os seus discípulos de
todos os tempos».

[15] Idem, Exort. ap. Evangelii
gaudium (24 de novembro de 2013),
186: AAS 105 (2013), 1098.

[16] Idem, Exort. ap. Gaudete et
exsultate (19 de março de 2018), 95:
AAS 110 (2018), 1137.

[17] Ibid., 97: AAS 110 (2018), 1137.

[18] Idem, Exort. ap. Evangelii
gaudium (24 de novembro de 2013),
194: AAS 105 (2013), 1101.

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#O_lugar_privilegiado_dos_pobres_no_povo_de_Deus
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#O_lugar_privilegiado_dos_pobres_no_povo_de_Deus
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#II._A_inclus%C3%A3o_social_dos_pobres
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#II._A_inclus%C3%A3o_social_dos_pobres
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#A_grande_regra_de_comportamento
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#A_grande_regra_de_comportamento
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Fidelidade_ao_Evangelho,_para_n%C3%A3o_correr_em_v%C3%A3o
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Fidelidade_ao_Evangelho,_para_n%C3%A3o_correr_em_v%C3%A3o


[19] Francisco, Encontro com os
representantes dos meios de
comunicação social (16 de março de
2013): AAS 105 (2013), 381.

[20] Conc. Ecum. Vaticano II, Const.
dogm. Lumen Gentium, 8.

[21] Francisco, Exort. Ap. Evangelii
gaudium (24 de novembro de 2013),
48: AAS 105 (2013), 1040.

[22] Neste capítulo proporemos
alguns destes exemplos de santidade,
que não pretendem ser exaustivos,
mas ser uma representação do
cuidado com os pobres que sempre
marcou a presença da Igreja no
mundo. Uma detalhada reflexão
sobre a história desta atenção
eclesial aos mais pobres encontra-se
no livro de V. Paglia, Storia della
povertà (Milão 2014).

[23] Cf. Santo Ambrósio, De officiis
ministrorum I, cap. 41, 205-206: CCSL

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2013/march/documents/papa-francesco_20130316_rappresentanti-media.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2013/march/documents/papa-francesco_20130316_rappresentanti-media.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2013/march/documents/papa-francesco_20130316_rappresentanti-media.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#V._Uma_m%C3%A3e_de_cora%C3%A7%C3%A3o_aberto
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#V._Uma_m%C3%A3e_de_cora%C3%A7%C3%A3o_aberto


15 (Turnhout 2000), 76-77; II, cap. 28,
140-143: CCSL 15, 148-149.

[24] Ibid. II, cap. 28, 140: CCSL 15,
148.

[25] Ibidem.

[26] Ibid. II, cap. 28, 142: CCSL 15,
148.

[27] Santo Inácio de Antioquia,
Epistula ad Smyrnaeos, 6, 2: SCh
10bis (Paris 2007), 136-138.

[28] São Policarpo, Epistula ad
Philippenses, 6, 1: SCh 10bis, 186.

[29] São Justino, Apologia prima, 67,
6-7: SCh 507 (Paris 2006), 310.

[30] São João Crisóstomo, Homiliae in
Matthaeum, 50, 3: PG 58 (Paris 1862),
508.

[31] Ibid., 50, 4: PG 58, 509.



[32] Idem, Homiliae in Epistula ad
Hebraeos, 11, 3: PG 63 (Paris 1862),
94.

[33] Idem, Homilia II De Lazaro, 6:
PG 48 (Paris 1862), 992.

[34] Santo Ambrósio, De Nabuthae,
12, 53: CSEL 32/2 (Praga-Viena-
Leipzig 1897), 498.

[35] Santo Agostinho, Enarrationes in
Psalmos, 125, 12: CSEL 95/3 (Viena
2001), 181.

[36] Idem, Sermo LXXXVI, 5: CCSL
41Ab (Tournhout 2019), 411-412.

[37] Pseudoagostinho, Sermo
CCCLXXXVIII, 2: PL 39 (Paris 1862),
1700.

[38] São Cipriano, De mortalitate,
16:CCSL 3A (Turnhout 1976), 25.

[39] Francisco, Mensagem para o XXX
Dia Mundial do Doente (10 de



dezembro de 2021), 3: AAS114 (2022),
51.

[40] São Camilo de Lélis, Regras da
Companhia dos Servos dos Enfermos,
27: M. Vanti (ed.), Scritti di San
Camillo de Lellis (Milão 1965), 67.

[41] Santa Luísa de Marillac, Carta às
Irmãs Claude Carré e Marie Gaudoin
(28 de novembro de 1657): É. Charpy
(ed.), Sainte Louise de Marillac, Écrits
(Paris 1983), 576.

[42] São Basílio Magno, Regulae
fusius tractatae, 37, 1: PG 31 (Paris
1857), 1009 c-d.

[43] Regula Benedicti, 53, 15: SCh 182
(Paris 1972), 614.

[44] São João Cassiano, Collationes
XIV, 10: CSEL 13 (Viena 2004), 410.

[45] Bento XVI, Catequese na
Audiência Geral (21 de outubro de
2009): L’Osservatore Romano (ed.



semanal em português de 24 de
outubro de 2009), 32.

[46] Cf. Inocêncio III, Bula Operante
divinæ dispositionis – Regra
primitiva dos Trinitários(17 de
dezembro de 1198), 2: J. L.
Aurrecoechea – A. Moldón (eds.),
Fuentes históricas de la Orden
Trinitaria - s. XII -XV (Córdoba 2003),
6: «Todos os bens, de onde quer que
licitamente provenham, os dividam
em três partes iguais; e enquanto
duas partes serão suficientes,
realizem com elas obras de
misericórdia, junto a um moderado
sustento de si mesmo e dos
domésticos, que por necessidade
estão a seu serviço. Porém, a terceira
parte seja reservada para a redenção
dos cativos por causa de sua fé em
Cristo».

[47] Cf. Constituições da Ordem dos
Mercedários, n. 14: Orden de la
Bienaventurada Virgen María de las



Mercedes, Regla y Constituciones
(Roma 2014), 53: «Para cumprir essa
missão, animados pela caridade, nos
consagramos a Deus com um voto
peculiar, chamado de Redenção, em
virtude do qual prometemos dar a
vida como Cristo a entregou por nós,
se for necessário, para salvar os
cristãos que se encontram em
extremo perigo de perder sua fé, nas
novas formas de cativeiro».

[48] Cf. São João Batista da
Conceição, La regla de la Orden de la
Santísima Trinidad, XX, 1: BAC Maior
60 (Madri 1999), 90: «Nisto os pobres
e cativos são semelhantes a Cristo,
em quem são depositadas as penas
do mundo [...]. A eles, esta santa
Ordem da Santíssima Trindade
convoca e convida a que venham
beber da água do Salvador, o que
quer dizer que, se Cristo suspenso na
cruz foi redenção e salvação para os
homens, a Ordem tomou esta
redenção e a quer distribuir aos



pobres e salvar e libertar aos
cativos».

[49] Cf. Idem , El recogimiento
interior, XL, 4: BAC Maior 48 (Madri
1995), 689: «O livre arbítrio faz do
homem livre e senhor entre todas as
criaturas, mas, valha-me Deus!,
quantos são os que, por esse
caminho, tornam-se escravos e
cativos do demónio, presos e
acorrentados por suas paixões e
concupiscências».

[50] Francisco, Mensagem para o
XLVIII Dia Mundial da Paz (8 de
dezembro de 2014), 3: AAS 107
(2015), 69.

[51] Idem, Encontro com os agentes
penitenciários, detentos e
voluntários (Verona, 18 de maio de
2024): AAS 116 (2024), 766.

[52] Honório III, Bula Solet annuere –
Regula bullata (29 de novembro de



1223), cap. VI: SCh 285 (Paris 1981),
192.

[53] Cf. Gregório IX, Bula Sicut
manifestum est (17 de setembro de
1228), 7: SCh, 325 (Paris 1985), 200:
«Sicut igitur supplicastis, altissimae
paupertatis propositum vestrum
favore apostolico roboramus,
auctoritate vobis praesentium
indulgentes, ut recipere possessiones
a nullo compelli possitis».

[54] Cf. S. Tugwell (ed.), Early
Dominicans. Selected Writings
(Mahwah 1982), 16-19.

[55] Tomás de Celano, Vita Secunda –
pars prima, cap. IV, 8: AnalFranc 10
(Florença 1941), 135.

[56] Francisco, Discurso após a visita
à tumba do Pe. Lorenzo Milani
(Barbiana, 20 de junho de 2017), 2:
AAS 109 (2017), 745.



[57] São João Paulo II, Discurso aos
participantes no Capítulo Geral dos
Clérigos Regulares Pobres da Madre
de Deus das Escolas Pias (5 de junho
de 1997), 2: L’Osservatore Romano
(ed. semanal em português de 19 de
junho de 1997), 5.

[58] Ibidem.

[59] Idem, Homilia na Missa de
Canonização (18 de abril de 1999):
AAS 91 (1999), 930.

[60] Cf. Idem, Carta Iuvenum Patris
(31 de janeiro de 1988), 9: AAS 80
(1988), 976.

[61] Cf. Francisco, Discurso aos
participantes no Capítulo Geral do
Instituto da Caridade (1º de outubro
de 2018): L’Osservatore Romano (ed.
semanal em português de 6 de
novembro de 2018), 11.



[62] Idem, Homilia na Missa de
Canonização (9 de outubro de 2022):
AAS 114 (2022), 1338.

[63] São João Paulo II, Mensagem à
Congregação das Missionárias do
Sagrado Coração (31 de maio de
2000), 3:L’Osservatore Romano (ed.
semanal em português de 29 de julho
de 2000), 2.

[64] Cf. Pio XII, Breve ap. Superiore
iam ætate (8 de setembro de 1950):
AAS 43 (1951), 455-456.

[65] Francisco, Mensagem para o CV
Dia Mundial do Migrante e do
Refugiado (27 de maio de 2019): AAS
111 (2019), 911.

[66] Idem, Mensagem para o C Dia
Mundial do Migrante e do Refugiado
(5 de agosto de 2013): AAS 105 (2013),
930.

[67] Santa Teresa de Calcutá,
Discurso de aceitação do Prêmio



Nobel da Paz (Oslo, 10 de dezembro
de 1979): Idem, Aimer jusqu’à en
avoir mal (Lião 2017), 19-20.

[68] São João Paulo II, Discurso aos
peregrinos vindos a Roma para a
Beatificação de Madre Teresa de
Calcutá (20 de outubro de 2003), 3:
L’Osservatore Romano (ed. semanal
em português de 25 de outubro de
2003), 4.

[69] Francisco, Homilia na Missa de
Canonização (13 de outubro de 2019):
AAS 111 (2019), 1712.

[70] São João Paulo II, Carta ap. Novo
millennio ineunte (6 de janeiro de
2001), 49: AAS 93 (2001), 302.

[71] Francisco, Exort. ap. Christus
vivit (25 de março de 2019), 231: AAS
111 (2019), 458.

[72] Idem, Discurso aos participantes
do Encontro mundial dos
movimentos populares (28 de



outubro de 2014): AAS 106 (2014),
851-852.

[73] Ibid.: AAS 106 (2014), 859.

[74] Idem, Discurso aos participantes
do Encontro mundial dos
movimentos populares (5 de
novembro de 2016): L’Osservatore
Romano (ed. semanal em português
de 10 de novembro de 2016), 12.

[75] Ibidem.

[76] São João XXIII, Radiomensagem
a todos os fiéis do mundo a um mês
da abertura do Concílio Ecuménico
Vaticano II (11 de setembro de 1962):
AAS 54 (1962), 682.

[77] G. Lercaro, Intervenção na XXXV
Congregação Geral do Concílio
Ecuménico Vaticano II (6 de
dezembro de 1962), 2: AS I/IV,
327-328.

[78] Ibid., 4: AS I/IV, 329.



[79] Istituto per le Scienze Religiose
(ed.), Per la forza dello Spirito.
Discorsi conciliari del Card. Giacomo
Lercaro (Bolonha 1984), 115.

[80] São Paulo VI, Alocução na solene
inauguração da II sessão do Concílio
Ecuménico Vaticano II (29 de
setembro de 1963): AAS 55 (1963),
857.

[81] Idem, Catequese na Audiência
Geral (11 de novembro de 1964):
Insegnamenti di Paolo VI, II (1964),
984.

[82] Conc. Ecum. Vaticano II, Const.
past. Gaudium et spes, 69.71.

[83] São Paulo VI, Carta enc. 
Populorum progressio (26 de março
de 1967), 23: AAS 59 (1967), 269.

[84] Cf. ibid., 4: AAS 59 (1967), 259.

[85] São João Paulo II, Carta enc.
Sollicitudo rei socialis (30 de

https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html


dezembro de 1987), 42: AAS 80
(1988), 572.

[86] Ibid.: AAS 80 (1988), 573.

[87] Idem, Carta enc. Laborem
exercens (14 de setembro de 1981), 3:
AAS 73 (1981), 584.

[88] Bento XVI, Carta enc. Caritas in
veritate (29 de junho de 2009), 7: AAS
101 (2009), 645.

[89] Ibid., 27: AAS 101 (2009), 661.

[90] II Conferência Geral do
Episcopado Latino-Americano e do
Caribe, Documento de Medellín (24
de outubro de 1968), 14, n. 7: CELAM,
Medellín – Conclusiones (Lima 2005),
131-132.

[91] Francisco, Exort. ap. Evangelii
gaudium (24 de novembro de 2013),
202: AAS 105 (2013), 1105.

[92] Ibid., 205: AAS 105 (2013), 1106.

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Economia_e_distribui%C3%A7%C3%A3o_das_entradas
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Economia_e_distribui%C3%A7%C3%A3o_das_entradas
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Economia_e_distribui%C3%A7%C3%A3o_das_entradas


[93] Ibid., 190: AAS 105 (2013), 1099.

[94] Ibid., 56: AAS 105 (2013), 1043.

[95] Idem, Carta enc. Dilexit nos (24
de outubro de 2024), 183: AAS 116
(2024), 1427.

[96] São João Paulo II, Carta enc.
Centesimus annus (1º de maio de
1991), 41: AAS 83 (1991), 844-845.

[97] Francisco, Exort. ap. Evangelii
gaudium (24 de novembro de 2013),
202: AAS 105 (2013), 1105.

[98] Ibidem.

[99] Idem, Carta enc. Fratelli tutti (3
de outubro de 2020), 22: AAS 112
(2020), 976.

[100] Idem, Exort. ap. Evangelii
gaudium (24 de novembro de 2013),
209: AAS 105 (2013), 1107.

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Unidos_a_Deus,_ouvimos_um_clamor
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#N%C3%A3o_%C3%A0_nova_idolatria_do_dinheiro
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#183
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Economia_e_distribui%C3%A7%C3%A3o_das_entradas
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Economia_e_distribui%C3%A7%C3%A3o_das_entradas
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#22
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Cuidar_da_fragilidade
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Cuidar_da_fragilidade


[101] Idem, Carta enc. Laudato si’ (24
de maio de 2015), 50: AAS 107 (2015),
866.

[102] Idem, Exort. ap. Evangelii
gaudium (24 de novembro de 2013),
210: AAS 105 (2013), 1107.

[103] Idem, Carta enc. Laudato si’ (24
de maio de 2015), 43: AAS 107 (2015),
863.

[104] Ibid., 48: AAS 107 (2015), 865.

[105] Idem, Exort. ap. Evangelii
gaudium (24 de novembro de 2013),
180: AAS 105 (2013), 1095.

[106] Congregação para a Doutrina
da Fé, Instrução sobre alguns
aspectos da “Teologia da
libertação” (6 de agosto de 1984), XI,
18: AAS 76 (1984), 907-908.

[107] V Conferência Geral do
Episcopado Latino-Americano e do
Caribe, Documento de Aparecida (29

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Cuidar_da_fragilidade
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Cuidar_da_fragilidade
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#O_Reino_que_nos_solicita
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#O_Reino_que_nos_solicita


de junho de 2007), n. 392 (São Paulo
2007), p. 177. Cf. Bento XVI, Discurso
na sessão inaugural dos trabalhos da
V Conferência Geral do Episcopado
Latino-Americano e do Caribe (13 de
maio de 2007), 3: AAS 99 (2007), 450.

[108] Cf. V Conferência Geral do
Episcopado Latino-Americano e do
Caribe, Documento de Aparecida (29
de junho de 2007), nn. 43-87, pp.
31-47.

[109] Idem, Mensagem final (29 de
maio de 2007), n. 4 (São Paulo 2007),
p. 271.

[110] Idem, Documento de Aparecida
(29 de junho de 2007), n. 398, p. 180.

[111] Francisco, Exort. ap. Evangelii
gaudium (24 de novembro de 2013),
199: AAS 105 (2013), 1103-1104.

[112] Ibid., 198: AAS 105 (2013), 1103.

[113] Ibidem.

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#O_lugar_privilegiado_dos_pobres_no_povo_de_Deus
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#O_lugar_privilegiado_dos_pobres_no_povo_de_Deus
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#O_lugar_privilegiado_dos_pobres_no_povo_de_Deus
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#O_lugar_privilegiado_dos_pobres_no_povo_de_Deus


[114] V Conferência Geral do
Episcopado Latino-Americano e do
Caribe, Documento de Aparecida (29
de junho de 2007), n. 397, p. 179.

[115] Francisco, Carta enc. Fratelli
tutti (3 de outubro de 2020), 64: AAS
112 (2020), 992.

[116] Idem, Exort. ap. Gaudete et
exsultate (19 de março de 2018), 98:
AAS 110 (2018), 1137.

[117] Idem, Carta enc. Fratelli tutti (3
de outubro de 2020), 65-66: AAS 112
(2020), 992.

[118] São Gregório Magno, Homilia
40, 10: SCh 522 (Paris 2008), 552.554.

[119] Ibid., 6: SCh 522, 546.

[120] Ibid., 3: SCh 522, 536.

[121] São João Paulo II, Carta enc.
Centesimus annus (1º de maio de
1991), 57: AAS 83 (1991), 862-863.

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#64
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#64
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#Por_fidelidade_ao_Mestre
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#Por_fidelidade_ao_Mestre
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#65


[122] Francisco, Vigília de
Pentecostes com os movimentos
eclesiais (18 de maio de 2013):
L’Osservatore Romano (ed. semanal
em português de 26 de maio de
2013), 11.

[123] Idem, Exort. ap. Evangelii
gaudium (24 de novembro de 2013),
186: AAS 105 (2013), 1098.

[124] Ibid., 188: AAS 105 (2013), 1099.

[125] Cf. ibid., 182-183: AAS 105
(2013), 1096-1097.

[126] Ibid., 207: AAS 105 (2013), 1107.

[127] Ibid., 200: AAS 105 (2013), 1104.

[128] Idem, Discurso por ocasião do
encontro com o mundo do trabalho
na fábrica ILVA de Génova (27 de
maio de 2017): AAS 109 (2017), 613.

[129] Pseudocrisóstomo, Homilia de
jejunio et eleemosyna: PG 48, 1060.

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#II._A_inclus%C3%A3o_social_dos_pobres
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#II._A_inclus%C3%A3o_social_dos_pobres
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#II._A_inclus%C3%A3o_social_dos_pobres
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#A_doutrina_da_Igreja_sobre_as_quest%C3%B5es_sociais
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Economia_e_distribui%C3%A7%C3%A3o_das_entradas
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#O_lugar_privilegiado_dos_pobres_no_povo_de_Deus


[130] São Gregório Nazianzeno,
Oratio XIV, 40: PG 35 (Paris 1886),
910.

Papa Leão XIV

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/dilexi-te-
exortacao-apostolica-sobre-o-amor-

para-com-os-pobres/ (09/02/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/dilexi-te-exortacao-apostolica-sobre-o-amor-para-com-os-pobres/
https://opusdei.org/pt-pt/article/dilexi-te-exortacao-apostolica-sobre-o-amor-para-com-os-pobres/
https://opusdei.org/pt-pt/article/dilexi-te-exortacao-apostolica-sobre-o-amor-para-com-os-pobres/
https://opusdei.org/pt-pt/article/dilexi-te-exortacao-apostolica-sobre-o-amor-para-com-os-pobres/

	«Dilexi te»: Exortação Apostólica sobre o amor para com os pobres
	Descarregar a Exortação Apostólica «Dilexi te» em formato digital
	Nota explicativa
	Índice
	CAPÍTULO I  ALGUMAS PALAVRAS INDISPENSÁVEIS
	CAPÍTULO II  DEUS ESCOLHE OS POBRES
	CAPÍTULO III  UMA IGREJA PARA OS POBRES
	CAPÍTULO IV  UMA HISTÓRIA QUE CONTINUA
	CAPÍTULO V  UM PERMANENTE DESAFIO
	Notas


