
opusdei.org

Diálogo com Mons.
Fernando Ocáriz:
«Com Cristo, a
unidade nasce a
partir de dentro»

No aniversário da eleição do
Prelado do Opus Dei,
apresentamos um encontro
com estudantes no qual refletiu
sobre a unidade enquanto dom
divino e dimensão essencial da
vida cristã, com especial
atenção a como se vive e se
preserva na Igreja e no Opus
Dei.



23/01/2026

«Uma Igreja unida, sinal de unidade
e comunhão, que se torne fermento
para um mundo reconciliado». Com
estas palavras, o Papa Leão XIV
exprimia, na Missa de início do seu
ministério petrino, um desejo que,
em muitos sentidos, está a marcar o
horizonte do seu pontificado.

Oito meses depois, vimo-lo encerrar
a Porta Santa e concluir o Jubileu da
Esperança. Nesse intervalo de tempo,
a unidade vai-se revelando como
aquilo que verdadeiramente é: não
um conceito abstrato, mas uma nota
constitutiva da Igreja, da sociedade e
do próprio ser humano; e, por isso,
aquilo que mantém aberta a porta da
esperança.

Este artigo resume uma aula de
Mons. Fernando Ocáriz, Prelado do



Opus Dei, em diálogo com estudantes
de Teologia e de Filosofia de vários
países que vivem em Roma. A partir
das perguntas – situadas na sua
experiência real – desenrola-se uma
reflexão concreta sobre a unidade
enquanto dom recebido, tarefa
partilhada e – usando uma expressão
de São Josemaria – paixão
dominante.

A seguir, a introdução da aula,
seguida de um intercâmbio de
perguntas e respostas.

Introdução do Prelado, Mons.
Fernando Ocáriz

A unidade da Obra é, no essencial,
uma participação da unidade da



Igreja. São Josemaria recordava
frequentemente que a Obra é uma
pequena parte – uma «partezinha» –
da Igreja. Daqui decorre que os
elementos que constituem a unidade
da Obra são, na sua essência, os
mesmos que sustentam a unidade
eclesial.

A unidade é uma das notas
fundamentais da Igreja, juntamente
com a catolicidade, a santidade e a
apostolicidade. É, além disso, uma
das mais explicitamente expressas
no Evangelho, quando o próprio
Senhor, ao falar dos seus discípulos,
pede: «Que todos sejam um só, como
Tu, Pai, estás em Mim e Eu em Ti» (Jo
17, 21). Esta oração oferece-nos uma
chave muito profunda para
compreender a unidade cristã.

Com efeito, a substância última da
unidade da Igreja – e, portanto,
também da unidade dos discípulos
de Jesus Cristo – é uma participação



na própria unidade de Deus, que, na
medida limitada em que podemos
conhecer o mistério da Trindade, se
manifesta de modo particular no
Espírito Santo, porque o que une é o
amor, e o Espírito Santo é o Amor.

Por isso, também os elementos mais
humanos da unidade da Igreja – e da
Obra – alcançam o seu verdadeiro
valor quando são informados pela
caridade. Não se trata de os ver
apenas como elementos
organizativos, embora também o
sejam, mas de reconhecer que o seu
valor mais profundo está em serem
expressão do amor que une.

A partir desta perspetiva, a unidade
da Obra, enquanto parte da Igreja,
pode ser considerada segundo três
dimensões, seguindo uma distinção
que o então professor Joseph
Ratzinger utilizou em certa ocasião
ao falar da Igreja: aquilo que a Igreja
é visivelmente, aquilo que é



constitutivamente e aquilo que é
operativamente.

Em primeiro lugar, a Igreja é visível.
Que significa isto? Que é um povo,
um conjunto de pessoas humanas,
com uma característica singular: é
um povo formado por muitos povos.
A Primeira Carta de São Pedro
exprime-o com uma fórmula muito
significativa ao falar da Igreja como
«populus acquisitionis» (1Pd 2, 9), um
povo que Deus adquiriu para Si.

Desde o Pentecostes, a Igreja
universal é um conjunto: é a
realidade visível de um povo visível,
pequeno nos seus começos, mas
chamado desde o início à
universalidade. E o que dá unidade
visível a este povo, humanamente
formado por povos tão diversos, são
sobretudo três elementos: a profissão
comum da fé, a vida sacramental e a
existência de uma cabeça comum, o
Romano Pontífice. Uma mesma fé



professada externamente, uma
mesma vida sacramental – com os
seus diferentes ritos e liturgias – e
um mesmo princípio de governo
universal são os elementos visíveis
que tornam possível a unidade de
povos e culturas tão distintas.

O outro aspeto referido por Ratzinger
acerca da Igreja é aquilo que ela é
constitutivamente. Aqui entramos no
coração do mistério. A Igreja é o
Corpo de Cristo. São Josemaria
recordava-o com força ao afirmar
que a Igreja é «Cristo presente entre
nós»[1].

Esta é a realidade mais profunda da
Igreja, aquela que dá sentido e
eficácia a tudo o que é visível. Não se
trata apenas de Cristo estar presente
a dar força a partir de dentro, mas de
a Igreja, enquanto conjunto, ser
verdadeiramente um Corpo. O Corpo
Místico não é uma metáfora: é uma
realidade espiritual, uma união



verdadeira de todos os membros com
Jesus Cristo. Isto é a Igreja no seu ser
constitutivo.

Neste contexto, Joseph Ratzinger
dava uma definição muito conhecida
e muito sintética: a Igreja é o povo
que vive do Corpo de Cristo –
referindo-se à Eucaristia –; vive do
Corpo de Cristo e torna-se o próprio
Corpo de Cristo na celebração da
Eucaristia. Vive do Corpo de Cristo
na Eucaristia e torna-se Corpo de
Cristo na Eucaristia.

Passemos à terceira dimensão a
partir da qual podemos considerar a
unidade da Igreja. Se a primeira se
referia ao facto de a Igreja ser, de
modo visível, um povo formado por
pessoas, e a segunda ao facto de, na
sua realidade mais profunda, ser o
Corpo de Cristo, a terceira exprime
que a Igreja, na sua ação no mundo,
é o sacramento universal da
salvação[2]. Isto é, a força



santificadora da Igreja manifesta-se
na pregação do Evangelho e nos
sacramentos, sobretudo ao conduzir
as pessoas à Confissão e à Eucaristia
e, consequentemente, ao despertar
nelas o ardor apostólico.

A unidade da Igreja – e, nela, a
unidade da Obra – é, em última
análise, um dom de Deus. É
profundamente sobrenatural, ainda
que tenha também expressões
humanas e organizativas. E é um
dom concedido a todos; por isso
mesmo, é também responsabilidade
de todos cuidar dele.

Perguntas

A unidade como parte do
carisma do Opus Dei
A unidade como dom pessoal

• 

• 



Ser instrumentos de unidade
num mundo culturalmente
diverso
Sarar feridas e reconstruir a
confiança
Viver a unidade interior em
contextos sem referências
sólidas
A colegialidade como riqueza
Liberdade de expressão e
cuidado da unidade

Se a unidade é um dom que
pertence a toda a Igreja, que há no
espírito do Opus Dei que faz com
que seja vivida e cuidada como
uma das suas paixões dominantes?

A unidade que se vive na Obra é,
essencialmente, a mesma unidade da
Igreja, como acontece em qualquer
outra realidade eclesial. Mas,
naturalmente, na Obra existem

• 

• 

• 

• 
• 



aspetos próprios do espírito que
configuram o seu modo de ser.

O ponto fundamental é a unidade de
espírito. A Obra tem uma
espiritualidade determinada e, na
medida em que todos participamos
desse espírito, dá-se uma unidade
profunda. Não se trata de
uniformidade, mas de um modo
comum de pensar e de viver segundo
esse espírito, com grande liberdade
em tudo o que é opinável. São
Josemaria falava de um
denominador comum pequeno – o
espírito do Opus Dei – com um
numerador amplíssimo. A unidade é
dada por esse denominador comum.

Esse espírito «é velho como o
Evangelho e, como o Evangelho,
novo»[3]. Por isso, não se deve pensar
que na Obra exista algo
completamente distinto daquilo que
é comum à Igreja. Trata-se, antes, de
modos próprios de viver realidades



que pertencem à própria essência do
cristianismo.

Quais são esses aspetos? Se nos
detivermos em alguns pontos
centrais do espírito da Obra,
podemos começar pelo centro e pela
raiz da vida espiritual: a Eucaristia. É
o centro de toda a Igreja, mas na
Obra vive-se com uma consciência
muito clara da sua importância e
com uma exigência vital de
fidelidade diária: participar na Santa
Missa, ser almas de Eucaristia,
procurar até – como diz São
Josemaria – que «os nossos
pensamentos»[4] estejam muito
centrados na Eucaristia.

Se a Eucaristia é o centro e a raiz, o
fundamento do espírito do Opus Dei
é o sentido da filiação divina. É algo
comum a todos os cristãos, sem
dúvida, mas na Obra ocupa um lugar
especialmente central como
fundamento da vida espiritual: viver



as práticas de piedade, o trabalho e a
vida quotidiana a partir dessa
consciência de filhos de Deus.

Juntamente com isto, está o eixo do
espírito do Opus Dei: a santificação
do trabalho. Todos somos chamados
a santificar-nos e a anunciar a
muitos a possibilidade de santificar o
seu trabalho. Mas na Obra este
aspeto é algo muito próprio e muito
central: é o ponto em torno do qual
gira o esforço de santificação e de
apostolado.

Assim, com todos os elementos
comuns da unidade da Igreja, na
Obra existem estes traços próprios
que nos tornam um na medida em
que vivemos um mesmo espírito: a
Eucaristia como centro e raiz, a
filiação divina como fundamento e a
santificação do trabalho como eixo.



Padre, se a unidade é um dom de
Deus que pedimos para toda a
Igreja e para a Obra, podemos
pedi-la também como um dom
pessoal para cada um de nós?

Sim, claro. A unidade é um dom de
Deus para cada pessoa, precisamente
ao aumentar em nós o desejo de
unidade e, depois, com a sua graça,
ao dar-nos a força para sermos
elementos de unidade através da
caridade e do afeto.

Por isso, a unidade é uma condição
de eficácia a todos os níveis. São
Josemaria exprimia-o com especial
clareza numa das suas cartas de
1931: «Deus conta com as nossas
fraquezas, com a nossa debilidade e
com a debilidade dos outros. Mas
conta também com a fortaleza de
todos, se a caridade nos unir»[5]. A
unidade dá fortaleza, se a caridade
nos unir. E o que une
verdadeiramente é o afeto.



Convém aqui distinguir o afeto do
mero sentimento. O verdadeiro
carinho, o verdadeiro amor,
manifesta-se sobretudo nas obras: na
entrega, na dedicação, no interesse
pelos outros. Muitas vezes, esse amor
é acompanhado por um afeto
sensível; outras vezes, não. Mas
quando há amor verdadeiro, há
unidade.

No fundo, o aspeto pessoal tem muito
a ver com a unidade. É também fonte
de empenho apostólico, porque nos
leva a viver a missão apostólica dos
outros como se fosse nossa. Isso
anima e dá impulso, mesmo quando
a própria atividade é mais limitada
ou tem menos campo de ação. O que
os outros fazem é também nosso, e
essa consciência gera força e
fecundidade.



A Obra aproxima-se do seu
primeiro centenário e a sua
mensagem chegou a pessoas de
diferentes gerações, culturas e
lugares do mundo. Como podemos
hoje ser instrumentos de unidade,
assumindo essa responsabilidade
no meio das mudanças culturais e
das circunstâncias do nosso
tempo?

Por um lado, podemos meditar
frequentemente sobre a unidade e
pedi-la verdadeiramente ao Senhor,
para que nos dê luzes concretas
sobre como vivê-la onde quer que
cada um se encontre.

Depois, há muitos elementos que
ajudam, mas um muito importante é
compreender que a unidade da Obra
é a unidade própria de uma família.
Não se pode falar nem compreender
a unidade da Obra sem pensar na
unidade da família. É algo muito
próprio e essencial do seu espírito.



Uma unidade que se manifesta
sempre como uma união direta com
o nosso santo fundador. São
Josemaria continua a ser o nosso
Padre a partir do Céu, através dos
seus escritos, do seu espírito, daquilo
que nos deixou como herança e do
que conhecemos da sua vida. Parte
da responsabilidade pessoal no
cuidado da unidade consiste também
em ajudar, onde quer que estejamos,
a manter viva a figura do nosso
Padre: recorrendo à sua intercessão
nas diversas necessidades, mantendo
presente a sua memória e
procurando agir segundo o seu modo
de pensar. É aquilo que o Papa São
Paulo VI disse ao Beato Álvaro del
Portillo: «Quando tiver de fazer
alguma coisa, pense em como o faria
o fundador». D. Álvaro ficou muito
agradecido e alegre, porque já fazia
assim desde o primeiro momento. A
união com São Josemaria é uma
parte importantíssima da unidade da
Obra.



Juntamente com tudo isto, está
também a filiação ao Padre, seja
quem for em cada momento: uma
filiação que dá unidade real a toda a
Obra, às duas secções, sempre
apoiada no mais fundamental, que é
a unidade de espírito.

Padre, por vezes mal-entendidos
ou feridas do passado podem
tornar-se obstáculos para viver a
unidade. Como podemos
reconstruir a confiança quando
houve dor ou ressentimento?

Nestes casos, o primeiro passo é
ajudar as pessoas a pensar na atitude
do Senhor: Deus ama infinitamente
cada pessoa, muito mais do que nós
somos capazes de amar. Voltar a esta
verdade tão profunda muda a forma
de nos colocarmos perante os outros
e ajuda-nos, especialmente quando



subsiste algum ressentimento ou
motivo de mágoa do passado ou do
presente, a recordar que Deus ama
infinitamente essa pessoa.

São Paulo exprime-o com força na
Carta aos Efésios, num texto que bem
conhecemos: «Eu, o prisioneiro no
Senhor, exorto-vos, pois, a que
procedais de um modo digno do
chamamento que recebestes;
esforçando-vos por manter a
unidade do Espírito mediante o
vínculo da paz. Há um só Corpo e um
só Espírito, assim como a vocação
vos chamou a uma só esperança» (Ef
4,1-4). Aqui aparecem já aspetos
muito concretos: a unidade mediante
o vínculo da paz.

Dar paz. São Josemaria animava-nos
muitas vezes a sermos semeadores
de paz e de alegria. Já muito jovem,
nos seus apontamentos íntimos,
escrevia com admiração: «Julgo que
o Senhor colocou na minha alma



outra característica: a paz, ter paz e
dar paz».

E que paz é esta? O próprio Jesus
Cristo. Ipse est pax nostra, «Ele é a
nossa paz» (Ef 2,14). Por isso, todo o
trabalho de cuidar da unidade é,
necessariamente, um trabalho de
unir a Jesus Cristo. Como diz São
Paulo: «mediante o vínculo da paz,
sendo um só Corpo e um só
Espírito» (Ef 4,3-4). É o Espírito Santo
– com o dom da caridade – que une.
A fé une, sem dúvida, mas, de forma
mais radical, o que une é o amor, e o
Espírito Santo é o amor infinito de
Deus.

Vivemos num contexto marcado
pela desunião e pelo
individualismo, na sociedade, na
política, nas instituições e até na
família. Como viver a unidade de



modo autêntico, não apenas
exterior, mas que nasça de dentro
de cada um, quando faltam
referências?

São Josemaria falava de sermos
instrumentos de unidade: pessoas
que criam, defendem e cuidam da
unidade. Para viver isto, o principal
referente é sempre Jesus Cristo.

Em que sentido pode tornar-se
dominante na nossa vida a paixão, o
desejo, a tendência para cuidar da
unidade? Quando chega a impregnar
os pensamentos e os sentimentos e,
portanto, move espontaneamente a
maneira de viver. É então que aquilo
que é dos outros passa a ser também
nosso: a sua vida interior, o seu
trabalho, a sua saúde, a sua doença,
sempre do modo adequado em cada
caso. Interessa-nos rezar por eles,
facilitar-lhes o caminho, alegrar-nos
com os seus êxitos. Tudo o que é dos
outros é nosso. Isso é unidade.



A unidade leva também a sofrer com
quem sofre e manifesta-se de modo
muito concreto na atitude perante os
defeitos ou as limitações dos outros.

Além disso, quando domina o desejo
de unidade, surge naturalmente uma
atenção especial a promover aquilo
que une e a evitar – ou mesmo a
rejeitar, conforme os casos – aquilo
que possa tornar-se, ainda que
ligeiramente, um princípio de
desunião.

Padre, por vezes trabalhar e
decidir em conjunto pode parecer
mais lento do que fazê-lo
individualmente. Na Obra, a
colegialidade é um modo habitual
de trabalhar. Como podemos
compreendê-la e vivê-la como uma
riqueza e não como um obstáculo?



Dentro da organização da Obra, a
colegialidade é um aspeto muito
importante da unidade: deve ser
vivida a todos os níveis, tanto no
governo como nas atividades
apostólicas. É uma grande medida de
prudência, porque evita que alguém
mande sozinho sem contar com o
parecer dos outros. São Josemaria
estabeleceu-a – com luz de Deus –
desde o princípio e quis que fosse
assim em toda a Obra.

Recordou-o com muita força numa
das suas cartas: «Tenho-vos repetido
– é um texto que já conheceis – em
inúmeras circunstâncias, e repeti-lo-
ei muitas vezes ao longo da minha
vida, que exijo na Obra, em todos os
níveis, um governo colegial para não
se cair na tirania»[6].

Existe o risco de cair em estilos de
trabalho unilaterais simplesmente
por causa da pressa: pensar que algo
é urgente e que não é preciso esperar



pelos outros nem contar com a sua
opinião. São Josemaria costumava
dizer que «as coisas urgentes podem
esperar, e as muito urgentes devem
esperar». Não para perder tempo,
mas para as estudar como está
previsto. Este modo de proceder é
uma garantia de eficácia e também
de tranquilidade.

Decidir sozinho pode até gerar
inquietação, sobretudo quando os
assuntos são complexos. Em
contrapartida, contar com os
contributos de outras pessoas ajuda a
ver melhor. Isto também e válido
quando alguém tem mais
experiência ou sabe mais sobre um
determinado tema. A experiência
mostra que uma pessoa que sabe
menos pode dar uma luz, uma
solução ou um matiz que a outra não
tinha considerado.

Por isso, embora a colegialidade exija
mais tempo, vale a pena. É um preço



que merece ser pago, porque aquilo
que se alcança tem um valor muito
grande. Não é apenas um sistema
para fazer as coisas, mas sobretudo
um espírito: a convicção de que todos
precisamos das luzes dos outros. E
isto deve ser vivido a todos os níveis.

Surge-me frequentemente uma
inquietação: às vezes podemos não
nos sentir seguros para dizer o que
pensamos, com receio de discordar
ou de criar divisão. Como
encontrar o equilíbrio entre a
liberdade de exprimir o próprio
parecer e o cuidado da unidade,
sabendo que nem sempre
estaremos de acordo em tudo?

Outro aspeto desta paixão dominante
pela unidade leva necessariamente a
valorizar a diversidade. Pode parecer
contraditório, mas não o é. A unidade



não consiste em pensarem todos da
mesma maneira, mas em amar os
outros como são e em encontrar aí
pontos de união. Nesse sentido, a
compreensão está ligada ao que foi
dito antes: tudo o que é dos outros é
também nosso. E isso ajuda a evitar o
espírito crítico.

Para viver assim, o primeiro passo é
propô-lo conscientemente:
compreender que uma parte
importante da unidade é aceitar as
opiniões dos outros. Mas isso está
também ligado a não ter medo de
dizer aquilo que se pensa. Sempre
com prudência, claro. Não se trata de
dizer qualquer coisa, em qualquer
momento ou de qualquer maneira.
Mas nos espaços adequados – por
exemplo, numa reunião ou numa
conversa – é bom exprimir o próprio
parecer, mesmo quando se pensa
que se estará em minoria. Não se
trata de impor as próprias ideias,
mas de dizer com simplicidade



aquilo que, em consciência, se pensa.
Isso, longe de quebrar a unidade,
constrói pontes na sua direção.

Recordo que, há anos, quando fui
nomeado consultor da Congregação
para a Doutrina da Fé, visitei o
filósofo Cornelio Fabro – via-o com
alguma frequência –, que também
tinha sido consultor durante muitos
anos. Disse-me com ênfase: «Dou-lhe
apenas um conselho, fruto da minha
experiência: nas reuniões, diga
sempre aquilo que pensa, mesmo
que veja que todos os outros pensam
o contrário. Faça sempre isso».
Deixo-vos o mesmo conselho.

Além disso, cuidar da unidade passa,
de modo muito direto e visível, por
cuidar da fraternidade cristã. Isto
implica o esforço constante por unir,
evitar a formação de grupos dentro
da Obra, tratar todos de igual modo e
fomentar um interesse sincero pela
vida dos outros. São Josemaria ficava



muito entusiasmado com esta atitude
de pessoas que unem.

Não devemos estranhar as
diversidades de carácter, de gostos
ou as dificuldades de relação
humana que surgem dessas
diferenças. Dizia São Josemaria
numa das suas cartas: «Deveis
praticar também constantemente
uma fraternidade que esteja acima
de toda a simpatia ou antipatia
natural, amando-vos uns aos outros
como verdadeiros irmãos, com o
trato e a compreensão próprios de
quem forma uma família bem
unida»[7]. São palavras belas e
exigentes ao mesmo tempo, e está
nas nossas mãos vivê-las e transmiti-
las.

Gostaria de recordar, para terminar,
um texto que bem conhecemos, mas
que dá sempre muito que meditar. É
de uma carta de São Josemaria,
escrita em 1957: «No sacrário do



oratório do Conselho Geral mandei
colocar estas palavras: Consummati
in unum. Todos com Jesus Cristo
somos uma só coisa. Que, colocados
na forja de Deus, conservemos
sempre esta maravilhosa unidade de
mente, de vontade e de coração. E
que a nossa Mãe, por quem chegam
aos homens todas as graças, canal
esplêndido e fecundo, nos conceda,
com a unidade, a clareza, a caridade
e a fortaleza».

Não se trata apenas de um final
piedoso de discurso. É uma
conclusão piedosa, sim, mas
profundamente lógica. Conduz-nos
naturalmente a rezar pela unidade.
De facto, rezamos por ela todos os
dias. E convém fazê-lo com uma
alma agradecida e otimista, porque
rezamos por alguma coisa que já
existe: para que se mantenha, para
que saibamos cuidá-la e para dar
graças a Deus pela unidade da Obra,
que é um dom muito grande.



Talvez estejamos tão habituados à
unidade que corremos o risco de não
a valorizar suficientemente. Por isso,
vale a pena pedir a graça de a
apreciar mais, de a agradecer mais e
de a cuidar melhor: não como uma
ideia abstrata, mas em gestos,
decisões e atitudes concretas, onde a
unidade se torna uma verdadeira
paixão.

[1] São Josemaria, Cristo que passa,
n. 131.

[2] Sobre esta tripla dimensão da
Igreja, cf. Lumen Gentium.

[3] São Josemaria, Cartas (II), Carta 6,
n. 31.

[4] São Josemaria, Forja, n. 268 e 835; 
Cristo que passa, sobre a Eucaristia.



[5] São Josemaria, Cartas (I), Carta 2,
n. 56.

[6] São Josemaria, Carta 24/12/1951,
n. 5.

[7] São Josemaria, Cartas (I), Carta 2.

Mons. Fernando Ocáriz, prelado
do Opus Dei

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/dialogo-com-
mons-fernando-ocariz-com-cristo-a-
unidade-nasce-a-partir-de-dentro/

(23/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/dialogo-com-mons-fernando-ocariz-com-cristo-a-unidade-nasce-a-partir-de-dentro/
https://opusdei.org/pt-pt/article/dialogo-com-mons-fernando-ocariz-com-cristo-a-unidade-nasce-a-partir-de-dentro/
https://opusdei.org/pt-pt/article/dialogo-com-mons-fernando-ocariz-com-cristo-a-unidade-nasce-a-partir-de-dentro/
https://opusdei.org/pt-pt/article/dialogo-com-mons-fernando-ocariz-com-cristo-a-unidade-nasce-a-partir-de-dentro/

	Diálogo com Mons. Fernando Ocáriz: «Com Cristo, a unidade nasce a partir de dentro»
	Introdução do Prelado, Mons. Fernando Ocáriz


