opusdei.org

Dialogo com Mons.
Fernando Ocariz:
«Com Cristo, a
unidade nasce a
partir de dentro»

No aniversario da eleicdo do
Prelado do Opus Dei,
apresentamos um encontro
com estudantes no qual refletiu
sobre a unidade enquanto dom
divino e dimenséao essencial da
vida cristd, com especial
atencdo a como se vive e se
preserva na Igreja e no Opus
Dei.



23/01/2026

«Uma Igreja unida, sinal de unidade
e comunhdo, que se torne fermento
para um mundo reconciliado». Com
estas palavras, o Papa Ledo XIV
exprimia, na Missa de inicio do seu
ministério petrino, um desejo que,
em muitos sentidos, esta a marcar o
horizonte do seu pontificado.

Oito meses depois, vimo-lo encerrar
a Porta Santa e concluir o Jubileu da
Esperanca. Nesse intervalo de tempo,
a unidade vai-se revelando como
aquilo que verdadeiramente é: ndo
um conceito abstrato, mas uma nota
constitutiva da Igreja, da sociedade e
do préprio ser humano; e, por isso,
aquilo que mantém aberta a porta da
esperanca.

Este artigo resume uma aula de
Mons. Fernando Ocariz, Prelado do



Opus Dei, em didlogo com estudantes
de Teologia e de Filosofia de varios
paises que vivem em Roma. A partir
das perguntas - situadas na sua
experiéncia real — desenrola-se uma
reflexdo concreta sobre a unidade
enquanto dom recebido, tarefa
partilhada e — usando uma expressao
de Sdo Josemaria — paixdo
dominante.

A seguir, a introducdo da aula,
seguida de um intercambio de
perguntas e respostas.

Introducao do Prelado, Mons.
Fernando Ocariz

A unidade da Obra é, no essencial,
uma participacdo da unidade da



Igreja. Sdo Josemaria recordava
frequentemente que a Obra é uma
pequena parte — uma «partezinha» —
da Igreja. Daqui decorre que o0s
elementos que constituem a unidade
da Obra sdo, na sua esséncia, os
mesmos que sustentam a unidade
eclesial.

A unidade é uma das notas
fundamentais da Igreja, juntamente
com a catolicidade, a santidade e a
apostolicidade. E, além disso, uma
das mais explicitamente expressas
no Evangelho, quando o proprio
Senhor, ao falar dos seus discipulos,
pede: «Que todos sejam um s, como
Tu, Pai, estds em Mim e Eu em Ti» (Jo
17, 21). Esta oracdo oferece-nos uma
chave muito profunda para
compreender a unidade crista.

Com efeito, a substancia ultima da
unidade da Igreja — e, portanto,
também da unidade dos discipulos
de Jesus Cristo — é uma participacao



na propria unidade de Deus, que, na
medida limitada em que podemos
conhecer o mistério da Trindade, se
manifesta de modo particular no
Espirito Santo, porque o que une é o
amor, e o Espirito Santo é o Amor.

Por isso, também os elementos mais
humanos da unidade da Igreja — e da
Obra - alcancam o seu verdadeiro
valor quando sdo informados pela
caridade. Ndo se trata de os ver
apenas como elementos
organizativos, embora também o
sejam, mas de reconhecer que o seu
valor mais profundo esta em serem
expressdo do amor que une.

A partir desta perspetiva, a unidade
da Obra, enquanto parte da Igreja,
pode ser considerada segundo trés
dimensdes, seguindo uma distinc¢ado
que o entdo professor Joseph
Ratzinger utilizou em certa ocasido
ao falar da Igreja: aquilo que a Igreja
é visivelmente, aquilo que é



constitutivamente e aquilo que €
operativamente.

Em primeiro lugar, a Igreja é visivel.
Que significa isto? Que é um povo,
um conjunto de pessoas humanas,
com uma caracteristica singular: é
um povo formado por muitos povos.
A Primeira Carta de Sdo Pedro
exprime-o com uma férmula muito
significativa ao falar da Igreja como
«populus acquisitionis» (1Pd 2, 9), um
povo que Deus adquiriu para Si.

Desde o Pentecostes, a Igreja
universal é um conjunto: é a
realidade visivel de um povo visivel,
pequeno nos seus comegos, mas
chamado desde o inicio a
universalidade. E o que da unidade
visivel a este povo, humanamente
formado por povos tdo diversos, sdo
sobretudo trés elementos: a profissao
comum da fé, a vida sacramental e a
existéncia de uma cabeca comum, o
Romano Pontifice. Uma mesma fé



professada externamente, uma
mesma vida sacramental — com 0s
seus diferentes ritos e liturgias — e
um mesmo principio de governo
universal sdo os elementos visiveis
que tornam possivel a unidade de
povos e culturas tdo distintas.

O outro aspeto referido por Ratzinger
acerca da Igreja é aquilo que ela é
constitutivamente. Aqui entramos no
coracao do mistério. A Igreja é o
Corpo de Cristo. Sdo Josemaria
recordava-o com forca ao afirmar
que a Igreja é «Cristo presente entre
nos»™,

Esta é a realidade mais profunda da
Igreja, aquela que da sentido e
eficacia a tudo o que é visivel. Nao se
trata apenas de Cristo estar presente
a dar forca a partir de dentro, mas de
a Igreja, enquanto conjunto, ser
verdadeiramente um Corpo. O Corpo
Mistico ndo é uma metafora: é uma
realidade espiritual, uma unido



verdadeira de todos os membros com
Jesus Cristo. Isto € a Igreja no seu ser
constitutivo.

Neste contexto, Joseph Ratzinger
dava uma defini¢cdo muito conhecida
e muito sintética: a Igreja é o povo
que vive do Corpo de Cristo —
referindo-se a Eucaristia —; vive do
Corpo de Cristo e torna-se o proprio
Corpo de Cristo na celebracdo da
Eucaristia. Vive do Corpo de Cristo
na Eucaristia e torna-se Corpo de
Cristo na Eucaristia.

Passemos a terceira dimensdao a
partir da qual podemos considerar a
unidade da Igreja. Se a primeira se
referia ao facto de a Igreja ser, de
modo visivel, um povo formado por
pessoas, e a segunda ao facto de, na
sua realidade mais profunda, ser o
Corpo de Cristo, a terceira exprime
que a Igreja, na sua a¢do no mundo,
€ 0 sacramento universal da
salvacdo™. Isto é, a forca



santificadora da Igreja manifesta-se
na pregacdo do Evangelho e nos
sacramentos, sobretudo ao conduzir
as pessoas a Confissdo e a Eucaristia
e, consequentemente, ao despertar
nelas o ardor apostolico.

A unidade da Igreja — e, nela, a
unidade da Obra - é, em ultima
analise, um dom de Deus. E
profundamente sobrenatural, ainda
que tenha também expressdes
humanas e organizativas. E é um
dom concedido a todos; por isso
mesmo, é também responsabilidade
de todos cuidar dele.

Perguntas

* A unidade como parte do
carisma do Opus Dei
* A unidade como dom pessoal



* Ser instrumentos de unidade
num mundo culturalmente
diverso

» Sarar feridas e reconstruir a
confianca

 Viver a unidade interior em
contextos sem referéncias
solidas

* A colegialidade como riqueza

* Liberdade de expressao e
cuidado da unidade

Se a unidade é um dom que
pertence a toda a Igreja, que ha no
espirito do Opus Dei que faz com
que seja vivida e cuidada como
uma das suas paixoes dominantes?

A unidade que se vive na Obra é,
essencialmente, a mesma unidade da
Igreja, como acontece em qualquer
outra realidade eclesial. Mas,
naturalmente, na Obra existem



aspetos proprios do espirito que
configuram o seu modo de ser.

O ponto fundamental é a unidade de
espirito. A Obra tem uma
espiritualidade determinada e, na
medida em que todos participamos
desse espirito, da-se uma unidade
profunda. Ndo se trata de
uniformidade, mas de um modo
comum de pensar e de viver segundo
esse espirito, com grande liberdade
em tudo o que é opindvel. Sdo
Josemaria falava de um
denominador comum pequeno — 0
espirito do Opus Dei — com um
numerador amplissimo. A unidade é
dada por esse denominador comum.

Esse espirito «é velho como o
Evangelho e, como o Evangelho,
novo»™. Por isso, ndo se deve pensar
que na Obra exista algo
completamente distinto daquilo que
é comum a Igreja. Trata-se, antes, de
modos proprios de viver realidades



que pertencem a propria esséncia do
cristianismo.

Quais sdo esses aspetos? Se nos
detivermos em alguns pontos
centrais do espirito da Obra,
podemos comecar pelo centro e pela
raiz da vida espiritual: a Eucaristia. E
o centro de toda a Igreja, mas na
Obra vive-se com uma consciéncia
muito clara da sua importancia e
com uma exigéncia vital de
fidelidade diaria: participar na Santa
Missa, ser almas de Eucaristia,
procurar até — como diz Sdo
Josemaria — que «0S nossos
pensamentos»* estejam muito
centrados na Eucaristia.

Se a Eucaristia é o centro e a raiz, o
fundamento do espirito do Opus Dei
é o sentido da filiacdo divina. E algo
comum a todos os cristaos, sem
duvida, mas na Obra ocupa um lugar
especialmente central como
fundamento da vida espiritual: viver



as praticas de piedade, o trabalho e a
vida quotidiana a partir dessa
consciéncia de filhos de Deus.

Juntamente com isto, esta o eixo do
espirito do Opus Dei: a santificacdo
do trabalho. Todos somos chamados
a santificar-nos e a anunciar a
muitos a possibilidade de santificar o
seu trabalho. Mas na Obra este
aspeto € algo muito proprio e muito
central: é o ponto em torno do qual
gira o esforco de santificagdo e de
apostolado.

Assim, com todos os elementos
comuns da unidade da Igreja, na
Obra existem estes tragos proprios
que nos tornam um na medida em
que vivemos um mesmo espirito: a
Eucaristia como centro e raiz, a
filiacdo divina como fundamento e a
santificacdo do trabalho como eixo.




Padre, se a unidade é um dom de
Deus que pedimos para toda a
Igreja e para a Obra, podemos
pedi-la também como um dom
pessoal para cada um de nos?

Sim, claro. A unidade é um dom de
Deus para cada pessoa, precisamente
ao aumentar em nos o desejo de
unidade e, depois, com a sua graca,
ao dar-nos a forca para sermos
elementos de unidade através da
caridade e do afeto.

Por isso, a unidade é uma condicgao
de eficacia a todos os niveis. Sdo
Josemaria exprimia-o com especial
clareza numa das suas cartas de
1931: «Deus conta com as nossas
fraquezas, com a nossa debilidade e
com a debilidade dos outros. Mas
conta também com a fortaleza de
todos, se a caridade nos unir»"'. A
unidade da fortaleza, se a caridade
nos unir. E o que une
verdadeiramente é o afeto.



Convém aqui distinguir o afeto do
mero sentimento. O verdadeiro
carinho, o verdadeiro amor,
manifesta-se sobretudo nas obras: na
entrega, na dedicacao, no interesse
pelos outros. Muitas vezes, esse amor
é acompanhado por um afeto
sensivel; outras vezes, ndo. Mas
quando ha amor verdadeiro, ha
unidade.

No fundo, o aspeto pessoal tem muito
a ver com a unidade. E também fonte
de empenho apostolico, porque nos
leva a viver a missdo apostolica dos
outros como se fosse nossa. Isso
anima e da impulso, mesmo quando
a propria atividade é mais limitada
ou tem menos campo de agdo. O que
os outros fazem é também nosso, e
essa consciéncia gera forga e
fecundidade.




A Obra aproxima-se do seu
primeiro centenario e a sua
mensagem chegou a pessoas de
diferentes geracdes, culturas e
lugares do mundo. Como podemos
hoje ser instrumentos de unidade,
assumindo essa responsabilidade
no meio das mudancas culturais e
das circunstancias do nosso
tempo?

Por um lado, podemos meditar
frequentemente sobre a unidade e
pedi-la verdadeiramente ao Senhor,
para que nos dé luzes concretas
sobre como vivé-la onde quer que
cada um se encontre.

Depois, ha muitos elementos que
ajudam, mas um muito importante é
compreender que a unidade da Obra
€ a unidade propria de uma familia.
Nao se pode falar nem compreender
a unidade da Obra sem pensar na
unidade da familia. £ algo muito
proprio e essencial do seu espirito.



Uma unidade que se manifesta
sempre como uma unido direta com
0 nosso santo fundador. Sdo
Josemaria continua a ser o nosso
Padre a partir do Céu, através dos
seus escritos, do seu espirito, daquilo
que nos deixou como heranca e do
que conhecemos da sua vida. Parte
da responsabilidade pessoal no
cuidado da unidade consiste também
em ajudar, onde quer que estejamos,
a manter viva a figura do nosso
Padre: recorrendo a sua intercessao
nas diversas necessidades, mantendo
presente a sua memadria e
procurando agir segundo o seu modo
de pensar. E aquilo que o Papa Sdo
Paulo VI disse ao Beato Alvaro del
Portillo: «Quando tiver de fazer
alguma coisa, pense em como o faria
o fundador». D. Alvaro ficou muito
agradecido e alegre, porque ja fazia
assim desde o primeiro momento. A
unido com Sao Josemaria é uma
parte importantissima da unidade da
Obra.



Juntamente com tudo isto, esta
também a filiacdo ao Padre, seja
quem for em cada momento: uma
filiacdo que da unidade real a toda a
Obra, as duas secgdes, sempre
apoiada no mais fundamental, que é
a unidade de espirito.

Padre, por vezes mal-entendidos
ou feridas do passado podem
tornar-se obstaculos para viver a
unidade. Como podemos
reconstruir a confianca quando
houve dor ou ressentimento?

Nestes casos, 0 primeiro passo €é
ajudar as pessoas a pensar na atitude
do Senhor: Deus ama infinitamente
cada pessoa, muito mais do que nos
somos capazes de amar. Voltar a esta
verdade tao profunda muda a forma
de nos colocarmos perante os outros
e ajuda-nos, especialmente quando



subsiste algum ressentimento ou
motivo de magoa do passado ou do
presente, a recordar que Deus ama
infinitamente essa pessoa.

Séo Paulo exprime-o com forca na
Carta aos Efésios, num texto que bem
conhecemos: «Eu, o prisioneiro no
Senhor, exorto-vos, pois, a que
procedais de um modo digno do
chamamento que recebestes;
esforcando-vos por manter a
unidade do Espirito mediante o
vinculo da paz. Had um s6 Corpo e um
so Espirito, assim como a vocagao
vos chamou a uma sé esperanca» (Ef
4,1-4). Aqui aparecem ja aspetos
muito concretos: a unidade mediante
o vinculo da paz.

Dar paz. Sdo Josemaria animava-nos
muitas vezes a sermos semeadores
de paz e de alegria. Ja muito jovem,
nos seus apontamentos intimos,
escrevia com admiracdo: «Julgo que
o Senhor colocou na minha alma



outra caracteristica: a paz, ter paz e
dar paz».

E que paz é esta? O proprio Jesus
Cristo. Ipse est pax nostra, «Ele é a
nossa paz» (Ef 2,14). Por isso, todo o
trabalho de cuidar da unidade é,
necessariamente, um trabalho de
unir a Jesus Cristo. Como diz Sdo
Paulo: «mediante o vinculo da paz,
sendo um s6 Corpo e um so
Espirito» (Ef 4,3-4). E o Espirito Santo
—com o dom da caridade — que une.
A fé une, sem duvida, mas, de forma
mais radical, o que une é o amor, e 0
Espirito Santo é o amor infinito de
Deus.

Vivemos num contexto marcado
pela desunido e pelo
individualismo, na sociedade, na
politica, nas instituicdes e até na
familia. Como viver a unidade de



modo auténtico, ndo apenas
exterior, mas que nasca de dentro
de cada um, quando faltam
referéncias?

Sao Josemaria falava de sermos
instrumentos de unidade: pessoas
que criam, defendem e cuidam da
unidade. Para viver isto, o principal
referente é sempre Jesus Cristo.

Em que sentido pode tornar-se
dominante na nossa vida a paixdo, o
desejo, a tendéncia para cuidar da
unidade? Quando chega a impregnar
0s pensamentos e 0s sentimentos e,
portanto, move espontaneamente a
maneira de viver. E entdo que aquilo
que é dos outros passa a ser também
nosso: a sua vida interior, o seu
trabalho, a sua saude, a sua doenca,
sempre do modo adequado em cada
caso. Interessa-nos rezar por eles,
facilitar-lhes o caminho, alegrar-nos
com 0s seus éxitos. Tudo o que € dos
outros € nosso. Isso é unidade.



A unidade leva também a sofrer com
quem sofre e manifesta-se de modo
muito concreto na atitude perante os
defeitos ou as limitagdes dos outros.

Além disso, quando domina o desejo
de unidade, surge naturalmente uma
atencdo especial a promover aquilo
que une e a evitar — ou mesmo a
rejeitar, conforme os casos — aquilo
que possa tornar-se, ainda que
ligeiramente, um principio de
desunido.

Padre, por vezes trabalhar e
decidir em conjunto pode parecer
mais lento do que fazé-lo
individualmente. Na Obra, a
colegialidade é um modo habitual
de trabalhar. Como podemos
compreendé-la e vivé-la como uma
riqueza e ndo como um obstaculo?



Dentro da organizacgdo da Obra, a
colegialidade é um aspeto muito
importante da unidade: deve ser
vivida a todos os niveis, tanto no
governo como nas atividades
apostolicas. £ uma grande medida de
prudéncia, porque evita que alguém
mande sozinho sem contar com o
parecer dos outros. Sao Josemaria
estabeleceu-a — com luz de Deus -
desde o principio e quis que fosse
assim em toda a Obra.

Recordou-o com muita for¢ca numa
das suas cartas: «Tenho-vos repetido
— € um texto que ja conheceis — em
inumeras circunstancias, e repeti-lo-
el muitas vezes ao longo da minha
vida, que exijo na Obra, em todos os
niveis, um governo colegial para ndo
se cair na tirania»'®.

Existe o risco de cair em estilos de
trabalho unilaterais simplesmente
por causa da pressa: pensar que algo
€ urgente e que ndo € preciso esperar



pelos outros nem contar com a sua
opinido. Sdo Josemaria costumava
dizer que «as coisas urgentes podem
esperar, e as muito urgentes devem
esperar». Nao para perder tempo,
mas para as estudar como esta
previsto. Este modo de proceder é
uma garantia de eficacia e também
de tranquilidade.

Decidir sozinho pode até gerar
inquietacdo, sobretudo quando os
assuntos sdo complexos. Em
contrapartida, contar com 0s
contributos de outras pessoas ajuda a
ver melhor. Isto também e valido
quando alguém tem mais
experiéncia ou sabe mais sobre um
determinado tema. A experiéncia
mostra que uma pessoa que sabe
menos pode dar uma luz, uma
solucdo ou um matiz que a outra nao
tinha considerado.

Por isso, embora a colegialidade exija
mais tempo, vale a pena. E um preco



que merece ser pago, porque aquilo
que se alcanca tem um valor muito
grande. Ndo é apenas um sistema
para fazer as coisas, mas sobretudo
um espirito: a convic¢ao de que todos
precisamos das luzes dos outros. E
isto deve ser vivido a todos os niveis.

Surge-me frequentemente uma
inquietacao: as vezes podemos nao
nos sentir seguros para dizer o que
pensamos, com receio de discordar
ou de criar divisdo. Como
encontrar o equilibrio entre a
liberdade de exprimir o proprio
parecer e o cuidado da unidade,
sabendo que nem sempre
estaremos de acordo em tudo?

Outro aspeto desta paixdo dominante
pela unidade leva necessariamente a
valorizar a diversidade. Pode parecer
contraditério, mas ndo o é. A unidade



ndo consiste em pensarem todos da
mesma maneira, mas em amar os
outros como sao e em encontrar ai
pontos de unido. Nesse sentido, a
compreensdo esta ligada ao que foi
dito antes: tudo o que é dos outros é
também nosso. E isso ajuda a evitar o
espirito critico.

Para viver assim, o primeiro passo é
propo-lo conscientemente:
compreender que uma parte
importante da unidade é aceitar as
opinides dos outros. Mas isso esta
também ligado a ndo ter medo de
dizer aquilo que se pensa. Sempre
com prudéncia, claro. Nao se trata de
dizer qualquer coisa, em qualquer
momento ou de qualquer maneira.
Mas nos espacos adequados — por
exemplo, numa reunido ou numa
conversa — é bom exprimir o proprio
parecer, mesmo quando se pensa
que se estara em minoria. Nao se
trata de impor as proprias ideias,
mas de dizer com simplicidade



aquilo que, em consciéncia, se pensa.
Isso, longe de quebrar a unidade,
constroi pontes na sua direcdo.

Recordo que, ha anos, quando fui
nomeado consultor da Congregacao
para a Doutrina da Fé, visitei o
filésofo Cornelio Fabro - via-o com
alguma frequéncia —, que também
tinha sido consultor durante muitos
anos. Disse-me com énfase: «Dou-lhe
apenas um conselho, fruto da minha
experiéncia: nas reunides, diga
sempre aquilo que pensa, mesmo
que veja que todos 0s outros pensam
o contrario. Faca sempre isso».
Deixo-vos o mesmo conselho.

Além disso, cuidar da unidade passa,
de modo muito direto e visivel, por
cuidar da fraternidade crista. Isto
implica o esforgo constante por unir,
evitar a formacao de grupos dentro
da Obra, tratar todos de igual modo e
fomentar um interesse sincero pela
vida dos outros. Sdo Josemaria ficava



muito entusiasmado com esta atitude
de pessoas que unem.

Nao devemos estranhar as
diversidades de caracter, de gostos
ou as dificuldades de relagao
humana que surgem dessas
diferencas. Dizia Sdo Josemaria
numa das suas cartas: «Deveis
praticar também constantemente
uma fraternidade que esteja acima
de toda a simpatia ou antipatia
natural, amando-vos uns aos outros
como verdadeiros irmaos, com o
trato e a compreensao proprios de
quem forma uma familia bem
unida»"". Sdo palavras belas e
exigentes ao mesmo tempo, e esta
nas nossas maos viveé-las e transmiti-
las.

Gostaria de recordar, para terminar,
um texto que bem conhecemos, mas
que d4 sempre muito que meditar. E
de uma carta de Sao Josemaria,
escrita em 1957: «No sacrario do



oratorio do Conselho Geral mandei
colocar estas palavras: Consummati
in unum. Todos com Jesus Cristo
somos uma so coisa. Que, colocados
na forja de Deus, conservemos
sempre esta maravilhosa unidade de
mente, de vontade e de coracdo. E
que a nossa Mae, por quem chegam
aos homens todas as gragas, canal
espléndido e fecundo, nos conceda,
com a unidade, a clareza, a caridade
e a fortaleza».

Ndo se trata apenas de um final
piedoso de discurso. £ uma
conclusdo piedosa, sim, mas
profundamente l6gica. Conduz-nos
naturalmente a rezar pela unidade.
De facto, rezamos por ela todos os
dias. E convém fazé-lo com uma
alma agradecida e otimista, porque
rezamos por alguma coisa que ja
existe: para que se mantenha, para
que saibamos cuida-la e para dar
gracas a Deus pela unidade da Obra,
que é um dom muito grande.



Talvez estejamos tdo habituados a
unidade que corremos o risco de nao
a valorizar suficientemente. Por isso,
vale a pena pedir a graca de a
apreciar mais, de a agradecer mais e
de a cuidar melhor: ndo como uma
ideia abstrata, mas em gestos,
decisOes e atitudes concretas, onde a
unidade se torna uma verdadeira
paixao.

[1] Sdo Josemaria, Cristo que passa,
n. 131.

[2] Sobre esta tripla dimensao da
Igreja, cf. Lumen Gentium.

[3] Sdo Josemaria, Cartas (II), Carta 6,
n. 31.

[4] Sdo Josemaria, Forja, n. 268 e 835;
Cristo que passa, sobre a Eucaristia.



[5] Sdo Josemaria, Cartas (I), Carta 2,
n. 56.

[6] Sdo Josemaria, Carta 24/12/1951,
n. 5.

[7] Sdo Josemaria, Cartas (I), Carta 2.

Mons. Fernando Ocdriz, prelado
do Opus Dei

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/dialogo-com-
mons-fernando-ocariz-com-cristo-a-
unidade-nasce-a-partir-de-dentro/
(23/01/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/article/dialogo-com-mons-fernando-ocariz-com-cristo-a-unidade-nasce-a-partir-de-dentro/
https://opusdei.org/pt-pt/article/dialogo-com-mons-fernando-ocariz-com-cristo-a-unidade-nasce-a-partir-de-dentro/
https://opusdei.org/pt-pt/article/dialogo-com-mons-fernando-ocariz-com-cristo-a-unidade-nasce-a-partir-de-dentro/
https://opusdei.org/pt-pt/article/dialogo-com-mons-fernando-ocariz-com-cristo-a-unidade-nasce-a-partir-de-dentro/

	Diálogo com Mons. Fernando Ocáriz: «Com Cristo, a unidade nasce a partir de dentro»
	Introdução do Prelado, Mons. Fernando Ocáriz


