opusdei.org

Devolve-me a alegria
da Tua salvacao

Para poder dar misericordia,
necessitamos de a receber de
Deus: mostrar-Lhe as nossas
feridas, deixar-nos curar,
deixar-nos amar. Num mundo
«amiude duro com o pecador e
indulgente com o pecado», 0
salmo miserere — tem
misericordia de mim - ¢é a
grande oracdo do perddo que
liberta a alma, que nos devolve
a alegria de estar na casa do
Pai.



07/03/2017

Miserere mei, Deus, secundum
misericordiam tuam — «tem
misericordia de mim, meu Deus,
segundo a Tua bondade» (Sal 51 [50],
3). Desde ha trés milénios, o salmo
miserere alimentou a oracdo de cada
geracdo do Povo de Deus. As Laudes
da Liturgia das horas recolhem-no
semanalmente, as sextas-feiras. S.
Josemaria e os seus sucessores,
rezam-no todas as noites[1],
expressando com o0 corpo o teor das
palavras que compdem este
«Magnificat da misericérdia», como o
chamou recentemente o Papa: «o
Magnificat de um coragdo contrito e
humilhado que, no seu pecado, tem a
grandeza de confessar o Deus fiel
que é maior do que o pecado»[2].

O salmo miserere submerge-nos na
«mais profunda meditacdo sobre a



culpa e a graca»[3]. A tradigdo de
Israel pde-no nos labios de David,
quando o profeta Natd o recriminou,
da parte de Deus, pelo adultério com
Betsabé e o assassinato de Urias[4]. O
profeta ndo atirou diretamente a
cara do rei o seu pecado: serviu-se de
uma parabola[5], para que fosse o
proprio David a reconhecé-lo.
Peccavi Domino, «pequei contra o
Senhor» (2 § 12,13): 0 miserere — tem
misericordia, misericordiame — que
sai do coracgdo de David expressa
também sua desolacdo interior e a
consciéncia da dor que semeou a sua
volta. A percecdo do alcance do seu
pecado — Deus, os outros, ele proprio
—leva-o a procurar o seu refugio e a
sua cura no Senhor, o Unico que pode
reparar as coisas: «na Sua presenca
tranquilizaremos o nosso coracao,
ainda que o coracdo nos reprove
algo, porque Deus é maior do que o
nosso coracdo e conhece tudo» (1 Jo
3,20).



Porque nao sabem o que fazem

Do pecado vemos, sobretudo, num
primeiro momento, a libertacdo que
parece prometer: emancipar-se de
Deus, para sermos verdadeiramente
nos mesmos. Mas a aparente
libertacdo — miragem — converte-se,
muito pouco depois, numa carga
pesada. O homem forte e autonomo,
que pensava poder silenciar a sua
consciéncia, chega, tarde ou cedo a
um momento em que fica
desarmado: a alma ndo pode mais;
«ndo lhe bastam as explicacdes
habituais, ndo o satisfazem as
mentiras dos falsos profetas»[6]. E o
inicio da conversdo, ou de uma das
«sucessivas conversdes» da nossa
vida, que sdo «mais importantes
ainda e mais dificeis»[7].

O processo ndo é sempre tao rapido
como na historia do rei David. A
cegueira que precede e acompanha o
pecado e que cresce com 0 proprio



pecado, pode prolongar-se depois;
enganamo-nos com justificagoes,
dizemos para nés proprios que a
coisa ndo tem tanta importancia... £
uma situagao que também
encontramos, com frequéncia, a
nossa volta, «xnum mundo
frequentemente duro com o pecador
e indulgente com o pecado»[8]: duro
com o pecador, porque na sua
conduta se percebe claramente quao
corrosivo € o pecado; mas indulgente
com o pecado, porque reconhecé-lo
como tal significaria proibir-se de
certas «liberdades». Todos estamos
expostos a este risco: ver o feio do
pecado nos outros, sem condenar o
pecado em nés mesmos. Entdo ndo
nos falta so misericdrdia, tornamo-
nos também incapazes de a receber.

A ofuscacdo do pecado e da tibieza
tem algo de autoengano, de cegueira
consentida — queremos ndo ver,
fazemos que ndo vemos — e por isso
requer o perdao de Deus. Jesus vé



assim o pecado quando diz na Cruz:
«Pai, perdoa-lhes, porque ndo sabem
o que fazem» (Lc 23,34). Perderiamos
a profundidade desta palavra do
Senhor se a vissemos como uma
mera desculpa amavel, que ocultasse
0 pecado. Quando nos afastamos de
Deus, sabemos e ndo sabemos o que
fazemos. Apercebemo-nos de que
ndo agimos bem, mas esquecemos
que por ai ndo vamos a nenhum
sitio. O Senhor apieda-se de ambas as
coisas e também da profunda tristeza
em que ficamos depois. S. Pedro
sabia e ndo sabia o que fazia quando
negava o Amigo. Depois «chorou
amargamente» (Mt 26,75), e as
lagrimas deram-lhe um olhar mais
limpo e mais lucido.

«A misericordia de Cristo ndo é uma
graca barata; ndo implica trivializar
o mal. Cristo leva no seu corpo e na
sua alma todo o peso do mal, toda a
sua forca destruidora. Queima e
transforma o mal no sofrimento, no



fogo do seu amor sofredor»[9]. A sua
palavra de perddo na Cruz — «néo
sabem o que fazem» — deixa entrever
0 seu projeto misericordioso: que
voltemos a casa do Pai. Por isso
também da Cruz nos confia a
protecdo da sua Mae.

A nostalgia da casa do Pai

«A vida humana é, de certo modo,
um constante voltar a casa do nosso
Pai»[10]. A conversao, e as
conversoes, comecam e recomecam
com a constatacdo de que ficamos, de
algum modo sem lar. O filho prodigo
sente a «nostalgia do pdo recém-
cozido que os empregados da sua
casa, a casa do seu pai, comem ao
pequeno-almoco. A nostalgia é um
sentimento poderoso. Tem a ver com
a misericordia porque nos dilata a
alma (...). Neste horizonte amplo da
nostalgia, este jovem — diz o
Evangelho - caiu em si e sentiu-se
miseravel. E cada um de nds pode



procurar ou deixar-se levar a esse
ponto onde se sente mais miseravel.
Cada um de nos tem o seu segredo de
miséria dentro... é preciso pedir a
graca de o encontrar»[11].

Fora da casa do pai —recapacita o
filho prodigo — na realidade esta fora
da sua propria casa. Redescobre-a: o
lugar que se lhe deparava como um
obstaculo para a sua realizacdo
pessoal revela-se como o lar que
nunca devia ter abandonado.
Também os que estdo na casa do pai
podem estar com o coracdo fora.
Assim acontece com o irmao mais
velho da parabola: embora ndo
tivesse ido, 0 seu coracdo estava
longe. Para ele regem também essas
palavras do profeta Isaias, a que
Jesus se referira na sua pregacao:
«Este povo (...) honra-me com os
labios mas o seu coracdo esta longe
de mim» (Is 29,13)[12]. O irmao mais
velho «nunca diz “pai”, nunca diz
“irmao”; pensa s6 em si proprio, faz



alarde de ter permanecido sempre
junto do pai e de o ter servido (...)
Pobre pai! Um filho tinha-se ido
embora e o outro nunca tinha sido
verdadeiramente proximo. O
sofrimento do pai é como o
sofrimento de Deus, o sofrimento de
Jesus quando nods nos afastamos ou
porque vamos para longe ou porque
estamos perto sem sermos
proximos»[13]. Havera momentos da
nossa vida em que, embora talvez
nos tenhamos afastado como o filho
mais novo, perceberemos mais
fortemente até que ponto somos
como o filho mais velho. Sdo
momentos em que Deus nos da mais
luz: nos quer mais junto do seu
coracao. SAo momentos de nova
conversao.

Na conversa entre o irmdo mais
velho e o pai [14], salta a vista, frente
a ternura do coracao do pai, a dureza
do coracdo do filho: a sua resposta
amarga deixa adivinhar como tinha



perdido a alegria de estar na casa do
seu pai. Por isso mesmo, tinha
perdido a capacidade de se alegrar
com ele e com o irmdo. Para um e
outro tinha somente criticas: so via
as suas falhas. «Quando a vida
interior se encerra nos proprios
interesses, ja ndo ha espaco para os
outros (...), jA ndo se escuta a voz de
Deus, ja ndo se goza a doce alegria do
seu amor, ja nao palpita o
entusiasmo por fazer o bem. Os
crentes também correm esse risco,
certo e permanente»[15].

O pai surpreende-se também diante
dessa dureza, e procura amolecer o
coracao daquele filho que, ainda que
tivesse permanecido com ele,
suspirava — quicd, sem que ele
proprio tivesse muita consciéncia
disso — pelo egoismo alocado do
irmdo mais novo; o seu egoismo era
um egoismo mais «razoavel», mais
subtil e, quicd, mais perigoso. O pai
procura dar-lhe explicacoes: «tinha



que o celebrar e alegrar-se, porque
esse teu irmdo estava morto e voltou
a vida» (Lc 15,32). Com fortaleza de
pai e ternura de mae, repreende-o,
como que dizendo-lhe: Meu filho,
deverias alegrar-te: que se passa no
teu coracao? «Também ele necessita
de descobrir a misericordia do
pai»[16]: tem necessidade de
descobrir essa nostalgia da casa do
Pai, essa dor suave que nos faz
voltar.

Devolve-me o gozo da tua salvacao

Tibi, tibi soli peccavi et malum coram
te feci, — «contra Ti, s6 contra Ti
pequei, e fiz 0 que é mau aos teus
olhos» (Sal 51 [50],6). O Espirito
Santo, que «convencera o mundo no
que se refere ao pecado»[17], é quem
nos faz ver que essa nostalgia, esse
mal-estar, ndo é apenas um
desequilibrio interior; tem a sua
origem mais profunda numa relacdo
ferida: afastamo-nos de Deus;



deixamo-lo sozinho, deixdmo-nos sos.
«In multa defluximus»[18], escreve
Santo Agostinho: quando nos
afastamos de Deus, dispersamo-nos
em muitas coisas, e a nossa casa se
fica deserta[19]. O Espirito Santo é
quem nos move a voltar para Deus,
que € 0 unico que pode perdoar 0s
pecados[20]. Como pairava sobre as
aguas desde o inicio da criacdo[21],
assim paira agora sobre as almas. Ele
moveu a mulher pecadora a
aproximar-se, sem palavras, de Jesus;
e a misericordia de Deus acolheu-a
sem que 0S comensais percebessem o
motivo das lagrimas, do perfume, dos
cabelos[22]: Jesus, radiante, disse
dela que se lhe tinha perdoado muito
porque muito tinha amado[23].

A nostalgia da casa da Pai é nostalgia
de proximidade, de misericérdia
divina; necessidade de voltar a por
«0 coracao em carne viva, humana e
divinamente trespassado por um
amor rijo, sacrificado, generoso»[24].



Se nos aproximamos, como o filho
mais novo, até ao regaco do Pai, ai
compreendemos que o remédio para
as nossas feridas é Ele proprio, o
proprio Deus. Entra entdo em cena
um «terceiro filho»: Jesus, que nos
lava os pés, Jesus, que se fez servo
por nos. Ele é «aquele que «sendo de
condicdo divina, ndo reivindicou o
direito de ser igual a Deus, mas
aniquilou-se a Si mesmo, tomando a
forma de servo» (Fil 2,6-7). Este Filho-
Servo é Jesus! F a extensdo dos
bracgos e do coracdo do Pai: Ele
acolheu o prodigo e lavou os seus pés
sujos; Ele preparou o banquete para
a festa do perdao»[25].

Cor mundum crea in me, Deus —«Cria
em mim, meu Deus, um coracao
puro» (Sal 50 [51],12). O salmo volta,
uma e outra vez, a pureza do
coracdo[26]. Nao é questdo de
narcisismo, nem de escrupulos,
porque «o cristdo ndo é um maniaco
colecionista de uma folha de servigos



imaculada»[27]. E questdo de amor: o
pecador arrependido esta disposto a
fazer o necessario para curar o seu
coracdo, para recuperar a alegria de
viver com Deus. Redde mihi laetitiam
salutaris tui — «devolve-me a alegria
da tua salvacdo» (Sal 51 [50],14):
quando se vém assim as coisas, a
confissdo ndo é uma questao fria,
como uma espécie de tramite
administrativo. «Pode fazer-nos bem
perguntar-nos: Depois de me
confessar, festejo? Ou passo
rapidamente a outra coisa, como
quando depois de ir ao médico, se vé
que as andlises ndo estavam tdo mal,
mete-as no envelope e passa para
outra coisa?»[28].

Quem festeja, aprecia: agradece o
perddo. E vé entdo a peniténcia como
algo mais do que uma mera
diligéncia para restabelecer a justica:
a peniténcia é uma exigéncia do
coracdo, que experimenta a
necessidade de apoiar as suas



palavras — pequei, Senhor pequei -
com a vida. Por isso, S. Josemaria
aconselhava todos a terem «espirito
de peniténcia»[29]. «<Um coragdo
contrito e humilhado» (Sal 51 [50],19)
compreende que é necessario um
caminho de regresso, de
reconciliacdo, que ndo se faz da noite
para o dia. Como é o amor que tem
que se recompor, para adquirir uma
nova maturidade, é ele proprio o
remédio: «<amor com amor se
paga»[30]. A peniténcia, pois, é 0
carinho que leva a querer sofrer —
alegres, sem nos darmos
importancia, sem «coisas
estranhas»[31] — por tudo o que
fizemos sofrer a Deus e aos outros.
Esse é o sentido de um dos modos
que o Ritual propde ao sacerdote
para se despedir do penitente apos a
absolvicao; o confessor diz-nos: «que
0 bem que facas e o mal que possas
sofrer te sirvam como remédio dos
teus pecados»[32]. Além disso, «que
pouco é uma vida para reparar!»[33]



A vida inteira € alegre contri¢ao: com
uma dor confiada — sem angustias,
sem escrupulos — porque cor
contritum et humiliatum, Deus, non
despicies (Sal 51 [50],19) — «um
coracdo contrito e humilhado, meu
Deus, ndo o desprezaras».

Texto: Carlos Ayxela

Fotografias: Santiago Gonzalez
Barros

[1] Cfr. A. Vazquez de Prada, El
Fundador del Opus Dei, tomo III,
Rialp, Madrid 2003, p. 395.

[2] Francisco, 1 meditacdo no
Jubileu dos sacerdotes, 2-VI-2016.

[3] S. Jodo Paulo II, Audiéncia, 24-
X-2001.

[4] Cfr. 2 S 11, 2 ss.



[5] Cfr. 2 S 12, 2-4.

[6] S. Josemaria, Amigos de Deus, 260.
[7] S. Josemaria, Cristo que passa, 57.
[8] Francisco, Homilia, 24-XII-2015.

[9] Card. Joseph Ratzinger, Homilia,
Missa pro eligendo pontifice, 18-
IV-2005.

[10] Cristo que passa, 64.

[11] Francisco, 1 meditacdo no
Jubileu dos sacerdotes, 2-VI-2016.

[12] Cfr. Mt 15,8.
[13] Francisco, Audiéncia, 11-V-2016.
[14] Cfr. Lc 15,28-32.

[15] Francisco, Ex. Ap. Evangelii
gaudium (24-X1-2013), 2.

[16] Francisco, Audiéncia, 11-V-2016.



[17] Cfr. Jo 16,8. Assim traduz S. Jodo
Paulo II estas palavras da oragao
sacerdotal de Jesus, sobre as quais
meditou profundamente na enciclica
Dominum et vivificantem (18-V-1986),
27-48.

[18] Santo Agostinho, Confissdes X.
29.40.

[19] Cfr. Mt 23,38.

[20] Cfr. Lc 7,48.

[21] Cfr. Gen 1,2.

[22] Cfr. Lc¢ 7,36-50.

[23] Cfr. Lc 7,47.

[24] Amigos de Deus, 232.

[25] Francisco, Angelus, 6-111-2016.
[26] Cfr. Sal 50 (51), 4, 9, 11, 12, 19.
[27] Cristo que passa, 75.

[28] Francisco, Homilia, 24-I11-2016.



[29] Cfr. S- Josemaria, Forja, 784;
Amigos de Deus, 138-140, acerca do
espirito de peniténcia e as suas
diversas manifestagoes.

[30] Forja, 442.
[31] Forja, 60.
[32] Ritual da Peniténcia, 104.

[33] S. Josemaria, Via-Sacra, VII
estacao.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/devolve-me-a-
alegria-da-tua-salvacao/ (17/01/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/article/devolve-me-a-alegria-da-tua-salvacao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/devolve-me-a-alegria-da-tua-salvacao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/devolve-me-a-alegria-da-tua-salvacao/

	Devolve-me a alegria da Tua salvação

