
opusdei.org

Devolve-me a alegria
da Tua salvação

Para poder dar misericórdia,
necessitamos de a receber de
Deus: mostrar-Lhe as nossas
feridas, deixar-nos curar,
deixar-nos amar. Num mundo
«amiúde duro com o pecador e
indulgente com o pecado», o
salmo miserere – tem
misericórdia de mim – é a
grande oração do perdão que
liberta a alma, que nos devolve
a alegria de estar na casa do
Pai.



07/03/2017

Miserere mei, Deus, secundum
misericordiam tuam – «tem
misericórdia de mim, meu Deus,
segundo a Tua bondade» (Sal 51 [50],
3). Desde há três milénios, o salmo 
miserere alimentou a oração de cada
geração do Povo de Deus. As Laudes
da Liturgia das horas recolhem-no
semanalmente, às sextas-feiras. S.
Josemaría e os seus sucessores,
rezam-no todas as noites[1],
expressando com o corpo o teor das
palavras que compõem este
«Magnificat da misericórdia», como o
chamou recentemente o Papa: «o 
Magnificat de um coração contrito e
humilhado que, no seu pecado, tem a
grandeza de confessar o Deus fiel
que é maior do que o pecado»[2].

O salmo miserere submerge-nos na
«mais profunda meditação sobre a



culpa e a graça»[3]. A tradição de
Israel põe-no nos lábios de David,
quando o profeta Natã o recriminou,
da parte de Deus, pelo adultério com
Betsabé e o assassinato de Urias[4]. O
profeta não atirou diretamente à
cara do rei o seu pecado: serviu-se de
uma parábola[5], para que fosse o
próprio David a reconhecê-lo. 
Peccavi Domino, «pequei contra o
Senhor» (2 S 12,13): o miserere – tem
misericórdia, misericórdiame – que
sai do coração de David expressa
também sua desolação interior e a
consciência da dor que semeou à sua
volta. A perceção do alcance do seu
pecado – Deus, os outros, ele próprio
– leva-o a procurar o seu refúgio e a
sua cura no Senhor, o único que pode
reparar as coisas: «na Sua presença
tranquilizaremos o nosso coração,
ainda que o coração nos reprove
algo, porque Deus é maior do que o
nosso coração e conhece tudo» (1 Jo
3,20).



Porque não sabem o que fazem

Do pecado vemos, sobretudo, num
primeiro momento, a libertação que
parece prometer: emancipar-se de
Deus, para sermos verdadeiramente
nós mesmos. Mas a aparente
libertação – miragem – converte-se,
muito pouco depois, numa carga
pesada. O homem forte e autónomo,
que pensava poder silenciar a sua
consciência, chega, tarde ou cedo a
um momento em que fica
desarmado: a alma não pode mais;
«não lhe bastam as explicações
habituais, não o satisfazem as
mentiras dos falsos profetas»[6]. É o
início da conversão, ou de uma das
«sucessivas conversões» da nossa
vida, que são «mais importantes
ainda e mais difíceis»[7].

O processo não é sempre tão rápido
como na história do rei David. A
cegueira que precede e acompanha o
pecado e que cresce com o próprio



pecado, pode prolongar-se depois;
enganamo-nos com justificações,
dizemos para nós próprios que a
coisa não tem tanta importância… É
uma situação que também
encontramos, com frequência, à
nossa volta, «num mundo
frequentemente duro com o pecador
e indulgente com o pecado»[8]: duro
com o pecador, porque na sua
conduta se percebe claramente quão
corrosivo é o pecado; mas indulgente
com o pecado, porque reconhecê-lo
como tal significaria proibir-se de
certas «liberdades». Todos estamos
expostos a este risco: ver o feio do
pecado nos outros, sem condenar o
pecado em nós mesmos. Então não
nos falta só misericórdia, tornamo-
nos também incapazes de a receber.

A ofuscação do pecado e da tibieza
tem algo de autoengano, de cegueira
consentida – queremos não ver,
fazemos que não vemos – e por isso
requer o perdão de Deus. Jesus vê



assim o pecado quando diz na Cruz:
«Pai, perdoa-lhes, porque não sabem
o que fazem» (Lc 23,34). Perderíamos
a profundidade desta palavra do
Senhor se a víssemos como uma
mera desculpa amável, que ocultasse
o pecado. Quando nos afastamos de
Deus, sabemos e não sabemos o que
fazemos. Apercebemo-nos de que
não agimos bem, mas esquecemos
que por aí não vamos a nenhum
sítio. O Senhor apieda-se de ambas as
coisas e também da profunda tristeza
em que ficamos depois. S. Pedro
sabia e não sabia o que fazia quando
negava o Amigo. Depois «chorou
amargamente» (Mt 26,75), e as
lágrimas deram-lhe um olhar mais
limpo e mais lúcido.

«A misericórdia de Cristo não é uma
graça barata; não implica trivializar
o mal. Cristo leva no seu corpo e na
sua alma todo o peso do mal, toda a
sua força destruidora. Queima e
transforma o mal no sofrimento, no



fogo do seu amor sofredor»[9]. A sua
palavra de perdão na Cruz – «não
sabem o que fazem» – deixa entrever
o seu projeto misericordioso: que
voltemos à casa do Pai. Por isso
também da Cruz nos confia a
proteção da sua Mãe.

A nostalgia da casa do Pai

«A vida humana é, de certo modo,
um constante voltar à casa do nosso
Pai»[10]. A conversão, e as
conversões, começam e recomeçam
com a constatação de que ficámos, de
algum modo sem lar. O filho pródigo
sente a «nostalgia do pão recém-
cozido que os empregados da sua
casa, a casa do seu pai, comem ao
pequeno-almoço. A nostalgia é um
sentimento poderoso. Tem a ver com
a misericórdia porque nos dilata a
alma (…). Neste horizonte amplo da
nostalgia, este jovem – diz o
Evangelho – caiu em si e sentiu-se
miserável. E cada um de nós pode



procurar ou deixar-se levar a esse
ponto onde se sente mais miserável.
Cada um de nós tem o seu segredo de
miséria dentro... é preciso pedir a
graça de o encontrar»[11].

Fora da casa do pai – recapacita o
filho pródigo – na realidade está fora
da sua própria casa. Redescobre-a: o
lugar que se lhe deparava como um
obstáculo para a sua realização
pessoal revela-se como o lar que
nunca devia ter abandonado.
Também os que estão na casa do pai
podem estar com o coração fora.
Assim acontece com o irmão mais
velho da parábola: embora não
tivesse ido, o seu coração estava
longe. Para ele regem também essas
palavras do profeta Isaías, a que
Jesus se referirá na sua pregação:
«Este povo (…) honra-me com os
lábios mas o seu coração está longe
de mim» (Is 29,13)[12]. O irmão mais
velho «nunca diz “pai”, nunca diz
“irmão”; pensa só em si próprio, faz



alarde de ter permanecido sempre
junto do pai e de o ter servido (…)
Pobre pai! Um filho tinha-se ido
embora e o outro nunca tinha sido
verdadeiramente próximo. O
sofrimento do pai é como o
sofrimento de Deus, o sofrimento de
Jesus quando nós nos afastamos ou
porque vamos para longe ou porque
estamos perto sem sermos
próximos»[13]. Haverá momentos da
nossa vida em que, embora talvez
nos tenhamos afastado como o filho
mais novo, perceberemos mais
fortemente até que ponto somos
como o filho mais velho. São
momentos em que Deus nos dá mais
luz: nos quer mais junto do seu
coração. São momentos de nova
conversão.

Na conversa entre o irmão mais
velho e o pai [14], salta à vista, frente
à ternura do coração do pai, a dureza
do coração do filho: a sua resposta
amarga deixa adivinhar como tinha



perdido a alegria de estar na casa do
seu pai. Por isso mesmo, tinha
perdido a capacidade de se alegrar
com ele e com o irmão. Para um e
outro tinha somente críticas: só via
as suas falhas. «Quando a vida
interior se encerra nos próprios
interesses, já não há espaço para os
outros (…), já não se escuta a voz de
Deus, já não se goza a doce alegria do
seu amor, já não palpita o
entusiasmo por fazer o bem. Os
crentes também correm esse risco,
certo e permanente»[15].

O pai surpreende-se também diante
dessa dureza, e procura amolecer o
coração daquele filho que, ainda que
tivesse permanecido com ele,
suspirava – quiçá, sem que ele
próprio tivesse muita consciência
disso – pelo egoísmo alocado do
irmão mais novo; o seu egoísmo era
um egoísmo mais «razoável», mais
subtil e, quiçá, mais perigoso. O pai
procura dar-lhe explicações: «tinha



que o celebrar e alegrar-se, porque
esse teu irmão estava morto e voltou
à vida» (Lc 15,32). Com fortaleza de
pai e ternura de mãe, repreende-o,
como que dizendo-lhe: Meu filho,
deverias alegrar-te: que se passa no
teu coração? «Também ele necessita
de descobrir a misericórdia do
pai»[16]: tem necessidade de
descobrir essa nostalgia da casa do
Pai, essa dor suave que nos faz
voltar.

Devolve-me o gozo da tua salvação

Tibi, tibi soli peccavi et malum coram
te feci, – «contra Ti, só contra Ti
pequei, e fiz o que é mau aos teus
olhos» (Sal 51 [50],6). O Espírito
Santo, que «convencerá o mundo no
que se refere ao pecado»[17], é quem
nos faz ver que essa nostalgia, esse
mal-estar, não é apenas um
desequilíbrio interior; tem a sua
origem mais profunda numa relação
ferida: afastámo-nos de Deus;



deixámo-lo sozinho, deixámo-nos sós.
«In multa defluximus»[18], escreve
Santo Agostinho: quando nos
afastamos de Deus, dispersamo-nos
em muitas coisas, e a nossa casa se
fica deserta[19]. O Espírito Santo é
quem nos move a voltar para Deus,
que é o único que pode perdoar os
pecados[20]. Como pairava sobre as
águas desde o início da criação[21],
assim paira agora sobre as almas. Ele
moveu a mulher pecadora a
aproximar-se, sem palavras, de Jesus;
e a misericórdia de Deus acolheu-a
sem que os comensais percebessem o
motivo das lágrimas, do perfume, dos
cabelos[22]: Jesus, radiante, disse
dela que se lhe tinha perdoado muito
porque muito tinha amado[23].

A nostalgia da casa da Pai é nostalgia
de proximidade, de misericórdia
divina; necessidade de voltar a pôr
«o coração em carne viva, humana e
divinamente trespassado por um
amor rijo, sacrificado, generoso»[24].



Se nos aproximamos, como o filho
mais novo, até ao regaço do Pai, aí
compreendemos que o remédio para
as nossas feridas é Ele próprio, o
próprio Deus. Entra então em cena
um «terceiro filho»: Jesus, que nos
lava os pés, Jesus, que se fez servo
por nós. Ele é «aquele que «sendo de
condição divina, não reivindicou o
direito de ser igual a Deus, mas
aniquilou-se a Si mesmo, tomando a
forma de servo» (Fil 2,6-7). Este Filho-
Servo é Jesus! É a extensão dos
braços e do coração do Pai: Ele
acolheu o pródigo e lavou os seus pés
sujos; Ele preparou o banquete para
a festa do perdão»[25].

Cor mundum crea in me, Deus –«Cria
em mim, meu Deus, um coração
puro» (Sal 50 [51],12). O salmo volta,
uma e outra vez, à pureza do
coração[26]. Não é questão de
narcisismo, nem de escrúpulos,
porque «o cristão não é um maníaco
colecionista de uma folha de serviços



imaculada»[27]. É questão de amor: o
pecador arrependido está disposto a
fazer o necessário para curar o seu
coração, para recuperar a alegria de
viver com Deus. Redde mihi laetitiam
salutaris tui – «devolve-me a alegria
da tua salvação» (Sal 51 [50],14):
quando se vêm assim as coisas, a
confissão não é uma questão fria,
como uma espécie de trâmite
administrativo. «Pode fazer-nos bem
perguntar-nos: Depois de me
confessar, festejo? Ou passo
rapidamente a outra coisa, como
quando depois de ir ao médico, se vê
que as análises não estavam tão mal,
mete-as no envelope e passa para
outra coisa?»[28].

Quem festeja, aprecia: agradece o
perdão. E vê então a penitência como
algo mais do que uma mera
diligência para restabelecer a justiça:
a penitência é uma exigência do
coração, que experimenta a
necessidade de apoiar as suas



palavras – pequei, Senhor pequei –
com a vida. Por isso, S. Josemaría
aconselhava todos a terem «espírito
de penitência»[29]. «Um coração
contrito e humilhado» (Sal 51 [50],19)
compreende que é necessário um
caminho de regresso, de
reconciliação, que não se faz da noite
para o dia. Como é o amor que tem
que se recompor, para adquirir uma
nova maturidade, é ele próprio o
remédio: «amor com amor se
paga»[30]. A penitência, pois, é o
carinho que leva a querer sofrer –
alegres, sem nos darmos
importância, sem «coisas
estranhas»[31] – por tudo o que
fizemos sofrer a Deus e aos outros.
Esse é o sentido de um dos modos
que o Ritual propõe ao sacerdote
para se despedir do penitente após a
absolvição; o confessor diz-nos: «que
o bem que faças e o mal que possas
sofrer te sirvam como remédio dos
teus pecados»[32]. Além disso, «que
pouco é uma vida para reparar!»[33]



A vida inteira é alegre contrição: com
uma dor confiada – sem angústias,
sem escrúpulos – porque cor
contritum et humiliatum, Deus, non
despicies (Sal 51 [50],19) – «um
coração contrito e humilhado, meu
Deus, não o desprezarás».

Texto: Carlos Ayxelà

Fotografias: Santiago González
Barros

[1] Cfr. A. Vázquez de Prada, El
Fundador del Opus Dei, tomo III,
Rialp, Madrid 2003, p. 395.

[2] Francisco, 1ª meditação no
Jubileu dos sacerdotes, 2-VI-2016.

[3] S. João Paulo II, Audiência, 24-
X-2001.

[4] Cfr. 2 S 11, 2 ss.



[5] Cfr. 2 S 12, 2-4.

[6] S. Josemaría, Amigos de Deus, 260.

[7] S. Josemaría, Cristo que passa, 57.

[8] Francisco, Homilia, 24-XII-2015.

[9] Card. Joseph Ratzinger, Homilia, 
Missa pro eligendo pontifice, 18-
IV-2005.

[10] Cristo que passa, 64.

[11] Francisco, 1ª meditação no
Jubileu dos sacerdotes, 2-VI-2016.

[12] Cfr. Mt 15,8.

[13] Francisco, Audiência, 11-V-2016.

[14] Cfr. Lc 15,28-32.

[15] Francisco, Ex. Ap. Evangelii
gaudium (24-XI-2013), 2.

[16] Francisco, Audiência, 11-V-2016.



[17] Cfr. Jo 16,8. Assim traduz S. João
Paulo II estas palavras da oração
sacerdotal de Jesus, sobre as quais
meditou profundamente na encíclica 
Dominum et vivificantem (18-V-1986),
27-48.

[18] Santo Agostinho, Confissões X.
29.40.

[19] Cfr. Mt 23,38.

[20] Cfr. Lc 7,48.

[21] Cfr. Gen 1,2.

[22] Cfr. Lc 7,36-50.

[23] Cfr. Lc 7,47.

[24] Amigos de Deus, 232.

[25] Francisco, Ângelus, 6-III-2016.

[26] Cfr. Sal 50 (51), 4, 9, 11, 12, 19.

[27] Cristo que passa, 75.

[28] Francisco, Homilia, 24-III-2016.



[29] Cfr. S- Josemaría, Forja, 784; 
Amigos de Deus, 138-140, acerca do
espírito de penitência e as suas
diversas manifestações.

[30] Forja, 442.

[31] Forja, 60.

[32] Ritual da Penitência, 104.

[33] S. Josemaría, Via-Sacra, VII
estação.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/devolve-me-a-
alegria-da-tua-salvacao/ (17/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/devolve-me-a-alegria-da-tua-salvacao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/devolve-me-a-alegria-da-tua-salvacao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/devolve-me-a-alegria-da-tua-salvacao/

	Devolve-me a alegria da Tua salvação

