
opusdei.org

Devoção a Nossa
Senhora

Outubro é tradicionalmente um
mês dedicado ao Rosário e a
Nossa Senhora. Este artigo
explica o culto que os católicos
dedicam à Mãe de Deus, de
origem muito remota na Igreja
e muito vivo na atualidade.
Narra também como se vive a
devoção a Nossa Senhora no
Opus Dei.

30/09/2012

1. A devoção, em geral, é um ato da
virtude da religião. Trata-se,



juntamente com a oração, de um dos
atos interiores desta virtude[1]. A
devoção é um ato da vontade pelo
qual o homem se oferece a Deus, se
entrega prontamente ao Seu serviço.

Entre os atos exteriores da virtude da
religião encontra-se, por exemplo, o
que se relaciona com o culto[2]. Em
princípio, a devoção é apenas devida
a Deus e, no entanto, fala-se, por
vezes de devoção mariana, de
pessoas que têm muita devoção a
este ou àquele santo, etc.

São Tomás de Aquino explica que a
devoção que se tem aos santos não
termina neles, mas que, em última
instância, se dirige a Deus, dado que
nos Seus santos veneramos, na
realidade a Deus que os encheu de
graça e santidade[3]. A devoção a
Deus, à Virgem, aos santos manifesta-
se através de atos devocionais; por
isso costuma distinguir-se entre
devoção e devoções.



2. No que se refere ao culto, há que
ter em conta que este se dirige a
Deus, pois é um modo de manifestar
a nossa dependência d'Ele, de O
adorar. Por este motivo o culto que
tributamos a Deus distingue-se do
culto aos mártires e aos santos, que
começou desde muito cedo na Igreja,
ou do culto à Santíssima Virgem.

A Deus tributa-se-Lhe um culto de
adoração, de latria; e aos mártires e
aos santos de veneração, de dulia. No
caso de Nossa Senhora fala-se de
culto de hiperdulia. Estes pontos
foram estudados com particular
detalhe pelo II Concílio de Niceia
(787), que ratificou a legitimidade do
culto às imagens e distinguiu entre o
culto de latria, próprio de Deus a
quem o cristão adora, e o culto de
dulia, próprio dos santos, das suas
relíquias e imagens, a quem se
venera, ao mesmo tempo que
reservava o chamado culto de
hiperdulia à Santíssima Virgem.



3. O culto e a devoção a Nossa
Senhora é muito antigo na Igreja.
Surge da realidade da sua
maternidade divina e do papel que
Cristo lhe reservou na economia
salvífica. A Virgem é Mãe de Deus, 
Theotokos, e nossa Mãe. Neste
sentido, o culto mariano teve sempre
uma clara conotação cristológica.

Os escritos do Novo Testamento e a
literatura cristã inicial, até ao
Concílio de Niceia de 325, quer dizer,
praticamente até que o cristianismo
adquira reconhecimento público, são
parcos neste tema. Consideraram-se
testemunhos indiretos do culto
primitivo mariano as passagens do
Evangelho segundo São Lucas 1, 45;
1, 48-49; 11, 27; e dos Atos dos
Apóstolos 1, 14.

O interesse doutrinal por Nossa
Senhora e a sua função na Igreja, que
começa a notar-se (pense-se, por
exemplo, na conhecida tipologia Eva-



Maria, presente em São Justino e em
Santo Irineu de Leão), também
parece indicar, de modo indireto, a
veneração para com Ela por parte
dos fiéis.

Por outro lado, Nossa Senhora está
presente no culto da Igreja primitiva,
como o manifesta a sua inserção
nalguma anáfora eucarística que
chegou até nós (por exemplo, a de
Hipólito), nalguma das fórmulas
batismais (por exemplo., o ritual de
Hipólito), a himnografia antiga (as
Odes de Salomão, os Oráculos
sibilinos, etc.).

O mesmo se pode deduzir da
existência de alguns edifícios cultuais
dedicados a Maria já antes do século
IV, na Palestina e em Alexandria, das
pinturas murais que se encontram
nas catacumbas, ou da célebre
oração “Sub tuum praesidium”, que
foi encontrada num antigo papiro



egípcio e que é frequentemente
datada dos finais do século III.

4. O Concílio Vaticano II, no capítulo
VIII da Constituição dogmática 
Lumen gentium (n. 66-67)[4], fala do
culto à Santíssima Virgem na Igreja.
Explica que «exaltada por graça do
Senhor e colocada, logo a seguir a
seu Filho, acima de todos os anjos e
homens, Maria que, como mãe
santíssima de Deus, tomou parte nos
mistérios de Cristo, é com razão
venerada pela Igreja com culto
especial» (n. 66).

Ensina também que o culto a Nossa
Senhora, apesar da sua
singularidade, é essencialmente
diverso daquele que se tributa ao
Verbo encarnado, o mesmo que ao
Pai e ao Espírito Santo, ao mesmo
tempo que o favorece eficazmente
(ivi.). Anima também os fiéis a que
fomentem com generosidade o culto
à Santíssima Virgem, sobretudo o



litúrgico, ao mesmo tempo que
insiste com os fiéis para que «tenham
em grande estima as práticas e
exercícios de piedade para com Ela,
aprovados no decorrer dos
séculos» (n. 67).

Paulo VI dedicou a Exortação
apostólica Marialis cultus, de 2 de
fevereiro de 1974, a falar do culto a
Maria. Na introdução recorda que o
desenvolvimento da devoção a Nossa
Senhora «é um elemento
qualificador da genuína piedade da
Igreja» se está inserida «no canal do
único culto que, com razão e justeza,
é chamado "cristão", pois de Cristo se
origina e assume eficácia, em Cristo
encontra completa expressão e por
meio de Cristo, no Espírito, conduz
ao Pai» (ivi.).

Recorda como a reforma da Liturgia
romana, e em concreto do seu
Calendário Geral, «permitiu que nele
fosse inserida, de maneira mais



orgânica e com uma ligação mais
íntima, a memória da Mãe, no ciclo
anual dos mistérios do Filho» (n. 2).

Assinala também que a reforma dos
livros litúrgicos facilitou a perspetiva
adequada para considerar «a Virgem
Maria com uma perspectiva
adequada no mistério de Cristo; e,
em sintonia com a tradição,
reconheceu-lhe o lugar singular que
lhe compete no culto cristão, como
Santa Mãe de Deus e enquanto alma
cooperadora do Redentor» (n. 15); e
sublinha que «o culto que a Igreja
universal tributa hoje à Santíssima
Virgem é derivação, prolongamento
e acréscimo incessante daquele
mesmo culto que a Igreja de todos os
tempos lhe rendeu, com escrupuloso
estudo da verdade e com uma
sempre vigilante nobreza de
formas» (ivi.).

Recorda que Nossa Senhora é
também «exemplo da atitude



espiritual com que a Igreja celebra e
vive os divinos mistérios. A
exemplaridade da bem-aventurada
Virgem Maria, neste campo, é
consequência do facto dela ser
reconhecida como modelo
excelentíssimo da Igreja, na ordem
da fé, da caridade e da perfeita união
com Cristo» (n. 16).

A segunda parte da Exortação
apostólica é dedicada a dar
princípios de orientação para a
renovação da piedade mariana.
Assinala quatro notas que
caracterizam uma autêntica devoção
a Nossa Senhora: a trinitária, a
cristológica, a pneumatológica e a
eclesial. E indica a seguir quatro
orientações que convém ter
presentes nessa tarefa de renovação:
a bíblica, a litúrgica, a ecuménica e a
antropológica.

A terceira parte da Exortação
apostólica trata de duas devoções



marianas, o Angelus e o Rosário. Na
conclusão do documento explica-se o
valor teológico e pastoral do culto a
Nossa Senhora.

Em 15 de agosto de 1986, no âmbito
da renovação litúrgica e mariana, a
Congregação para o Culto Divino
aprovou a publicação das “Missas da
Virgem Maria”, uma coleção de 46
missas, com a finalidade de
«promover una reta devoção para
com a Mãe de Deus»[5]. Explica que a
razão de ser destas missas se
encontra na «íntima participação da
Mãe de Cristo na história da
salvação. A Igreja, comemorando o
papel da Mãe do Senhor na obra da
redenção ou os seus privilégios,
celebra principalmente os
acontecimentos salvadores nos quais,
segundo o desígnio de Deus, a
Virgem Maria interveio com vista ao
mistério de Cristo»[6].



O Catecismo da Igreja Católica,
publicado a 11 de outubro de 1992,
oferece uma resumida síntese sobre
o culto a Nossa Senhora no seu
número 971. Tendo como base o
Concílio Vaticano II e a Exortação
apostólica Marialis cultus, recorda
que a piedade mariana é um
elemento intrínseco do culto cristão;
que o culto especial com que é
venerada é essencialmente diferente
do culto de adoração reservado às
Pessoas divinas.

Conclui afirmando que este culto
encontra a sua expressão nas festas
litúrgicas dedicadas à Mãe de Deus e
na oração mariana, como o Santo
Rosário.

5. A devoção à Santíssima Virgem
que, como vimos, tem tão profundas
raízes na vida da Igreja, está e esteve
logicamente presente ao longo dos
séculos na vida dos seus filhos e de
muitas instituições eclesiais. Por isso,



é natural que esteja também
presente na Obra e na vida do seu
Fundador. São Josemaria afirmava
que o Opus Dei nasceu e se
desenvolveu sob o manto de Santa
Maria.

Esta intercessão materna da Virgem
evidencia-se, por um lado, na sua
assistência em tudo o que se refere
ao caminho jurídico da Obra. Os
sucessivos passos jurídicos, que
culminaram a 28 de novembro de
1982 com a ereção do Opus Dei como
Prelatura pessoal, foram-se dando
pela mão de Nossa Senhora.

Recorreu também inumeras vezes a
Santa Maria para superar as
dificuldades que iam surgindo
enquanto se percorria esse caminho
jurídico e a Ela se encomendou em
numerosas romarias que fez por
diversos Santuários marianos da
Europa e da América.



6. Acorreu a Nossa Senhora sempre
que o Senhor permitiu que viessem
duras contradições, como por
exemplo nos primeiros anos da
década de 50 do século passado. Era
um dos ápices da “contradição dos
bons”, que agiram pensando que
prestavam um serviço a Deus[7]. «Não
sabendo a quem me dirigir aqui na
terra, dirigi-me, como sempre, ao
Céu. A 15 de agosto de 1951, após
uma viagem – por que não dizê-lo? –,
penitente, fiz, em Loreto, a
consagração da Obra ao Coração
Dulcíssimo de Maria»[8].

São Josemaria regressou dessa
viagem muito contente, seguro de ter
deixado em boas mãos todas as suas
preocupações. Cor Mariae
Dulcissimum, iter para tutum, repetia
constantemente e, com ele, todos os
seus filhos. Quis que fosse para
sempre uma contínua oração[9]. Com
essa mesma jaculatória uniram-se
também os fiéis da Obra ao seu



Fundador e ao seu primeiro sucessor,
para pedir à Omnipotência
Suplicante pela solução jurídica
definitiva da Obra.

7. Toda a vida de São Josemaria está
cheia do seu amor à Santíssima
Virgem. Não queria dar-se como
exemplo em nada, exceto no amor a
Nossa Senhora, a quem amava com
loucura. Todo o arco da sua
existência está cheio do seu amor a
Nossa Senhora e do amor de Nossa
Senhora, de modo não menos
patente.

Desde a sua cura, por intercessão de
Nossa Senhora de Torreciudad,
quando tinha dois anos e estava
desenganado pelos médicos, até
àquele 26 de junho de 1975, quando –
pouco depois de saudar uma imagem
de Nossa Senhora de Guadalupe no
seu gabinete de trabalho – o Senhor
quis levá-lo para o Céu.



8. O Opus Dei é essencialmente
mariano, e isso é parte integrante da
herança espiritual que recebeu de
São Josemaria. Não é possível
entender a vida de um fiel da
Prelatura sem um grande carinho à
Mãe de Deus.

Nossa Senhora está nos começos da
chamada cristã no Opus Dei: «Sê de
Maria e serás nosso»[10]. Pela sua
mediação o Senhor concede a graça
da entrega. Por isso dizia o Fundador
aos seus filhos em Forja: «que ames
com loucura a Mãe de Deus, que é
nossa Mãe»[11].

Recordava, assim, as suas visitas ao
Santuário da Virgem do Pilar em
Saragoça: «Para isso quer Deus que
nos aproximemos do Pilar: para que,
ao sentirmo-nos reconfortados pela
compreensão, pelo carinho e pelo
poder da nossa Mãe, aumente a
nossa fé, se assegure a nossa
esperança, seja mais viva a nossa



preocupação por servir com amor
todas as almas. E possamos, com
alegria e com forças renovadas,
entregar-nos ao serviço dos outros,
santificar o nosso trabalho e a nossa
vida: numa palavra, tornar divinos
todos os caminhos da terra»[12].

9. Um caminho para amar sempre
mais a Santíssima Virgem são as
normas e costumes marianos que, de
manhã à noite, facilitam aos fiéis do
Opus Dei recorrer a Ela em todas as
situações: «Começamos com orações
vocais, que muitos de nós repetimos
desde crianças: são frases ardentes e
simples, dirigidas a Deus e à Sua
Mãe, que é nossa Mãe. De manhã e à
tarde, não um dia, mas
habitualmente, ainda renovo aquele
oferecimento que os meus pais me
ensinaram: Ó Senhora minha, ó
minha mãe, eu me ofereço todo a
Vós. E, em prova da minha devoção
para convosco, Vos consagro neste



dia os meus olhos, os meus ouvidos, a
minha boca, o meu coração...»[13].

Incentivava também a dizer muitas
jaculatórias a Nossa Senhora ao
longo do dia: «Não nos importemos
de lhe repetir durante todo o dia –
com o coração, sem necessidade de
palavras – pequenas orações,
jaculatórias. A devoção cristã reuniu
muitos desses elogios carinhosos na
Ladainha que acompanha o Santo
Rosário. Mas cada um de nós tem a
liberdade de os aumentar, dirigindo-
lhe novos louvores, dizendo-lhe o
que – por um santo pudor que Ela
entende e aprova – não nos
atreveríamos a pronunciar em voz
alta»[14].

A devoção a Santa Maria ocupa o
primeiro lugar, depois da Santíssima
Trindade, na vida interior: “mais do
que Ela só Deus”. Falando de Nossa
Senhora comentava: «Aconselho-te –
para terminar – que faças, se o não



fizeste ainda, a tua experiência
particular do amor materno de
Maria. Não basta saber que Ela é
Mãe, considerá-l'A deste modo, falar
assim d'Ela. É tua Mãe e tu és seu
filho; quer-te como se fosses o seu
único filho neste mundo. Trata-A de
acordo com isso: conta-Lhe tudo o
que te acontece, honra-A, ama-A.
Ninguém o fará por ti, tão bem como
tu, se tu não o fizeres. Asseguro-te
que, se empreenderes este caminho,
encontrarás imediatamente todo o
amor de Cristo; e ver-te-ás metido na
vida inefável de Deus Pai, Deus Filho
e Deus Espírito Santo. Conseguirás
forças para cumprir bem a Vontade
de Deus, encher-te-ás de desejos de
servir todos os homens. Serás o
cristão que às vezes sonhas ser: cheio
de obras de caridade e de justiça,
alegre e forte, compreensivo com os
outros e exigente contigo mesmo»[15].



Bibliografia básica

1. Em primeiro lugar figuram, como
é óbvio, os escritos de São Josemaria
publicados. Podem ser
particularmente úteis, enquanto se
centram sobre o tema em questão, as
homilias sobre Nossa Senhora
publicadas em Cristo que passa e 
Amigos de Deus, “Recuerdos del
Pilar”, Caminho, etc.

2. Uma boa ajuda para este tema
encontra-se também em Álvaro Del
Portillo, Entrevista sobre o fundador
do Opus Dei, Quadrante, 1994, Javier
Echevarría, Lembrando o Beato
Josemaría Escrivá, Diel, 2000; Ibid., El
amor a María Santísima en las
enseñanzas de Mons. Escrivá de
Balaguer, em Palabra n. 156-157
(1978), p. 341-345. Encontram-se
também numerosos episódios que
manifestam a piedade mariana de
São Josemaria nas diversas
biografias publicadas.



3. Outros trabalhos que podem
ajudar são: Federico Delclaux, Santa
Maria nos escritos Beato Josemaría
Escrivá, Rei dos Livros, 1996; José
Antonio Riestra, La maternità
spirituale di Maria nell'esperienza
mariana di San Josémaría Escrivá, em
"Annales Theologici" n. 16 (2002), p.
473-489; A. Blanco, Madre de Dios y
Madre de los hombres. Studio sulla
devozione mariana di San Josemaría e
sul rapporto con l'unità di vita, em 
Romana n. 19 (2003), pp. 292-320.

4. Para una visão de conjunto podem
consultar-se: José Luis Bastero
Eleizalde, María, Madre del Redentor,
2ª ed., Eunsa; M. Ponce Cuéllar, 
María, Madre del Redentor y Madre
de la Iglesia, Herder; S. De Fiores – S.
Meo (edd.), Nuevo diccionario de
mariología, Ediciones Paulinas.



[1] cf. São Tomás de Aquino, Summa
Theologiae, II-II, q. 82, a.1.

[2] cf. São Tomás de Aquino, Summa
Theologiae, II-II, q. 81, 5.

[3] cf. São Tomás de Aquino, Summa
Theologiae, II-II, q. 82, 2 ad 1.

[4] Concílio Vaticano II, Lumen
gentium, n. 66. Exaltada por graça do
Senhor e colocada, logo a seguir a
seu Filho, acima de todos os anjos e
homens, Maria que, como mãe
santíssima de Deus, tomou parte nos
mistérios de Cristo, é com razão
venerada pela Igreja com culto
especial. E, na verdade, a Santíssima
Virgem é, desde os tempos mais
antigos, honrada com o título de
«Mãe de Deus», e sob a sua protecção
se acolhem os fiéis, em todos os
perigos e necessidades (191). Foi
sobretudo a partir do Concílio do
Éfeso que o culto do Povo de Deus
para com Maria cresceu
admiravelmente, na veneração e no



amor, na invocação e na imitação,
segundo as suas proféticas palavras:
«Todas as gerações me proclamarão
bem-aventurada, porque realizou em
mim grandes coisas Aquele que é
poderoso» (Lc 1, 48). Este culto, tal
como sempre existiu na Igreja,
embora inteiramente singular, difere
essencialmente do culto de adoração,
que se presta por igual ao Verbo
encarnado, ao Pai e ao Espírito Santo,
e favorece-o poderosamente. Na
verdade, as várias formas de piedade
para com a Mãe de Deus, aprovadas
pela Igreja, dentro dos limites de sã e
recta doutrina, segundo os diversos
tempos e lugares e de acordo com a
índole e modo de ser dos fiéis, têm a
virtude de fazer com que, honrando
a mãe, melhor se conheça, ame e
gloria fique o Filho, por quem tudo
existe (cf. Col 1, 15-16) e no qual
«aprouve a Deus que residisse toda a
plenitude» (Col 1, 19), e também
melhor se cumpram os seus
mandamentos. 67. Muito de caso



pensado ensina o sagrado Concílio
esta doutrina católica, e ao mesmo
tempo recomenda a todas os filhos
da Igreja que fomentem
generosamente o culto da Santíssima
Virgem, sobretudo o culto litúrgico,
que tenham em grande estima as
práticas e exercícios de piedade para
com Ela, aprovados no decorrer dos
séculos pelo magistério, e que
mantenham fielmente tudo aquilo
que no passado foi decretado acerca
do culto das imagens de Cristo, da
Virgem e dos santos (192). Aos
teólogos e pregadores da palavra de
Deus, exorta-os instantemente a
evitarem com cuidado, tanto um
falso exagero como uma demasiada
estreiteza na consideração da
dignidade singular da Mãe de Deus
(193). Estudando, sob a orientação do
magistério, a Sagrada Escritura, os
santos Padres e Doutores, e as
liturgias das Igrejas, expliquem como
convém as funções e os privilégios da
Santíssima Virgem, os quais dizem



todos respeito a Cristo, origem de
toda a verdade, santidade e piedade.
Evitem com cuidado, nas palavras e
atitudes, tudo o que possa induzir em
erro acerca da autêntica doutrina da
Igreja os irmãos separados ou
quaisquer outros. E os fiéis lembrem-
se de que a verdadeira devoção não
consiste numa emoção estéril e
passageira, mas nasce da fé, que nos
faz reconhecer a grandeza da Mãe de
Deus e nos incita a amar filialmente
a nossa mãe e a imitar as suas
virtudes.

[5] Missas da Virgem Maria, 
Praenotanda, t. I, p. 11.

[6] Ibid., p. 13.

[7] cf., por exemplo, A. de
Fuenmayor-V. Gómez-Iglesias-J.L.
Illanes, El itinerario jurídico del Opus
Dei, historia y defensa de un carisma,
Eunsa, p. 92.



[8] São Josemaria, citado em Andrés
Vázquez de Prada, El Fundador del
Opus Dei, vol. III, p. 199.

[9] cf. Andrés Vázquez de Prada, El
Fundador del Opus Dei, vol. III, p. 200.

[10] São Josemaria, Caminho, n. 494.

[11] São Josemaria, Forja, n. 77.

[12] São Josemaria, Recuerdos del
Pilar, artigo publicado em El
Noticiero de Zaragoza, 11/10/1970.

[13] São Josemaria, Amigos de Deus,
n. 296

[14] São Josemaria, Amigos de Deus,
n. 293.

[15] Ibid.

J. A. Riestra (novembro 2010)



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/devocao-a-

nossa-senhora/ (21/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/devocao-a-nossa-senhora/
https://opusdei.org/pt-pt/article/devocao-a-nossa-senhora/
https://opusdei.org/pt-pt/article/devocao-a-nossa-senhora/

	Devoção a Nossa Senhora

