
opusdei.org

Detém-te e adora: A
visita ao Santíssimo

Esta prática é uma profunda
expressão de fé e amor a Cristo
na Eucaristia. No meio da
agitação diária, oferece-nos
uma oportunidade de nos
encontrarmos pessoalmente
com Deus, descansar na sua
presença e encontrar n’Ele
consolo e orientação para a
nossa vida quotidiana.

11/08/2025

São Josemaria gostava de recordar
como os anjos participam na



adoração contínua de Cristo,
especialmente na sua presença
sacramental. Este pensamento
estimulava-o a unir-se a esse culto
através de algumas devoções
eucarísticas; uma delas é a visita ao
Santíssimo.

Desde os primeiros séculos, os
cristãos têm procurado formas de
expressar a sua fé através de práticas
de piedade além dos sacramentos,
como a veneração de relíquias,
túmulos de mártires e lugares
sagrados. Embora as espécies
eucarísticas sempre tenham sido
honradas mesmo além da
celebração, não se tornaram objeto
de veneração particular fora da
Missa até o início do segundo
milénio, na liturgia romana. Neste
contexto, o IV Concílio de Latrão
(1215) reafirmou a doutrina da
presença real de Cristo na Eucaristia,
condenou os ensinamentos de
Berengário de Tours – que negava



esta presença – e sublinhou a
necessidade de adorar Cristo no
Santíssimo Sacramento.

Algumas ordens religiosas, em
particular os cistercienses,
fomentaram esta devoção, e teólogos
como São Tomás de Aquino
ajudaram a desenvolver a doutrina
da presença real do Senhor na
Eucaristia. Surgiram inovações
litúrgicas que aprofundaram a
piedade eucarística, como a elevação
da hóstia após a consagração, a
reserva eucarística e a prática da
comunhão espiritual, manifestações
do crescente desejo de honrar o
Santíssimo.

Com a instituição da festa do Corpus
Christi, celebrada pela primeira vez
em Liège em 1246 e estendida a toda
a Igreja pela bula Transiturus de hoc
mundo do Papa Urbano IV, surgiram
os primeiros testemunhos da prática
da visita ao Santíssimo. Nesse



período, as beguinas, um grupo de
mulheres que viviam em celas
construídas ao redor da abside da
igreja, com uma abertura para o
altar, seguiam a regra de recitar de
joelhos a saudação ao Santíssimo ao
levantarem-se, nas suas celas. Ao
longo dos séculos, a devoção à
Eucaristia fortaleceu-se, em parte
graças à reserva do Santíssimo nas
igrejas e capelas, o que facilitava o
acesso dos fiéis. O Concílio de Trento
reafirmou a prática da adoração
eucarística e promoveu o culto ao
Santíssimo Sacramento.

Os primeiros sacrários

«O sacrário (tabernáculo) foi
inicialmente destinado a guardar
dignamente a Eucaristia para que
pudesse ser levada aos doentes e
ausentes, fora da Missa. Com o
aprofundamento da fé na presença
real de Cristo na Eucaristia, a Igreja
tomou consciência do sentido da



adoração silenciosa do Senhor
presente nas espécies eucarísticas»[1].

Nessa tomada de consciência,
tiveram um papel importante as
chamadas confrarias do Santíssimo
Sacramento, que garantiam a reserva
eucarística nas igrejas. Espalharam-
se por toda a Europa durante a Baixa
Idade Média, com uma notável
proliferação na Itália, e
encarregaram-se de promover a
participação ativa dos fiéis na
adoração eucarística, destacando-se
pelo seu apoio às procissões do 
Corpus Christi.

Neste contexto, os barnabitas e Santo
António Maria Zacarias tiveram um
papel relevante na promoção do
culto eucarístico, especialmente na
organização das exposições do
Santíssimo. Mais tarde, surgiu a
devoção das quarenta horas, que,
como o nome indica, consistia na
exposição contínua do Santíssimo



Sacramento durante esse tempo, e
convidava à meditação da paixão de
Cristo e à oração de intercessão e
reparação. Iniciada em Milão e
promovida por figuras como Carlos
Borromeu, expandiu-se pela Europa
e foi consolidada em 1592 pelo Papa
Clemente VIII ao instituir a Adoração
Perpétua em Roma, contribuindo
assim para a prática da visita ao
Santíssimo.

A adoração da criatura ao
Criador

Quando os Magos chegaram a Belém,
São Mateus relata: «Entraram na
casa, viram o menino com Maria, sua
Mãe, e, ajoelhando-se, adoraram-
n’O» (Mt 2, 11). Este gesto manifesta a
atitude própria do ser humano que,
reconhecendo-se criatura, se prostra
diante do seu Criador[2]. Adorar é
mais do que um ato exterior; é uma
entrega do corpo e da alma, um
reconhecimento profundo da nossa



total dependência de Deus, diante de
quem nos inclinamos com respeito e
submissão absolutos, conscientes de
que a nossa existência só tem sentido
n’Ele[3].

D. Javier Echevarría exprimia isso
dizendo que «caímos em adoração;
atitude necessária, porque só assim
manifestamos adequadamente que
acreditamos que a Eucaristia é Cristo
verdadeiro, real e substancialmente
presente com o seu corpo, o seu
sangue, a sua alma e a sua
divindade»[4]. Também São Josemaria
convidava a ter essa disposição:
«Aumenta a tua fé na sagrada
Eucaristia. Surpreende-te com essa
realidade inefável: temos Deus
connosco, podemos recebê-l’O todos
os dias e, se quisermos, conversamos
intimamente com Ele, como se fala
com um amigo, como se fala com um
irmão, como se fala com um pai,
como se fala com o Amor»[5].



Alguns gestos ajudam-nos a
manifestar também com o corpo a
adoração. Um deles é «a genuflexão,
que se faz dobrando o joelho direito
até ao chão, significa adoração; e por
isso é reservada para o Santíssimo
Sacramento»[6]. Bento XVI salientava-
o dizendo que «a genuflexão diante
do Santíssimo Sacramento ou
ajoelhar-se durante a oração
expressam precisamente a atitude de
adoração diante de Deus, também
com o corpo. Daí a importância de
não realizar este gesto por costume
ou pressa, mas com profunda
consciência. Quando nos ajoelhamos
diante do Senhor, confessamos a
nossa fé n’Ele, reconhecemos que Ele
é o único Senhor da nossa vida»[7].

Hoje em dia, pode parecer que o
homem tenha perdido o sentido da
adoração, a necessidade do culto em
silêncio. No entanto, o Papa
Francisco comenta que «a Eucaristia
é a resposta de Deus à fome mais



profunda do coração humano, à
fome da vida verdadeira: nela, o
próprio Cristo está realmente entre
nós para nos nutrir, consolar e
sustentar no caminho»[8]. No pão
eucarístico encontramos o que, em
última análise, o nosso coração
procura, mas que só Deus pode dar:
um amor incondicional que sacia
plenamente o nosso desejo de amar e
ser amado. Na adoração eucarística,
podemos inclinar-nos sobre o peito
do Senhor, como o discípulo amado,
e deixar-nos abraçar por Ele. Porque,
ao permanecer connosco na
Eucaristia, Deus demonstra que «não
é um ser distante, que contempla
indiferente o destino dos homens: as
suas preocupações, as suas lutas, as
suas angústias. É um Pai que ama os
seus filhos ao ponto de enviar o
Verbo, segunda pessoa da Santíssima
Trindade, para que, encarnando,
morra por nós e nos redima. O
mesmo Pai amoroso que agora nos
atrai suavemente para si, através da



ação do Espírito Santo que habita nos
nossos corações»[9].

A primeira das devoções

Santo Afonso Maria de Ligório
recomendava aos cristãos a prática
da visita ao Santíssimo Sacramento:
«Entre todas as devoções, esta de
adorar Jesus sacramentado é a
primeira, depois dos sacramentos, a
mais apreciada por Deus e a mais útil
para nós»[10]. Outros santos também
se destacaram como exemplos de
almas apaixonadas pelo Senhor na
Eucaristia. O Cura d'Ars costumava
dizer que se soubéssemos o que é o
bom Jesus no sacrário, não
poderíamos separar-nos d’Ele.

Um exemplo mais próximo no tempo
é o de São Manuel González, um
bispo que era conhecido por
promover a devoção eucarística dos
sacrários abandonados, a ponto de
pedir para ser enterrado ao lado de



um sacrário, «para que os meus
ossos, depois da morte, como a
minha língua e a minha pena em
vida, estejam sempre a dizer aos que
passam: Ali está Jesus! Ali está! Não o
deixem abandonado!»[11]. São
Josemaria quis recolher num ponto
do Caminho o pedido que D. Manuel
fazia a alguns sacerdotes que
acabavam de receber a ordenação
das suas mãos: «“Tratem-n’O bem,
tratem-n’O bem!”, dizia, entre
lágrimas, um prelado ancião aos
novos sacerdotes que acabara de
ordenar. – Senhor! Quem me dera ter
voz e autoridade para clamar assim
aos ouvidos e ao coração de muitos
cristãos, de muitos!»[12].

O costume da visita também foi
fomentado pelo magistério dos
últimos papas. São João XXIII, ao
evocar precisamente a piedade
eucarística do Cura d'Ars, dizia que
«nada pode substituir a oração
silenciosa e prolongada diante do



altar. A adoração de Jesus, nosso
Deus; a ação de graças, a reparação
pelas nossas culpas e pelas dos
homens, a súplica por tantas
intenções que lhe são confiadas,
elevam (...) a um maior amor pelo
Divino Mestre»[13]. São João Paulo II
escreve: «Como não sentir uma
renovada necessidade de passar
longos momentos em conversa
espiritual, em adoração silenciosa,
em atitude de amor, diante de Cristo
presente no Santíssimo Sacramento?
Quantas vezes, meus queridos
irmãos e irmãs, fiz essa experiência e
nela encontrei força, consolo e
apoio!»[14].

São Josemaria encorajava a fazer da
Eucaristia o centro da própria vida:
«Luta para que o santo sacrifício do
altar seja o centro e a raiz da tua vida
interior, de modo que todo o dia se
torne um ato de culto –
prolongamento da Missa que ouviste
e preparação para a próxima – que se



transborda em jaculatórias, em
visitas ao Santíssimo, na oferta do
teu trabalho profissional e da tua
vida familiar...»[15]. E falava
frequentemente da necessidade de a
ver como um refúgio onde a alma
encontra consolo e força. A visita ao
Santíssimo é, de certa forma, um
reflexo desse desejo: um encontro
pessoal com Deus no meio do dia. Às
vezes, basta aproximar-se do
sacrário por alguns instantes –
mesmo que seja com a imaginação –
para dizer ao Senhor que O amamos
e que confiamos n’Ele.

O fundador da Obra cultivou esta
devoção desde a sua juventude. No
seminário de Saragoça, o horário
incluía uma breve visita ao
Santíssimo na igreja após o almoço,
como ação de graças. No entanto, na
capela do seminário, o Santíssimo
não estava reservado
permanentemente até 1926, exceto
em algumas festas[16]. Durante alguns



momentos de recreio, São Josemaria
fazia escapadelas para visitar o
Santíssimo a partir de uma tribuna
que dava para a igreja, atitude que
não passava despercebida e que
chamava a atenção dos restantes
colegas.

Após as novas disposições de São Pio
X sobre a comunhão frequente, esta
prática foi promovida entre os
seminaristas, juntamente com uma
maior devoção eucarística fora da
Missa. Eram encorajadas as visitas
reparadoras, as visitas em comum ao
entrar e sair da casa, e até se
procurava que o Santíssimo estivesse
acompanhado por algum colegial
durante os intervalos.

No Opus Dei, este antigo costume
concretiza-se na prática diária de
fazer uma breve visita ao Santíssimo
Sacramento, de preferência a meio
do dia, após a refeição. Essa visita
consiste em rezar de forma dialogada



três Pai-Nosso, Ave-Maria e Glórias, e
concluir com uma comunhão
espiritual. Antes de cada estação,
quem dirige a oração pronuncia,
como ato de fé e reparação: 
Adoremus in aeternum Sanctissimum
Sacramentum, e todos respondem
repetindo a mesma aclamação[17].
Naturalmente, os fiéis do Opus Dei
também procuram visitar o Senhor
em outros momentos do dia, mesmo
que seja brevemente: ao entrar ou
sair de um centro, ao passar diante
de uma igreja, etc.

Um leiteiro e uma camponesa

São Josemaria via o Sacrário como o
lugar onde Jesus está sempre à nossa
espera, para nos ouvir e ajudar, e
considerava as visitas ao Santíssimo
momentos privilegiados para
corresponder ao amor do Senhor,
mostrando-lhe a nossa gratidão por
ter ficado connosco. Às vezes, ele
usava algumas histórias que



inspiravam a viver as devoções de
forma natural. Uma delas é a de um
homem que, ao passar todos os dias
em frente a uma igreja, entrava por
um momento e dizia: «Jesus, aqui
está João, o leiteiro»[18]. A visita é um
convite para pararmos no nosso
caminho, entrarmos numa igreja ou
oratório, olharmos para Jesus e
falarmos com Ele com o coração.
Além disso, essas pausas podem ser
um momento para que o Senhor
renove as nossas forças e alivie os
fardos desse dia.

Algo semelhante contava Santa
Teresa Benedita da Cruz, Edith Stein,
uma intelectual judia que, quando se
aproximava da fé cristã, observou
um dia como uma aldeã entrava na
catedral de Frankfurt com a cesta de
compras, ficando um pouco para
rezar. «Isto foi para mim algo
completamente novo. Nas sinagogas
e nas igrejas protestantes que
frequentei, os fiéis vão às funções.



Aqui, no entanto, uma pessoa entrou
na igreja deserta, como se fosse
conversar em intimidade. Não
consegui esquecer o que
aconteceu»[19].

Num mundo de ritmo vertiginoso, a
visita ao Santíssimo é um refúgio, um
espaço onde encontramos paz e
consolo no Senhor. «Para mim, o
sacrário sempre foi Betânia, o lugar
tranquilo e apaziguador onde está
Cristo, onde podemos contar-lhe as
nossas preocupações, os nossos
sofrimentos, as nossas ilusões e as
nossas alegrias, com a mesma
simplicidade e naturalidade com que
os seus amigos, Marta, Maria e
Lázaro, falavam com Ele»[20]. Desta
forma, podemos desenvolver a
capacidade de ouvir o que Deus quer
dizer-nos, muitas vezes através
daqueles que nos rodeiam. «Presos
pela correria, por mil coisas para
dizer e fazer, não encontramos
tempo para parar e ouvir quem nos



fala. (...) Perguntemo-nos: como está
a minha escuta? Deixo-me tocar pela
vida das pessoas, sei dedicar tempo
àqueles que estão perto de mim para
ouvir?»[21]. Visitar Jesus no sacrário é
uma oportunidade para que Ele cure
os nossos sentidos e liberte o nosso
coração da inquietação da pressa.

Como João, o leiteiro, ou como aquela
senhora de Frankfurt que fazia
compras, as visitas ao Santíssimo não
requerem sempre longas orações ou
cerimónias elaboradas. Basta estar
lá, olhar para Ele e deixar-se olhar
por Ele. Este encontro pessoal
transforma-nos, porque nos coloca
diante do amor maior, do Deus que
quis ficar connosco na Eucaristia. «A
sagrada Eucaristia introduz nos
filhos de Deus a novidade divina, e
devemos responder in novitate
sensus, com uma renovação de todo o
nosso sentir e de todo o nosso agir.
Foi-nos dado um novo princípio de
energia, uma raiz poderosa,



enxertada no Senhor. Não podemos
voltar ao fermento antigo, nós que
temos o Pão de agora e de
sempre»[22].

Parar diante do sacrário é mais do
que um ato de piedade: é uma
declaração de fé. No silêncio do
templo, longe da agitação do mundo,
Jesus convida-nos a descansar n’Ele.
Este tempo dedicado à adoração não
só nos ajuda a fortalecer a nossa
relação com Deus, mas transforma-
nos, tornando-nos mais conscientes
do seu amor e da nossa missão no
mundo. «Jesus ficou na hóstia
sagrada por nós: para permanecer ao
nosso lado, para nos sustentar, para
nos guiar. – E o amor só se paga com
amor. – Como não ir ao sacrário,
todos os dias, mesmo que seja só por
alguns minutos, para levar-lhe a
nossa saudação e o nosso amor de
filhos e irmãos?»[23]. No Opus Dei,
este costume milenar concretiza-se
numa breve visita a um oratório,



capela ou igreja, rezando algumas
orações vocais e fazendo uma
comunhão espiritual diante do
Santíssimo, como sinal de adoração
trinitária: «A adoração de Deus três
vezes santo e soberanamente amável
enche-nos de humildade e dá
segurança às nossas súplicas»[24].

Este costume é também uma
oportunidade para recordar que
Cristo está sempre perto, à nossa
espera, disposto a ouvir-nos e a
acompanhar-nos em cada passo.
Além disso, cada vez que fazemos
uma visita ao Santíssimo, podemos
levar connosco as intenções daqueles
que amamos, as nossas preocupações
e as nossas alegrias. «Vinde a mim,
todos os que estais cansados e
oprimidos, e eu vos aliviarei» (Mt 11,
28). Estas palavras de Jesus podem
tornar-se realidade em cada visita ao
Santíssimo. Lá, diante da sua
presença, encontramos o alívio e a
paz que só Ele pode dar, e



encontramos força para seguir em
frente e luz para enfrentar os
desafios de cada dia.

Na Obra, costuma-se terminar a
visita com a comunhão espiritual que
São Josemaria aprendeu com um
padre escolápio durante os seus anos
escolares. Ele considerava esta
pequena oração uma fonte
inesgotável de graças e um meio
eficaz para viver a presença de Deus.

Além disso, a comunhão espiritual é
também uma preparação para
receber o Senhor na Eucaristia cada
vez que participamos na Santa Missa.
De facto, esta é a razão de ser da
visita e das outras devoções
eucarísticas: preparar, agradecer,
recordar..., numa palavra, atualizar a
Comunhão eucarística no santo
sacrifício do altar. Assim o viram e
viveram os santos, destacando a
conexão da visita e da comunhão



espiritual com a Comunhão
sacramental.

Durante o confinamento da recente
pandemia, devido às restrições na
assistência às Missas presenciais e ao
acesso limitado à Eucaristia, muitos
fiéis recorreram à comunhão
espiritual como expressão do desejo
e amor pela Eucaristia, do seu anseio
de receber Jesus no seu coração
quando não é possível fazê-lo
sacramentalmente.

«Maria pode guiar-nos para este
Santíssimo Sacramento porque tem
uma relação profunda com Ele»[25]. A
Virgem, que carregou o Senhor no
seu seio durante nove meses e pôde
tratá-l’O durante grande parte da sua
vida, pode ajudar-nos a cuidar com
carinho das nossas visitas ao
Santíssimo e, assim, continuar a
adorá-l’O juntamente com todos os
anjos.



[1] Catecismo da Igreja Católica, n.
1379.

[2] cf. Ibid, n. 2628.

[3] cf. Ibid, n. 2097.

[4] Javier Echevarría, Carta Pastoral,
06/10/2004, n. 6.

[5] São Josemaria, Forja, n. 268.

[6] Instrução geral do Missal Romano,
n. 274.

[7] Bento XVI, Audiência, 27/06/2012.

[8] Francisco, Discurso, 19/06/2023.

[9] São Josemaria, Cristo que passa, n.
84.

[10] Santo Afonso Maria de Ligório, 
Visitas ao Santíssimo Sacramento e a
Maria Santíssima, Obras ascéticas, I,
Madrid 1952, p. 964.



[11] Epitáfio do túmulo de São
Manuel González, Capela do Sacrário
da Catedral de Palência.

[12] São Josemaria, Caminho, n. 531.

[13] São João XXIII, Sacerdotii nostri
primordia, II.

[14] São João Paulo II, Ecclesia de
Eucharistia, n. 25.

[15] São Josemaria, Forja, n. 69.

[16] cf. Ramón Herrando Prat de la
Riba, Los años de seminario de
Josemaría Escrivá en Zaragoza,
1920-1925: el Seminario de San
Francisco de Paula, Rialp, Madrid
2002, p. 53.

[17] De spiritu (35). Em português,
quem conduz a visita costuma dizer
antes de cada estação: «Graças e
louvores se deem a todo o
momento», e todos respondem: «Ao



Santíssimo e Diviníssimo
Sacramento».

[18] Andrés Vázquez de Prada, El
fundador del Opus Dei, Madrid: Rialp.
Vol I, p. 501.

[19] Edith Stein, Dalla vita di una
famiglia ebrea e altri scritti
autobiografici, A. Ales Bello-M.
Paolinelli (eds.), Roma: Città Nuova-
OCD, 2007, p. 467-468.

Da vida de uma família judia e outros
escritos autobiográficos, A. Ales Bello-
M. Paolinelli (eds.), Città Nuova-OCD,
Roma 2007, págs. 467-468.

[20] São Josemaria, Cristo que passa,
n. 154.

[21] Francisco, Angelus, 05/09/2021.

[22] São Josemaria, Cristo que passa,
n. 155.

[23] São Josemaria, Sulco, n. 686.



[24] Catecismo da Igreja Católica, n.
2628.

[25] São João Paulo II, Ecclesia de
Eucharistia, n. 53.

Jordi Farreras Tió

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/detem-te-e-

adora-a-visita-ao-santissimo/
(20/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/detem-te-e-adora-a-visita-ao-santissimo/
https://opusdei.org/pt-pt/article/detem-te-e-adora-a-visita-ao-santissimo/
https://opusdei.org/pt-pt/article/detem-te-e-adora-a-visita-ao-santissimo/

	Detém-te e adora: A visita ao Santíssimo
	Os primeiros sacrários
	A adoração da criatura ao Criador
	A primeira das devoções
	Um leiteiro e uma camponesa


