
opusdei.org

Desprendimento
(verbete do
Dicionário de São
Josemaria)

Verbete «Desprendimento» do
Dicionário de São Josemaria
Escrivá de Balaguer, que
aborda a pregação do fundador
do Opus Dei sobre esta virtude.

09/12/2025

Atitude cristã perante os bens
materiais: apreciar os dons
recebidos e desprendimento
Amor ao espírito de pobreza

1. 

2. 



Amor autêntico pelos pobres
Desprendimento, espírito de
serviço e contributo para o
progresso social
Desprendimento de si mesmo

«Frente de Madrid. Uma vintena de
oficiais, em nobre e alegre
camaradagem. Ouve-se uma canção,
e depois outra e mais outra. Aquele
jovem tenente de bigode escuro só
ouviu a primeira: Corações partidos
eu não os quero; e se lhe dou o meu,
dou-lho inteiro. “Que resistência a
dar o meu coração inteiro!” – E a
oração brotou, em caudal manso e
largo» (Caminho, n. 145).

Este ponto de Caminho pode
constituir uma boa introdução à
exposição da virtude do
desprendimento em São Josemaria,
já que põe em evidência, por um

3. 
4. 

5. 



lado, que o desprendimento diz
respeito ao coração, e portanto, ao
amor; e, por outro, que tem
implicações em todas as dimensões
da vida humana, desde as materiais
até às espirituais.

1. Atitude cristã perante os bens
materiais: apreciar os dons
recebidos e desprendimento

Na Encíclica Centesimus Annus, o
Papa João Paulo II refere-se ao
fenómeno do consumismo como um
estilo de vida que «mantém uma
persistente orientação para o ‘ter’ em
detrimento do ‘ser’». Na sua
condenação desta forma nova e
subtil de materialismo, o Papa previa
já de algum modo a grave crise
económica que o mundo inteiro
sofreria nos anos de 2008 e seguintes.

Em grande parte, a causa principal
dessa crise económica global radica
na atitude consumista, difundida
sobretudo nos países avançados, nos



quais a acumulação ilimitada de
riqueza se converte no fim último e
na razão de ser da vida terrena. Esta
atitude conduz à confusão dos
«critérios que permitem distinguir
corretamente as formas novas e mais
elevadas de satisfação das
necessidades humanas, das
necessidades artificialmente criadas
que se opõem à formação de uma
personalidade madura» (Centesimus
Annus, n. 36). Como antídoto ao
consumismo, é necessário construir
«estilos de vida, nos quais a busca do
verdadeiro, do belo e do bom, e a
comunhão com os outros homens,
em ordem ao crescimento comum,
sejam os elementos que determinam
as opções do consumo, da poupança
e do investimento» (Centesimus
Annus, n. 36). Não é coincidência que
um forte aliado de João Paulo II na
sua luta contra os efeitos perniciosos
do consumismo no mundo moderno
fosse alguém que ele mesmo
canonizou a 6 de outubro de 2002 e a



quem chamou “o santo do
quotidiano”: São Josemaria Escrivá
de Balaguer. Nos seus escritos e na
sua pregação oral, São Josemaria
aconselhava sempre os cristãos a
encontrar o equilíbrio entre “amar
apaixonadamente o mundo” e estar
desprendido dos bens terrenos.

Costumava advertir aqueles que
vivem no meio do mundo sobre um
duplo perigo: por um lado, desprezar
as realidades criadas; por outro,
apegar-se a elas. Na homilia que
pronunciou no campus da
Universidade de Navarra, a 8 de
outubro de 1967, assinalava o que é
sinal de uma autêntica
espiritualidade cristã e laical: usar os
bens materiais com atitude de
serviço e em conformidade com o
desígnio de Deus: «Tenho ensinado
constantemente com palavras da
Sagrada Escritura: o mundo não é
mau porque saiu das mãos de Deus,
porque é uma criatura sua, porque



Javé olhou para ele e viu que era
bom (cf. Gn 1, 7 ss.). Nós, os homens,
é que o tornamos mau e feio, com os
nossos pecados e as nossas
infidelidades. Não duvideis, meus
filhos: qualquer forma de evasão das
honestas realidades diárias é, para
vós, homens e mulheres do mundo,
coisa oposta à vontade de
Deus» (Entrevistas a São Josemaria,
n. 114). É evidente que o antídoto a
essa forma moderna de materialismo
chamada consumismo não consiste
numa versão modernizada do
maniqueísmo, essa antiga filosofia
que considerava a matéria
intrinsecamente má. Nada mais
distante do espírito cristão e de São
Josemaria, que cunhou a expressão
“materialismo cristão”: «Não há
outro caminho, meus filhos: ou
sabemos encontrar Nosso Senhor na
nossa vida corrente, ou nunca O
encontraremos. Por isso posso dizer-
vos que a nossa época precisa de
restituir à matéria e às situações que



parecem mais vulgares o seu sentido
nobre e original, colocá-las ao serviço
do Reino de Deus, espiritualizá-las,
fazendo delas meio e ocasião do
nosso encontro permanente com
Jesus Cristo. O sentido cristão
autêntico – que professa a
ressurreição de toda a carne –
sempre combateu, como é lógico, a 
desencarnação, sem receio de ser
julgado materialista. É lícito,
portanto, falar de um materialismo
cristão, que se opõe audazmente aos
materialismos fechados ao
espírito» (Entrevistas a São
Josemaria, n. 114-115).

Materialismo cristão significa
considerar os bens materiais como
meios e não como fins em si mesmos.
Significa dar o valor adequado aos
bens da terra, como vindos das mãos
de Deus para serem utilizados em
benefício do desenvolvimento
humano integral, no
desenvolvimento de todos e de cada



um dos homens. O antídoto ao
consumismo, ao culto dos bens
materiais, não é ser “pobretana” nem
recusar o legítimo usufruto das
comodidades que a tecnologia
moderna pode proporcionar aos
homens e mulheres que vivem no
meio do mundo. O que se opõe ao
consumismo é o espírito de
desprendimento. São Josemaria
descreve o desprendimento com
pormenores gráficos: «o
desprendimento que prego, depois
de olhar o nosso modelo, é domínio e
não miséria clamorosa que chame a
atenção, disfarce da preguiça e do
desmazelo» (Amigos de Deus, n. 122).

O materialismo cristão não leva a
desprezar o consumo de bens, mas
move a cuidar do que possuímos e a
utilizá-lo para o bem dos outros,
sentindo-nos ao mesmo tempo
“senhores do mundo” e
“administradores fiéis de Deus” (cf. 
Amigos de Deus, n. 122).



2. Amor ao espírito de pobreza

Os ensinamentos de São Josemaria
acerca do verdadeiro espírito de
pobreza levam os cristãos a agir com
desenvoltura, com liberdade interior
e sem atitudes esquizofrénicas ao
lidar com os bens materiais. Numa
entrevista que concedeu à revista
espanhola Telva (01/02/1968),
explicava:

«Todo o cristão corrente tem que
tornar compatíveis na sua vida dois
aspetos que, à primeira vista, podem
parecer contraditórios. pobreza real,
que se note e quase toque – feita de
coisas concretas – que seja uma
profissão de fé em Deus, uma
manifestação de que o coração não
se satisfaz com as coisas criadas, mas
aspira ao Criador, que deseja encher-
se do amor de Deus e depois dar a
todos esse mesmo amor; e, ao mesmo
tempo, ser mais um entre os seus
irmãos os homens, de cuja vida



participa, com quem se alegra, com
quem colabora, amando o mundo e
todas as coisas criadas para resolver
os problemas da vida humana e para
estabelecer o ambiente espiritual e
material que facilite o
desenvolvimento das pessoas e das
comunidades» (Entrevistas a São
Josemaria, n. 110).

São Josemaria criticou sempre a
“mística do oxalá”, a nostalgia de
situações diferentes daquelas que a
cada um cabe viver, ou a tentativa de
assumir como modelares modos de
comportamento adequados para
outros caminhos, mas não para o
próprio. O que, no terreno do
desprendimento e da pobreza,
poderia levar os leigos – chamados a
viver no meio do mundo e nas
condições habituais entre os seus
iguais – a ver como ideais estilos de
vida próprios dos religiosos, mas
inaplicáveis à sua situação. Isto
poderia, obviamente, criar



sentimentos de inquietação e, em
última análise, de admiração,
ineficazes. São Josemaria pregou
sempre que o desprendimento e a
pobreza deviam ser, também entre
os cristãos comuns, reais e
verdadeiros, mas não como algo
imposto de fora, e sim como algo que
brota de dentro, informando afetiva
e efetivamente o próprio
comportamento:

«Reflete-se às vezes sobre a pobreza
cristã, tomando como principal
ponto de referência os religiosos, dos
quias é próprio dar sempre e em
toda a parte um testemunho público,
oficial, e corre-se o risco de não
reparar no carácter específico de um
testemunho laical, dado a partir de
dentro, com a simplicidade do
quotidiano» (Entrevistas a São
Josemaria, n. 110). E com a eficácia
do que é habitual.



Citemos como exemplo algumas
palavras dirigidas às mães de família
relativamente ao uso dos bens
materiais em casa:

«Sacrifício: eis aí, em grande parte, a
realidade da pobreza. Pobreza é
saber prescindir do supérfluo,
medido não tanto por regras teóricas
como segundo aquela voz interior
que nos adverte de que se está
infiltrando o egoísmo ou a
comodidade desnecessária. Conforto,
em seu sentido positivo, não é luxo
nem voluptuosidade, mas tornar a
vida agradável à própria família e
aos outros, para que todos possam
servir melhor a Deus» (Entrevistas a
São Josemaria, n. 111).

Conseguir a síntese entre esses dois
aspetos é – em boa parte – questão
pessoal, questão de vida interior,
para julgar em cada momento, para
encontrar em cada caso o que Deus
nos pede. Não quero, pois, dar regras



fixas, mas sim orientações gerais,
referindo-me especialmente às mães
de família.

Pobreza é o verdadeiro
desprendimento das coisas terrenas,
é levar com alegria as
incomodidades, se as há, ou a falta de
meios. É, além, disso, saber ter todo o
dia tomado com um horário elástico
no qual não falte como tempo
principal – além das normas diárias
de piedade – o devido descanso, a
reunião familiar, a leitura, o tempo
dedicado a um gosto artístico, à
leitura ou a outra distração nobre,
enchendo as horas com uma
atividade útil, fazendo as coisas o
melhor possível, vivendo os
pormenores de ordem, de
pontualidade, de bom humor. Numa
palavra, encontrando ocasião para o
serviço dos outros e para si mesmo,
sem esquecer que todos os homens,
todas as mulheres – e não só os
materialmente pobres –, têm



obrigação de trabalhar. A riqueza, a
situação de desafogo económico é
um sinal de que se tem mais
obrigação de sentir a
responsabilidade pela sociedade
inteira.

O amor é que dá sentido ao
sacrifício. Toda a mãe sabe bem o
que é sacrificar-se pelos seus filhos.
O sacrifício não está só em conceder-
lhes umas horas, mas em gastar toda
a vida em seu benefício. Viver
pensando nos outros, usar as coisas
de tal maneira que haja algo para
oferecer aos outros, tudo isso são
dimensões da pobreza que garantem
o desprendimento efetivo.

Para uma mãe, é importante não só
viver assim, como também ensinar
os filhos a viverem assim: educá-los,
fomentando neles a fé, a esperança
otimista e a caridade; ensiná-los a
superar o egoísmo e a empregar com
generosidade parte do seu tempo ao



serviço dos menos afortunados,
participando em ocupações
adequadas à sua idade, nas quais se
manifeste um anseio de
solidariedade humana e divina.

Resumindo: que cada um viva
cumprindo a sua vocação. Para mim,
foram sempre o melhor exemplo de
pobreza esses pais e essas mães de
família numerosa e pobre que se
sacrificam pelos filhos e que, com o
seu esforço e constância – muitas
vezes sem uma palavra para dizer a
alguém que passam necessidades –
mantêm os seus, criando um lar
alegre em que todos aprendem a
amar, a servir, a trabalhar.

3. Amor autêntico pelos pobres

São Josemaria conhecia bem o que
significava trabalhar com os
membros mais pobres e miseráveis
da sociedade. Quando era um jovem
sacerdote em Madrid, no final da
década de vinte e início da de trinta,



passou inúmeras horas a servir as
necessidades dos pobres e dos
doentes nos subúrbios da capital.
Costumavam acompanhá-lo
estudantes universitários, porque
essas visitas eram também um meio
de fazer crescer nesses jovens a
virtude da caridade. Ali, como antes
em casa dos seus pais, viu muito
claramente que o desprendimento é
sobretudo uma atitude espiritual,
pelo que não nasce apenas da
ausência de bens materiais.

Para ilustrar esta ideia de que o
desprendimento é a essência do
espírito de pobreza, costumava
contar a história de um mendigo que
estava desordenadamente apegado à
sua colher de lata: «Há muitos anos –
mais de vinte e cinco – eu costumava
passar por um refeitório de caridade,
para mendigos que não comiam em
cada dia outro alimento senão o que
ali lhes davam. Tratava-se de um
local grande, entregue aos cuidados



de um grupo de senhoras bondosas.
Depois da primeira distribuição,
acudiam outros mendigos, para
recolher as sobras. Entre os de este
segundo grupo, houve um que me
chamou a atenção: era proprietário
de uma colher de peltre! Tirava-a
cuidadosamente do bolso, com
avareza, olhava-a com satisfação e,
quando acabava de saborear a sua
ração, voltava a olhar para a colher
com uns olhos que gritavam: é
minha! Dava-lhe duas lambedelas
para a limpar e guardava-a de novo,
satisfeito, nas pregas dos seus
andrajos. Efetivamente era sua! Um
pobre miserável que, entre aquela
gente, companheira de desventura,
se considerava rico» (Amigos de
Deus, n. 123).

Perante esse facto, evocava o de uma
senhora de boa fortuna que usava os
seus bens com generosidade e os
entregava sem gastar quase nada
consigo própria: «Por essa altura,



conhecia também – prossegue a
homilia – uma senhora, com título
nobiliárquico, Grande de Espanha.
Isto não conta nada diante de Deus:
todos somos iguais, todos filhos de
Adão e Eva, criaturas débeis, com
virtudes e com defeitos, capazes dos
piores crimes se o Senhor nos
abandona. Desde que Cristo nos
redimiu, não há diferença de raça,
nem de língua, nem de cor, nem de
estirpe, nem de riquezas… Somos
todos filhos de Deus. Esta pessoa de
que vos falo agora residia numa casa
solarenga, mas não gastava consigo
mesma nem duas pesetas por dia.
Por outro lado, pagava muito bem
aos seus empregados e o resto
destinava-o a ajudar os necessitados,
passando ela própria privações de
todo o género. A esta mulher não
faltavam muitos desses bens que
tantos ambicionam, mas ela era
pessoalmente pobre, muito
mortificada, completamente
desprendida de tudo.



Compreendestes bem? Aliás, basta
escutar as palavras do Senhor: “Bem-
aventurados os pobres de espírito,
porque deles é o reino dos
céus”» (Amigos de Deus, n. 123).

O desprendimento manifesta-se, em
suma, no espírito pessoal de
mortificação e na consciência de que
somos administradores dos bens
materiais e espirituais que Deus nos
concede em benefício dos outros.

São Josemaria incentivou a criação
de inumeráveis iniciativas em todo o
mundo para aliviar os sofrimentos
dos pobres e desfavorecidos:
hospitais, clínicas médicas, cursos de
formação para jovens sem
escolaridade, centros de dia, escolas
agrícolas para filhos de pequenos
agricultores e muitas outras obras de
misericórdia corporal e espiritual.
Através de um trabalho constante e
perseverante de difusão da doutrina
social da Igreja, foi capaz de



mobilizar muitas pessoas para
exercer uma profunda opção
preferencial pelos pobres. E assim,
antes mesmo de expressões como
“responsabilidade social corporativa”
ou “projeto social” se tornarem moda
no mundo dos negócios, a pregação
de São Josemaria já tinha levado
empresários e executivos a tomar
consciência de que deviam encarar o
seu trabalho de modo a constituir
uma verdadeira tarefa de progresso
social. Nesta linha – é apenas um
exemplo entre outros – o IESE,
considerado uma das melhores 
Business Schools do mundo, tem
como um dos seus traços distintivos o
constante lembrete, dirigido aos
empresários que participam nos seus
programas de formação, da sua
responsabilidade de trabalhar pelo
bem comum da sociedade e não
exclusivamente pelo máximo lucro
(cf. Villegas, 2008, p. 360-370).



4. Desprendimento, espírito de
serviço e contributo para o
progresso social

Para São Josemaria, a razão última
do espírito de desprendimento
consiste em facilitar que a pessoa
ame cada vez mais a Deus e, ao
aproximar-se de Deus, aprenda a
amar. Um amor desordenado às
criaturas enfraquece o amor a Deus.
A santidade pessoal, que não é outra
coisa senão amar a Deus com toda a
mente, com todo o coração, com
todas as forças, implica um esforço
ao longo de toda a vida para evitar
um amor desordenado aos bens
criados e, em última instância, a si
próprio: «Temos de ser exigentes em
relação a nós próprios no dia a dia,
para não inventarmos falsos
problemas, necessidades artificiais,
que, no fundo, procedem do orgulho,
do capricho, de um espírito
comodista e preguiçoso. Devemos
caminhar para Deus com passo



rápido, sem pesos mortos nem
empecilhos que dificultem a marcha.
Precisamente porque a pobreza de
espírito não consiste em não ter, mas
sim em estar deveras desapegados,
devemos permanecer atentos, para
não nos enganarmos com motivos
imaginários de força maior.
“Procurai o suficiente, procurai o que
basta. E não queirais mais. O que
passa daí é perturbação e não alívio;
pesa, em vez de elevar” (Santo
Agostinho, Sermo 85, 6)» (Amigos de
Deus, n. 125).

É essa a razão pela qual o espírito de
desprendimento leva os cristãos a
servir melhor a Deus e aos outros: «O
verdadeiro desprendimento leva-nos
a ser muito generosos com Deus e
com os nossos irmãos, a sermos
diligentes, a arranjarmos recursos, a
gastarmo-nos para ajudar aqueles
que sofrem necessidade. Um cristão
não pode conformar-se com um
trabalho que lhe permita ganhar o



suficiente para se sustentar a si e aos
seus. A sua grandeza de coração levá-
lo-á a arrimar o ombro para
sustentar os outros, por um motivo
de caridade e por um motivo de
justiça, como escrevia São Paulo aos
Romanos: “A Macedónia e a Acaia
houveram por bem fazer uma coleta
para os pobres que há entre os santos
de Jerusalém. Houveram-no por bem
e disso lhe eram devedores. Porque
se os gentios participam dos bens
espirituais dos judeus, também
aqueles devem assistir estes com os
seus bens temporais” (Rm 15,
26-27)» (Amigos de Deus, n. 126).

5. Desprendimento de si mesmo

Tudo o que vimos dizendo põe em
evidência que, embora a virtude do
desprendimento se refira à atitude
perante os bens materiais, não se
reduz a esse campo. Tendo a sua raiz
na atitude do coração, implica antes
de mais o desprendimento de si



próprio, a superação do egoísmo, da
tendência a viver em torno da
própria pessoa e a valorizar antes de
tudo e sobretudo o que é próprio.

São Josemaria explicou amplamente
esta dimensão do desprendimento,
apresentando como exemplo o
desprendimento do próprio parecer,
sabendo retificar e respeitando as
opiniões dos outros. Entre os
testemunhos recolhidos pela
Postulação no seu processo de
canonização encontram-se vários
que certificam a simplicidade e
sinceridade com que mudava a sua
opinião quando se dava conta de que
tinha cometido um erro. Uma das
mulheres que fizeram parte da
Assessoria Central presenciou como
São Josemaria sabia retificar.
«Desculpai, enganei-me; – não
hesitava em dizer – faltava-me um
dado e agora, ao tê-lo, penso de outra
maneira». «Garanto-vos que retificar
tira a acidez da alma», comentou



noutra ocasião (Artigos do
Postulador, n. 1058).

O respeito pelo parecer dos outros e
a abertura a opiniões opostas em
matérias deixadas à livre discussão é,
além disso, fundamental no espírito
de liberdade que estava tão
entranhado no coração de São
Josemaria. Ao comentar este sentido
de liberdade, dizia: «Como
consequência do fim exclusivamente
divino da Obra, o seu espírito é um
espírito de liberdade, de amor à
liberdade pessoal de todos os
homens. E como esse amor à
liberdade é sincero e não um mero
enunciado teórico, amamos a
necessária consequência da
liberdade: quer dizer, o pluralismo.
No Opus Dei, o pluralismo é querido e
amado, não simplesmente tolerado, e
de modo algum
dificultado» (Entrevistas a São
Josemaria, n. 67).



A humildade de estar desprendido
das opiniões pessoais capacita o
cristão para estar verdadeiramente
unido a todos na mesma fé, apesar
da diversidade nas convicções
políticas, económicas, culturais e
sociais. Como explicava São
Josemaria: «Um verdadeiro cristão
nunca pensa que a unidade na fé, a
fidelidade ao Magistério e à Tradição
da Igreja e a preocupação por fazer
chegar aos outros o anúncio salvador
de Cristo, esteja em contraste com a
variedade de atitudes nas coisas que
Deus deixou, como se costuma dizer,
à livre discussão dos homens. Mais,
tem plena consciência de que essa
variedade faz parte do plano divino,
é querida por Deus, que distribui os
seus dons e as suas luzes como quer.
O cristão deve amar os outros e,
portanto, respeitar as opiniões
contrárias às suas e conviver com
plena fraternidade com aqueles que
pensam de outro modo» (ibid.).



O desprendimento, tal como São
Josemaria o entendia, vai para além
de dar um valor adequado aos bens
materiais. Significa também ter uma
alta estima pelas opiniões dos outros
e a humildade de estar desprendido
da própria opinião. O
desprendimento era para ele, em
conclusão, um antídoto tanto para a
concupiscência dos olhos como para
a soberba da vida.

Bibliografia: Amigos de Deus, n.
110-126; Caminho, n. 147-158; 
Entrevistas a São Josemaria, n.
113-123; São João Paulo II, 
Centesimus annus; Bernardo M.
Villegas, “O desenvolvimento das
sociedades”, Romana. Boletim da
Prelatura da Santa Cruz e Opus Dei,
47 (2008), p. 360-370.



Bernardo M. Villegas

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/
desprendimento-verbete-do-dicionario-

de-sao-josemaria/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/desprendimento-verbete-do-dicionario-de-sao-josemaria/
https://opusdei.org/pt-pt/article/desprendimento-verbete-do-dicionario-de-sao-josemaria/
https://opusdei.org/pt-pt/article/desprendimento-verbete-do-dicionario-de-sao-josemaria/
https://opusdei.org/pt-pt/article/desprendimento-verbete-do-dicionario-de-sao-josemaria/

	Desprendimento (verbete do Dicionário de São Josemaria)

