
opusdei.org

Deixemos que Deus
faça maravilhas

Transcrição de uma
intervenção oral do cardeal
Ratzinger publicada no
suplemento especial do
Osservatore Romano realizado
a propósito da canonização de
Josemaría Escrivá.

11/11/2002

Surpreendia-me sempre a
interpretação que Josemaría Escrivá
dava ao nome Opus Dei: uma
interpretação que poderíamos
chamar biográfica e que nos



consente compreender o fundador
na sua fisionomia espiritual. Escrivá
sabia que devia fundar algo, mas
estava sempre consciente de que
aquele algo não era obra sua, que ele
não tinha inventado nada, que
simplesmente o Senhor se servia
dele. Por conseguinte aquela não era
a sua obra, mas o Opus Dei. Ele era
unicamente um instrumento através
do qual Deus teria agido.

Ao considerar este facto vieram-me à
mente as palavras do Senhor
transcritas no Evangelho de João
(5,17): “Meu Pai age sempre”. São
palavras pronunciadas por Jesus
durante um debate com alguns
peritos da religião que não queriam
reconhecer que Deus pode trabalhar
também no sábado. Eis um debate
que ainda está aberto, de certa
forma, entre os homens – também
cristãos – do nosso tempo. Há quem
pense que Deus, depois da criação, se
“retirou” e não sente mais interesse



pelas nossas coisas quotidianas.
Segundo este modelo de pensamento,
Deus já não poderia entrar no tecido
da nossa vida quotidiana. Mas nas
palavras de Jesus temos o
desmentido. Um homem aberto à
presença de Deus apercebe-se de que
Deus faz maravilhas ainda hoje:
portanto devemos deixá-lo entrar e
agir. É assim que surgem as coisas
que oferecem um o futuro e renovam
a humanidade.

Tudo isto nos ajuda a compreender
por que é que Josemaría Escrivá não
se considerava “fundador” de nada,
mas apenas uma pessoa que quis
cumprir a vontade de Deus, seguir a
sua acção, a obra – precisamente – de
Deus. Neste sentido, o teocentrismo
de Escrivá de Balaguer, coerente com
as palavras de Jesus, significa esta
confiança no facto de que Deus não
se retirou do mundo, que Deus age
ainda agora e nós devemos apenas
pôr-nos à sua disposição, estar



disponíveis, ser capazes de reagir à
sua chamada, o que é para mim uma
mensagem de grandíssima
importância. É uma mensagem que
leva à superação daquela que se
pode considerar a grande tentação
do nosso tempo: isto é, a pretensão
de que depois do big bang Deus se
tenha retirado da história. A acção de
Deus não “parou” no momento do
big bang, mas ainda continua ao
longo do tempo, quer no mundo da
natureza quer no mundo humano.

Portanto, o fundador da Obra dizia:
não fui eu que inventei algo; é o
Outro que o faz e eu estou apenas
disponível para servir de
instrumento. Assim este título, e toda
a realidade a que chamamos Opus
Dei estão profundamente
relacionados com a vida interior do
fundador que, mesmo
permanecendo muito discreto neste
ponto, nos faz compreender que
estava em diálogo permanente, em



contacto real com Aquele que nos
criou e age por nós e connosco. O
livro do Êxodo diz de Moisés (33,11),
que Deus falava com ele “face a face,
como um amigo fala com outro
amigo”. Parece-me que, mesmo se o
véu da discrição nos esconde tantos
pormenores, contudo daqueles
pequenos acenos resulta que se pode
muito bem a Josemaría Escrivá este
“falar como um amigo que fala com
outro amigo”, que abre as portas do
mundo para que Deus se possa fazer
presente, agir e transformar tudo.

Sob esta luz compreende-se também
melhor o que significa santidade e
vocação universal à santidade.
Conhecendo um pouco a história dos
santos, sabendo que nos processos de
canonização se procura a virtude
“heróica”, temos quase
inevitavelmente, um conceito errado
da santidade: “Não é para mim”,
somos tentados a pensar, “porque eu
não me sinto capaz de realizar



virtudes heróicas: é um ideal
demasiado elevado para mim”. Então
a santidade torna-se uma coisa
reservada a alguns “grandes” dos
quais vemos imagens nos altares, e
que são muito diferentes de nós que
somos normais pecadores. Mas este é
um conceito errado de santidade,
uma percepção errónea que foi
corrigida – e isto parece-me o ponto
central – precisamente por Josemaría
Escrivá.

Virtude heróica não significa que o
santo faz uma espécie de “ginástica”
de santidade, algo que as pessoas
normais não conseguem fazer. Ao
contrário, significa que na vida de
um homem se revela a presença de
Deus, isto é, se revela o que o homem
por si só e para si não podia fazer.
Talvez se trate, no fundo, apenas de
uma questão terminológica, porque o
adjectivo “heróico” foi mal
interpretado. Virtude heróica
propriamente não significa que



alguém fez grandes coisas sozinho,
mas que na sua vida aparecem
realidades que ele não fez, porque foi
transparente e disponível para a
obra de Deus. Ou, por outras
palavras, ser santo não é mais do que
falar com Deus como um amigo fala
com outro amigo. Eis a santidade.

Ser santo não significa ser superior
aos outros; antes, o santo pode ser
muito débil, pode ter cometido tantos
erros na sua vida. A santidade é este
contacto profundo com Deus; fazer-
se amigo de Deus, é deixar agir o
Outro, o Único que realmente pode
fazer com que o mundo seja bom e
feliz. Por conseguinte, se São
Josemaría Escrivá fala da chamada
de todos a ser santos, parece-me que,
em última análise, está a haurir desta
sua experiência pessoal de não ter
feito sozinho coisas incríveis, mas de
ter deixado agir Deus. E por isso
nasceu uma renovação, uma força de
bem no mundo, mesmo que todas as



debilidades humanas permaneçam
sempre presentes. Deveras todos
somos capazes, todos somos
chamados a abrir-nos a essa amizade
com Deus, a não abandonar as mãos
de Deus, a não deixar de voltar
sempre de novo ao Senhor, falando
com Ele como se fala com um amigo,
sabendo bem que o Senhor
realmente é o verdadeiro amigo de
todos, mesmo de quantos não podem
fazer grandes coisas sozinhos.

Com tudo isto compreendi melhor a
fisionomia do Opus Dei, esta ligação
surpreendente entre uma absoluta
fidelidade à grande tradição da
Igreja, à sua fé, com desarmante
simplicidade, e a abertura
incondicionada a todos os desafios
deste mundo, quer no âmbito
académico, quer no do trabalho, da
economia, etc. Quem tem este
vínculo com Deus, quem mantém
este diálogo ininterrupto pode ousar
responder a estes desafios, e deixa de



ter medo; porque quem está nas
mãos de Deus cai sempre nas mãos
de Deus. É assim que desaparece o
medo e nasce, ao contrário, a
coragem de responder ao mundo de
hoje.

Card. Joseph Ratzinger //
Osservatore Romano 2002-10-06

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/deixemos-que-
deus-faca-maravilhas-2/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/deixemos-que-deus-faca-maravilhas-2/
https://opusdei.org/pt-pt/article/deixemos-que-deus-faca-maravilhas-2/
https://opusdei.org/pt-pt/article/deixemos-que-deus-faca-maravilhas-2/

	Deixemos que Deus faça maravilhas

