
opusdei.org

Combate,
proximidade, missão
(19): De coração a
coração. Evangelizar
numa época de
mudanças (II)

Esta é a missão que o Senhor
nos confia: levar aos outros o
contacto com alguém vivo;
deixar entrever, na nossa vida
concreta, que Cristo é real; que
realmente pode habitar a nossa
história, as nossas relações, as
nossas fraquezas.



20/11/2025

É uma das parábolas mais breves de
Jesus, e tem todo o sabor da sua
infância: «O Reino do Céu é
semelhante ao fermento que uma
mulher toma e mistura em três
medidas de farinha, até que tudo
fique fermentado» (Mt 13, 33). Em
Nazaré, no século I, não havia
padarias; as donas de casa
costumavam encarregar-se de todo o
processo de preparação do pão: moer
o cereal, amassar a farinha, misturá-
la com o fermento e, finalmente,
cozer a massa no forno. Assim fazia
Santa Maria, enquanto os olhos do
Menino Jesus não perdiam pitada[1].

Vinte séculos mais tarde, na outra
margem do Mediterrâneo, um rapaz
da mesma idade desfrutava desse
ritual durante as férias de verão:
«Agora recordo com alegria toda a



cerimónia: era um verdadeiro rito
preparar bem o fermento – um
pedaço de massa já levedada da
fornada anterior – que se
acrescentava à água e à farinha
peneirada. Feita a mistura e
amassada, cobriam-na com uma
manta e, assim protegida, deixavam-
na repousar até crescer ao máximo.
Depois, dividida em pedaços e
colocada no forno, saía aquele pão
saboroso, cheio de alvéolos,
maravilhoso. Porque o fermento
estava bem conservado e preparado,
deixava-se desfazer – desaparecer –
no meio daquela quantidade,
daquela multidão, que lhe devia a
qualidade e a importância»[2].

Como o fermento

O Reino de Deus é como o fermento.
Para transformar a massa, não é
preciso muito fermento: basta que
esse pouco esteja realmente vivo,
vibrante e bem misturado, ao ponto



de não se distinguir do resto[3]. Então
é ativado esse processo discreto,
aparentemente inofensivo, mas
imparável: a fermentação que
permite obter o pão. «Que o nosso
coração se encha de alegria ao
pensar que somos isso: fermento que
faz levedar a massa (...); chegar a
todos os corações, realizando em
todos eles a grande tarefa de os
transformar em bom pão, que seja a
paz – a alegria e a paz – de todas as
famílias, de todos os povos: iustitia, et
pax, et gaudium in Spiritu Sancto;
justiça, paz e gozo no Espírito
Santo»[4].

Com os anos, São Josemaria referir-
se-ia com muita frequência a esta
parábola do Senhor[5], porque via
nela uma imagem muito expressiva
para descrever o dinamismo
apostólico do Opus Dei: cristãos
perfeitamente misturados com a
massa do mundo, chamados a
vivificá-lo, como o fermento, a partir



de dentro[6]. Nesse sentido, ainda que
o mundo secularizado possa
apresentar-se às vezes como um
ambiente hostil, é na realidade o
meio natural para o carisma do Opus
Dei. E vice-versa: a Obra, sendo um
ator dentro da grande família da
Igreja, responde especificamente à
necessidade de encarnar a
mensagem cristã em todas as esferas
da vida num mundo secularizado.

São Josemaria compreendeu desde
muito cedo que a Obra não vinha
resolver um problema circunstancial
da sociedade ou da Igreja[7], porque o
mundo vai sempre precisar de um
sopro divino que o renove a partir
das suas entranhas. Ao mesmo
tempo, este dom do Espírito Santo à
Igreja não chega por acaso num
momento de transição de uma
sociedade de cristandade para um
mundo de missão apostólica. Numa
época em que o cristianismo já não
se encontra no centro da vida



cultural e institucional, a voz mais
clara e credível que podemos
oferecer é a da nossa vida concreta,
vivida com Cristo, junto dos outros. É
o momento das conversas autênticas,
dos rostos próximos, dos corações
que se abrem. É o momento de um
apostolado que requer a presença de
Jesus, através dos seus discípulos, em
cada recanto do mundo.

Testemunhas antes de
mestres

O homem contemporâneo, escrevia
São Paulo VI, «escuta com melhor
boa vontade as testemunhas do que
os mestres. E, se escuta os mestres, é
porque eles são testemunhas»[8]. Este
é um apostolado que parte, mais que
do que sabemos, do que vivemos.
Aqui, o decisivo, antes das respostas
ou dos argumentos brilhantes, é uma
vida habitada por Cristo e a coragem
– ou melhor, a simplicidade – de a
deixar transparecer. São Josemaria



sugeria-o assim: «Na realidade, basta
que deixeis que vos conheçam de
perto»[9]; basta levar o fogo de Cristo
no coração e caminhar com os outros
– esse é o sentido original de 
conversar – pelo caminho da vida.

Há uma fome oculta no coração de
muitas pessoas. Uma fome de
sentido, de beleza, de verdade, que
muitas vezes não se exprime com
palavras religiosas: manifesta-se no
cansaço diário, nas dúvidas, nas
ansiedades, nas fragilidades. E é
precisamente aí que podemos entrar
com delicadeza, não como mestres,
mas como companheiros de
caminho. Com humildade, que é
«andar na verdade»[10], contaremos o
que nos sustém, o que nos dá paz,
onde encontramos força, o que nos
faz esperar. Partilharemos a nossa
vida interior, a nossa busca, a nossa
relação de íntima amizade com o
Senhor, mostrando também – e
talvez sobretudo – a nossa



vulnerabilidade, porque é aí que a
graça melhor se vê.

«Procedendo deste modo, daremos
aos que nos cercam o testemunho de
uma vida simples e normal, com as
limitações e com os defeitos próprios
da nossa condição humana, mas
coerente. E assim, vendo-vos iguais a
eles em tudo, os outros serão levados
a perguntar-nos: como se explica a
vossa alegria? De onde tirais forças
para vencer o egoísmo e o
comodismo? Quem vos ensina a
viver a compreensão, o espírito de
convivência, a entrega, o serviço dos
demais? É então o momento de lhes
descobrirdes o segredo divino da
existência cristã, falando-lhes de
Deus, de Cristo, do Espírito Santo, de
Maria. É o momento de procurar
transmitir-lhes, através da nossa
pobre palavra, a loucura do amor de
Deus que a graça derramou em
nossos corações»[11].



De coração a coração

São Josemaria via na amizade o
caminho principal da vida do
apóstolo; apercebia-se da força que
encerram as relações interpessoais, o
um a um. O apostolado de «amizade
e confidência»[12] supõe querer o bem
do outro, querer o bem que é o outro;
construir relações autênticas, falar
com o coração. «Quando te falo de
“apostolado de amizade”, refiro-me à
amizade pessoal, sacrificada, sincera:
de tu a tu, de coração a coração»[13].

Em 2019, o Prelado escreveu-nos
uma carta mais extensa para
recordar que a amizade não é apenas
uma parte do apostolado de um
cristão comum, mas que se encontra
no núcleo da sua missão. A amizade
não é algo que se pratica, é algo que
se é: sou amigo, sou uma mão aberta,
um rosto que procura, em tudo, o
encontro. «Quando uma amizade é
assim, leal e sincera, não pode ser



instrumentalizada: um amigo deseja
simplesmente transmitir ao outro o
bem que experimenta na sua vida.
Normalmente, fazemos isso sem nos
apercebermos, por meio do exemplo,
da alegria e de um desejo de servir
que se exprime em mil pequenos
gestos. No entanto, “o valor do
testemunho não significa que se deva
calar a palavra. Porque não falar de
Jesus, porque não contar aos outros
que Ele nos dá forças para viver, que
é bom conversar com Ele, que nos
faz bem meditar as suas palavras?”.
A amizade leva assim, naturalmente,
à confidência pessoal, cheia de
delicadeza e respeito pela
liberdade»[14].

Este estilo apostólico não faz ruído;
costuma passar despercebido nos
jornais, nos congressos e nos planos
pastorais. A sua discrição não nasce
de uma tendência para o secretismo,
mas de uma realidade mais
profunda: o facto inevitável de que



uma parte essencial da verdadeira
história se constrói na vida
quotidiana. Assim o intuiu uma
grande escritora do século XIX: «O
bem crescente do mundo depende
em parte de atos que não passam à
história; que as coisas não nos vão
tão mal a ti e a mim, quando
poderiam ter corrido pior, deve-se
em parte a tantos que viveram
fielmente uma vida oculta e
descansam em sepulturas que
ninguém visita»[15].

Este estilo apostólico, de que a Igreja
está a necessitar cada vez mais,
muda o mundo a partir de dentro.
Porque avança devagar, sim, mas
chega ao mais profundo. Toca o
coração. E o coração que foi tocado
pela graça pode desorientar-se, pode
desviar-se, mas ficou marcado a fogo.
Assim nascem, habitualmente, os
verdadeiros cristãos: da transmissão
de coração a coração. Cor ad cor
loquitur, o coração fala ao coração,



como rezava o lema cardinalício de
São John Henry Newman. Assim
nasceu a Igreja, com uns poucos
homens e mulheres transformados
pelo encontro com Jesus. Assim
renasce tantas vezes também hoje,
com simples conversas entre amigos,
palavras sinceras, gestos autênticos,
que apontam para uma Presença
viva.

Este fluir lento mas poderoso da vida
de uma pessoa para outra terá de
adaptar o seu curso a cada
circunstância. Como em todas as
épocas ao longo da história, temos a
apaixonante tarefa de achar o modo
de «transmitir, segundo os tempos,
adaptando-se à linguagem dos
homens, compreendendo a sua
mentalidade, a mensagem cristã a
todas as almas»[16]. Quase sempre se
tratará de uma transmissão pessoal.
Sem necessidade de grandes ações ou
manifestações. «Acredita em mim:
normalmente, o apostolado, a



catequese, tem de ser capilar: um a
um. Cada crente com o seu
companheiro mais próximo. A nós,
filhos de Deus, interessam-nos todas
as almas, porque nos interessa cada
uma delas»[17].

«Foi assim que agiram os primeiros
cristãos. Não tinham programas
pessoais ou humanos a cumprir em
virtude da sua vocação sobrenatural;
mas tinham um espírito, uma
conceção da vida e do mundo, que
não podia deixar de ter
consequências na sociedade em que
se moviam»[18]. No fundo, esta é a
missão que o Senhor nos confia: ser
testemunhas, não apenas mestres.
Levar aos outros, mais que uma série
de ensinamentos e princípios morais,
o contacto com alguém vivo. Deixar
entrever, na nossa vida concreta, que
Cristo é real. Que realmente pode
habitar a nossa história, as nossas
relações, as nossas fragilidades. E
será esse contacto com Cristo vivo,



com Cristo ressuscitado, que levará
uns e outros a dizer, como na manhã
de Pentecostes: «Que havemos de
fazer?» (At 2, 37). Que devo mudar
na minha vida? Onde posso saber
mais sobre Deus? Como posso
conhecê-l’O melhor? E então será o
momento de falar, de ensinar, de
orientar.

São John Henry Newman,
recentemente declarado Doutor da
Igreja por Leão XIV, dirigia-se assim
ao Senhor: «Fica comigo, e assim
começarei a brilhar como Tu brilhas;
a brilhar de tal modo que seja luz
para os outros. A luz, Jesus, virá toda
de Ti; não haverá nada meu, nenhum
mérito da minha parte. Serás Tu
quem brilhará, através de mim,
sobre os outros. Deixa-me louvar-Te
assim, como Tu gostas: iluminando
aqueles que me rodeiam. Dá-lhes luz
como ma dás a mim; ilumina-os
comigo, através de mim. Ensina-me a
irradiar o Teu louvor, a Tua verdade,



a Tua vontade. Faz que Te anuncie
sem pregar: não com palavras, mas
com o exemplo; com a força
contagiosa e a amável influência das
minhas obras; com a minha
semelhança com os santos, com o
amor transbordante do meu
coração»[19].

É chamativo que quem tanto
escreveu e pregou sobre a fé rezasse
deste modo. Percebe-se assim que
não se trata de permanecer mudos: o
Senhor quer que estejamos
preparados para dar razão da nossa
esperança (cf. 1Pd 3, 15); mas as
nossas palavras, como as nossas
obras, só serão fecundas se o nosso
coração arder com o fogo de Cristo
(cf. Lc 24, 32). Quem for apóstolo
desta maneira talvez não veja
imediatamente os frutos, ou não veja
frutos espetaculares. Mas também
não os viram Santa Maria e São João
ao pé da cruz, nem São Paulo na
prisão, como também não os viram



muitos cristãos ao longo da história.
E, no entanto, transformaram
realmente o mundo. Porque a Igreja
não renasce por movimentos de
massas, mas pela ação silenciosa e
paciente do fermento, pela
transmissão da vida que levamos
dentro. Essa é a grande
responsabilidade que Deus coloca
nas nossas mãos. A Igreja, e esta
parte da Igreja que é a Obra, somos
cada um de nós. Por isso São
Josemaria perguntava aos primeiros:
«Se eu morrer, continuas a Obra?»[20].

[1] cf. F. M. Willam, Maria, Mãe de
Jesus, Apostolado da Imprensa, Porto:
1959, p. 157.

[2] São Josemaria, Carta 1, n. 5.

[3] «Para serdes fermento, é
necessária uma condição: que



passeis inadvertidos. O fermento não
produz efeito se não for metido na
massa, si não se confundir com
ela» (Carta 1, n. 5). «Só uma coisa nos
há de distinguir: que não nos
distinguimos. Por isso, para algumas
pessoas amigas de chamar a atenção,
ou de fazer palhaçadas, somos
estranhos, porque não somos
estranhos» (Ibid., n. 8).

[4] Ibid., n. 5.

[5] cf. por exemplo, São Josemaria, 
Amigos de Deus, n. 257; Carta 29, n.
7-8; Forja, n. 973.

[6] cf. São Josemaria, Em diálogo com
o Senhor, n. 12.

[7] cf. São Josemaria, Instrucción,
19/03/1934, n. 6, 8, 14.

[8] São Paulo VI, Evangelii nuntiandi,
n. 41.



[9] São Josemaria, palavras de uma
tertúlia por volta de 1958, referidas
em Pedro Rodríguez, “Omnia traham
ad meipsum: El sentido de Jn 12,32 en
la experiencia espiritual de Mons.
Escrivá de Balaguer”, Romana 13
(1991/2), p. 349.

[10] Santa Teresa de Jesus, Moradas
6, 10.

[11] São Josemaria, Cristo que passa,
n. 148.

[12] Era assim que São Josemaria
costumava referir-se ao apostolado
neste contexto de amizade que
facilita a abertura mútua do coração;
cf. L. Flamarique, “Amistad”, em 
Diccionario de san Josemaría Escrivá
de Balaguer, Monte Carmelo, Burgos
2013, reproduzida em
“Amizade” (www.opusdei.pt)

[13] São Josemaria, Sulco, n. 191.

http://Amizade
http://www.opusdei.pt


[14] Fernando Ocáriz, Carta pastoral,
01/11/2019, n. 18; cf. Francisco, 
Christus vivit, n. 176.

[15] G. Eliot, Middlemarch (vol. II),
Harper & Brothers, Nova Iorque
1873, p. 452 (tradução nossa).

[16] São Josemaria, Carta 6, n. 30.

[17] São Josemaria, Sulco, n. 943.

[18] São Josemaria, Carta 29, n. 22.

[19] São John Henry Newman, 
Meditations and Devotions,
Longmans Green & Co, Nova Iorque-
Londres 1907, p. 365 (tradução
nossa).

[20] Salvador Bernal, Monsenhor
Josemaria Escrivá de Balaguer.
Apontamentos sobre a vida do
Fundador do Opus Dei, Prumo/Aster,
Lisboa, 1978, p. 350.

Lorenzo De Vittori



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/de-coracao-a-
coracao-evangelizar-numa-epoca-de-

mudancas-ii/ (06/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/de-coracao-a-coracao-evangelizar-numa-epoca-de-mudancas-ii/
https://opusdei.org/pt-pt/article/de-coracao-a-coracao-evangelizar-numa-epoca-de-mudancas-ii/
https://opusdei.org/pt-pt/article/de-coracao-a-coracao-evangelizar-numa-epoca-de-mudancas-ii/
https://opusdei.org/pt-pt/article/de-coracao-a-coracao-evangelizar-numa-epoca-de-mudancas-ii/

	Combate, proximidade, missão (19): De coração a coração. Evangelizar numa época de mudanças (II)
	Como o fermento
	Testemunhas antes de mestres
	De coração a coração


