
opusdei.org

Dar mais sem ser
heróis

Ser santo é “dar o melhor de si
mesmo” e, ao mesmo tempo,
perceber “que no final é sempre
Deus quem faz tudo”. Texto
sobre a santidade que o Senhor
nos pede.

10/02/2019

O episódio da pesca milagrosa,
narrado por São Lucas, pode ajudar-
nos a descobrir o que o Senhor pede
a cada um; um pedido que se resume
a uma palavra exigente e muitas
vezes incompreensível: santidade.



Olhemos a vida de Jesus, que no
momento que é narrado nesta
passagem do Evangelho é um mestre
famoso, procurado, ouvido e seguido
por muitas pessoas. Jesus vê dois
barcos na margem do lago de
Genesaré. “Os pescadores, que
tinham desembarcado, lavavam as
suas redes. Subindo a um dos barcos,
o de Simão, pediu-lhe que se
afastasse um pouco da terra. Do
barco, sentado, ensinava as pessoas.
Quando acabou de falar, disse a
Simão: “Rema mar adentro e lança as
redes para a pesca.” Simão
respondeu: “Mestre, labutámos toda
a noite e não pescámos nada; mas
pela tua palavra lançarei as
redes.”(Lc 5, 2-5).

Como sabemos, a história continua
com uma pesca abundante, mas é
importante notar que Jesus sobe para
o barco dos pescadores e chama-os,
interroga-os, encoraja-os a fazer algo
mais do que aquilo que já faziam. Ao



considerar esta história, poderia vir-
nos à mente: “Sim, eu deveria fazer
algo mais, mas faço o suficiente para
sobreviver...”. É uma reação normal,
mas errada. O Senhor não nos diz:
“Não fizeste nem metade do que
devias fazer, agora tens de fazer
mais...”. Jesus sobe para o barco
porque quer saber como se está
dentro do nosso barco: isso é a
vocação. É uma chamada para dar o
melhor de si mesmo. Curiosamente,
nessa cena, a chamada é feita
quando os pescadores lavam as suas
redes depois de terem trabalhado
toda a noite sem sucesso. Quer dizer,
o Senhor chama os pescadores
justamente no momento em que
fracassaram.

O Cardeal Ratzinger, num artigo
publicado no Osservatore Romano do
dia da canonização de São Josemaria,
em 6 de outubro de 2002, disse que
existe um equívoco sobre o que é a
santidade: “Sabendo que nos



processos de canonização se procura
a virtude heroica, quase
inevitavelmente nos ocorre um
conceito errado de santidade: não é
para mim, podemos pensar, porque
eu não me sinto capaz de alcançar
virtudes heroicas: é um ideal
demasiado elevado”. A santidade
tornar-se-ia, então, algo de reservado
a algumas pessoas especiais, não a
pessoas normais como nós. “Mas isso
é uma ideia equivocada de santidade,
uma perceção errada que foi
corrigida - e isto parece-me ser o
ponto-chave - pelo próprio Josemaria
Escrivá.”

O esforço ginástico pela perfeição

Sem dúvida, sabemos que a
santidade normal e ordinária não é
exclusiva de São Josemaria: existem
muitos outros testemunhos de
santidade atingível - “a santidade da
porta ao lado”, assim lhe chamou o
Papa Francisco na Gaudete et



exsultate. De facto, há uma
concepção muito perigosa do que é a
santidade: a santidade concebida
como um esforço ginástico para fazer
tudo perfeitamente. Esta não é a
experiência dos santos, nem é a
experiência dos apóstolos. A sua
chamada não se explica porque eram
bons ou porque naquele momento
estavam a dar o melhor de si. O santo
não é aquele que faz tudo bem, mas
aquele que deixa a vontade de Deus
agir na sua vida. Porquê? Porque
confia n´Ele.

Portanto, o erro deve ser corrigido
em primeiro lugar a nível
terminológico, porque se fala de
santidade na vida quotidiana,
santificação do trabalho, uma
chamada à santidade dirigida a
todos... Mas “as palavras são
importantes” e se as palavras não
forem bem compreendidas, temos
um problema. Não podemos
presumir que atribuímos o seu



verdadeiro significado a termos
como bem-aventurado, manso,
santidade, pecado, reconciliação,
Eucaristia... Em particular, a
“santificação” pode ser entendida
erroneamente como uma espécie de
perfeição ética ou até mesmo
estética, típica de uma pessoa
infalível (“porque eu aprendi e já não
me engano”).

O Senhor não entra no nosso barco
porque passámos a noite vencendo e
pescando com êxito. Na verdade, às
vezes Ele o fará em momentos de
fracasso: “Trabalhamos a noite
inteira e não pescámos nada; mas
com a tua palavra lançarei as
redes” (Lc 5,5). E Pedro lança as
redes novamente, contra a sua
experiência, porque o pescador sabe
que se pesca de noite. Mas mesmo
sabendo disso, ele confia mais em
Deus do que na sua própria
experiência. Este é o grande ato de
confiança de Pedro, graças ao qual



“eles apanharam uma enorme
quantidade de peixe, a ponto de as
redes quase se romperem. Eles
tiveram de chamar os companheiros
do outro barco para que viessem
ajudá-los. Vieram e encheram os dois
barcos até quase se afundarem” (Mt
5,6-7).

Se confiamos em Deus, acontecem
coisas que não esperamos. Santificar
o trabalho, santificar-se na vida
quotidiana não significa que Deus
nos recompense porque fazemos
tudo bem e nunca cometemos erros.
Embora não pensemos assim, no
fundo, quando cometemos um ato
mau, por orgulho, inveja ou ciúme,
muitas vezes vem à nossa mente
pensar: “Agora o Senhor castiga-me
porque fiz mal”.

Esta é uma conceção de santidade
não evangélica nem cristã. Da
mesma forma, a santificação da vida
familiar não significa que sempre



reinará ordem em casa. Uma mãe ou
um pai com filhos pequenos ou
adolescentes pode ter a tentação de
pensar: “Se eu santificasse a minha
vida diária, os meus filhos estariam
sempre bem penteados, com as mãos
limpas, dentes brancos como nos
anúncios das pastas de dentes...”.
Não, a santificação não é uma
perfeição externa da vida
quotidiana, nem da vida social ou
familiar. Significa, em vez disso,
mostrar boa cara, mesmo quando a
desordem parece prevalecer;
significa sorrir mesmo que tudo
corra mal ou o nosso ambiente seja
caótico e imperfeito.

Os santos, como nós

Na exortação Gaudete et Exsultate, o
Papa Francisco recorda que “para ser
santo, não é necessário ser bispos,
sacerdotes, religiosos” (Gaudete et
Exsultate, n. 14). A santidade não é
para pessoas especiais. “Muitas vezes



somos tentados”, diz o Papa, “a
pensar que a santidade é reservada
para aqueles que têm a possibilidade
de se distanciarem das ocupações
comuns para dedicar muito tempo à
oração”. Evidentemente, não há
santidade sem oração, mas corremos
o risco de pensar (talvez depois de
ler a biografia de um santo ou um
resumo de duas linhas das suas
palavras na Wikipedia) que os santos
são pessoas que tiveram frequentes
“êxtases místicos”...

Os santos, ao contrário, foram como
cada um de nós. Eles não escaparam
às ocupações comuns, não chegaram
a ser santos fugindo da pressão das
mil e uma preocupações e ocupações
que nos afetam a todos. Foi graças a
elas que alcançaram a misericórdia
do Senhor.

Portanto, a santidade é amar os
outros, considerar as pessoas e as
situações como um dom vendo a



presença de Deus na existência
diária. A santidade não se alcança
“apesar” da realidade em que nos
encontramos, mas precisamente
através da realidade, que consiste,
sobretudo, na família e no trabalho.
Podem existir situações
extraordinárias, mas antes de tudo,
há a situação em que nos
encontramos.

Lavar cada um as próprias redes

Santidade também significa lavar as
redes quando parece que se perde
tempo porque a pesca não serviu
para nada. As redes são as
ferramentas de trabalho para os
apóstolos; para cada um de nós são
as coisas que costumamos usar.
Lavá-las significa mantê-las em
ordem, isto é, fazer as coisas com
pontualidade e bom senso,
fomentando uma atitude sorridente
enquanto se vive uma vida normal. E
quando parece que tudo corre mal,



tentar prosseguir com boa cara.
Santidade não significa que tudo
correu bem e que consegui sorrir;
significa que tentei e que, depois de
uma noite inteira em que não
pesquei nada, no dia seguinte
tentarei novamente com paciência.

Lutar pela santidade significa,
também, ajudar-se mutuamente
entre um barco e outro. Talvez, no
momento da pescaria, nos demos
conta de que foi decisivo lavar as
redes para que não se rompessem:
esse detalhe de cuidar das pequenas
coisas fez com que resistissem. E
então foi necessária a ajuda do outro
barco. Esforçar-se pela santidade é
tentar ajudar nas necessidades do
outro sem pensar que agora “tem de
arranjar-se sozinho”; Ele tem o seu
barco, eu tenho o meu.

“Lavar as redes e ir para o outro
barco significa cultivar as virtudes e
qualidades relacionais que ajudam a



conviver com outras pessoas, porque
não há santidade trancado numa
torre de marfim, num edifício onde
tudo está previsto e não há
contratempos. Na convivência
comum, é importante falar com
sentido positivo, ainda mais quando
se trata de pessoas, para reconhecer
as coisas boas que fizeram.
Geralmente falar bem dos outros,
mostrar estima, ajuda a criar esse
bom ambiente que São Paulo
recomenda: “competi na estima para
com os outros” (Rm 12, 10). Isso
significa que tem que notar esse
amor; não se pode amar uma pessoa
sem expressar esse afeto com
palavras ou gestos.

Na mensagem que o Senhor confiou
a São Josemaria há também outro
aspecto essencial. A santidade na
vida quotidiana não é apenas uma
chamada à vida individual de uma
pessoa: há algo mais. A chamada
específica é uma vocação pessoal,



uma espécie de “ignição do batismo”,
que nos faz descobrir que a
normalidade da vida em si é uma
chamada e ao mesmo tempo uma
missão. É necessário sentir-se
enviado, com a missão de levar luz e
afeto onde se desenrola a vida de
cada cada um. Não porque seja
melhor, mas porque foi chamado.
Não é uma escolha feita em virtude
de uma suposta superioridade, mas
uma missão para a qual o Senhor na
sua surpreendente imaginação e
bondade nos escolhe e nos envia
através do batismo.

Atrever-se a mais, sem ser heróis

Quando ele percebe o que aconteceu,
isto é, que Jesus entrou no seu barco
depois de um fracasso e que então,
paradoxalmente e milagrosamente, a
pesca foi um sucesso, Simão Pedro
lança-se aos pés de Jesus dizendo:
“Senhor, afasta-te de mim porque eu
sou pecador” (Lc 5, 8). Pedro tem



medo. É um sentimento normal
quando alguém percebe que Deus o
chama. Se este encontro fosse uma
questão académica, histórica, se
fosse objeto de um estudo sobre
outra época ou outras pessoas, não
teria medo. Pedro, pelo contrário,
tem medo de como isso pode
transformar toda a sua vida. Ele tem
medo porque se sente pessoalmente
chamado a envolver-se, a tentar dar
o melhor de si mesmo, aqui e agora.

Lembro-me de que num encontro
com os jovens, o Papa João Paulo II
ouviu um grupo cantando “Pode dar-
se mais”, uma canção que ganhou o
festival de San Remo.
Imediatamente, improvisou um
comentário sobre a música e disse
que havia um verso muito profundo:
“podem ousar mais sem ser heróis.
Há quem pense que para ousar algo
mais há que mostrar já uma virtude
heroica. Mas nem tudo é heroico, o
que conta é a coragem e sempre



podemos ousar mais sem ser
heróis” (João Paulo II, Encontro com
os jovens do UNIV, 19 de abril de
1987). Pode dar-se mais sem que isso
nos torne pessoas diferentes,
diferentes do que o Senhor quer que
sejamos. “Tu, Senhor - poderíamos
dizer-lhe -, pedes-me para ser o que
sou, mas sendo uma melhor versão
de mim mesmo”. É como quando nos
tiram uma fotografia e sorrimos. Não
é que o sorriso seja falso, mas que
sorrindo estamos a dar o melhor que
temos dentro de nós. É a careta que
não é autêntica. O sorriso é sempre
autêntico, mesmo que envolva
esforço, e o Senhor pede-nos uma
santidade sorridente. Cada pessoa
que nos ama, se pensarmos bem,
imagina-nos sorridentes, porque esse
é o nosso verdadeiro rosto.

O Cardeal Luciani, algumas semanas
antes de se tornar João Paulo I,
escreveu que Josemaria Escrivá de
Balaguer (que naquela altura nem



sequer tinha sido beatificado)
ensinara a converter o trabalho num
“sorriso diário”. Muitas vezes, a
santidade consiste em sorrir face aos
nossos próprios limites, aos do
cônjuge, do colega, dos amigos...
enfim, em sorrir para a realidade,
porque nos sabemos olhados com
carinho pelo nosso Pai-Deus . Não
precisamos de ser heróis, mas, ao
mesmo tempo - diria São João Paulo
II - podemos fazer mais.

Jesus compreende muito bem o nosso
medo e o de Simão Pedro e diz: “Não
tenhas medo”. Pouco antes, pode ler-
se no Evangelho de Lucas um detalhe
muito bonito sobre o estado de
ânimo do apóstolo: “o assombro que
os tinha invadido a ele e a todos os
que estavam com ele pela pesca que
tinham feito” (Lc 5, 9) incluindo
Tiago e João, os filhos de Zebedeu e
companheiros de Simão. É
consolador saber que os três
apóstolos mais próximos de Cristo,



quando foram chamados, sentiram
medo “eles estavam cheios de
assombro”, talvez pensando: “Não
pode ser, eu não sou um profeta, não
sou um santo”. Jesus diz a Simão:
“Não tenhas medo. De agora em
diante, serás pescador de
homens”(Lc 5, 10). Ou seja, a partir
de agora não só terás um trabalho,
mas ajudarás os outros através da
tua vida, do teu trabalho, da tua
presença. Mas devemos entender
bem este “de agora em diante”, que
não significa de uma vez por todas;
significa que cada vez que tivermos
medo, o Senhor nos dirá: “Não
tenhas medo, a partir de agora...
começa de novo”.

A festa litúrgica de S. Josemaria é a
26 de junho. Algumas semanas antes
de sua morte (nos finais de março
1975), São Josemaria celebrou o 50º
aniversário da sua ordenação
sacerdotal e fez uma reflexão
espontânea e improvisada da sua



vida: “Eu queria - disse ele - fazer um
balanço destes cinquenta anos e saiu-
me uma gargalhada. Ri-me de mim
mesmo e enchi-me de gratidão a
Nosso Senhor, porque foi Ele quem
fez tudo”.

Esta é a santidade a que somos
chamados. Não é a daqueles que
dizem “de agora em diante o meu
trabalho, as minhas relações, os
meus filhos serão como eu digo”, mas
a daqueles que percebem que no
final é sempre Deus quem faz tudo.
Ao contemplar a chamada dos
apóstolos no Evangelho, é bom
lembrar que Pedro, Tiago e João
cometeram depois muitos erros, mas
que Jesus continuou a chamá-los. A
chamada à santidade é diária, não é
de uma vez por todas, renova-se
todos os dias. Com exceção de Nossa
Senhora, não há nenhum santo que,
na terra, não tenho tido nenhuma
experiência do pecado, e o Senhor
não se afasta dos seus filhos por essa



razão, não se afasta da nossa casa,
porque estamos errados, mas sobe
cada dia ao nosso barco. Cabe-nos
recebê-lo, confiando na promessa de
uma vida cheia de frutos, de uma
vida plena.

E vale a pena tentar responder todos
os dias, como a Virgem: “Faça-se em
mim segundo a tua palavra” (Lc
1,38).

Carlo De Marchi

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/dar-mais-sem-
ser-herois/ (27/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/dar-mais-sem-ser-herois/
https://opusdei.org/pt-pt/article/dar-mais-sem-ser-herois/
https://opusdei.org/pt-pt/article/dar-mais-sem-ser-herois/

	Dar mais sem ser heróis

