
opusdei.org

«Dá-Lhe graças por
tudo, porque tudo é
bom»

Agradecer, perante o que é bom
e perante o que é mau, é saber-
se sempre querido por Deus:
obrigado por estares aqui ao
meu lado; obrigado porque isto
Te interessa.

01/07/2018

Acertar com a própria vida: dar com
o essencial, apreciar o que tem valor,
ver as coisas más a chegar, deixar
passar o irrelevante. «Se a riqueza é



um bem desejável na vida, haverá
maior riqueza do que a sabedoria,
que tudo realiza?» (Sb 8,5). A
sabedoria não tem preço: todos a
quereriam para si. É um saber que
não tem que ver com as letras, mas
com o sabor, com a capacidade de
perceber como sabe o bem. Expressa-
o de modo certeiro o termo sapientia,
tradução do grego sophia nos livros
sapienciais. No seu significado
original, sapientia denota bom gosto,
bom olfato. O sábio tem um paladar
para saborear o que é bom. Da nobis
recta sapere, pedimos a Deus, com
uma antiga oração[1]: faz com que 
saboreemos o bom.

A Escritura apresenta esta sabedoria
como um conhecimento natural, que
brota com facilidade: «veem-na com
facilidade os que a amam e os que a
procuram encontram-na. Adianta-se
a manifestar-se aos que a desejam.
Quem madruga por ela não se cansa,
pois encontra-a sentada à sua



porta» (Sb 6,12-14). No entanto, para
adquirir esta conaturalidade é
necessário procurá-la, desejá-la,
madrugar por ela. Com paciência,
com a insistência do salmo: «Oh,
Deus, Tu és o meu Deus, na alva te
procuro, / a minha alma tem sede de
Ti; / por Ti a minha carne desfalece, /
na terra deserta e seca, sem água» (Sl
63,2). E esta procura é a tarefa de
uma vida. Por isso, a sabedoria vai
chegando também com os anos. A
sabedoria, disse-o o Papa tantas
vezes, fazendo-se eco do Livro de Ben
Sirac (cf. Si 8,9), é o mais próprio dos
anciãos: eles são «a reserva de
sabedoria do nosso povo»[2]. É
verdade que a idade também pode
trazer consigo inconvenientes como
o enraizamento de alguns defeitos do
caráter, certa resistência a aceitar as
próprias limitações, ou dificuldades
para compreender os jovens. Mas,
acima de tudo isso, costuma brilhar a
capacidade de apreciar, de saborear
o verdadeiramente importante. E



isso é, no fim de contas, a verdadeira
sabedoria.

A este saber se referia S. Josemaria
numa ocasião, falando a um grupo
de fiéis da Obra: «Quando passarem
trinta anos, olhareis para trás e
ficareis pasmados. E não tereis senão
que acabar a vida a agradecer, a
agradecer…»[3] Com o passar dos
anos ficam, sobretudo, motivos de
agradecimento. Esbatem-se os
contornos agudos de problemas e
dificuldades que, quiçá no seu
momento nos agitaram fortemente, e
passa-se a vê-los com outros olhos,
até com certo humor. Adquire-se a
perspetiva para ver como Deus foi
levando cada um, como foi dando a
volta aos seus erros, como se serviu
dos seus esforços… Aqueles que
conviviam com o Beato Álvaro
recordam a frequência e a
simplicidade com que dizia: «graças
a Deus». Essa convicção de que não
se tem senão que agradecer, recolhe,



pois, um elemento essencial da
verdadeira sabedoria. A de que Deus
vai fazendo crescer na alma daqueles
que O procuram, e que podem dizer
mesmo antes de chegar à velhice:
«Tenho mais discernimento do que
os anciãos, porque guardo os Teus
mandatos» (Sl 119,100).

Tudo é bom

Dos apertos e angústias do seu
esconderijo no Consulado das
Honduras, S. Josemaria escrevia em
1937 aos fiéis da Obra que estavam
dispersos por Madrid: «Muito ânimo,
sim? Procurai que todos estejam
contentes: tudo é para bem: tudo é
bom»[4]. A mesma tónica tem outra
carta, escrita passado um mês, aos
que estavam em Valência: «Animai-
vos. Alegrai-vos, se, como é natural,
vos entristecestes. Tudo é para
bem»[5].

Todo é bom, tudo é para bem. Nestas
palavras transparecem dois textos da



Escritura. Por um lado, o crescendo
de alegria de Deus durante a criação,
que desemboca na conclusão de que
«tudo o que tinha feito (…) era muito
bom» (Gn 1,31). Por outro, aquela
máxima de S. Paulo ― «todas as
coisas cooperam para o bem dos que
amam a Deus» (Rm 8,28) ― que S.
Josemaria condensava numa
exclamação: «omnia in bonum!» Anos
antes, no Natal de 1931, essas duas
fibras da Escritura entreteciam-se
numa anotação que, mais tarde,
daria lugar a um ponto de Caminho.
Tudo é bom, tudo é para bem. O
reconhecimento pelas coisas boas e a
esperança de que Deus saberá tirar
um bem do que parece mau:

Habitua-te a elevar o coração a
Deus, em ação de graças, muitas
vezes ao dia. ― Porque te dá isto e
aquilo. ― Porque te desprezaram.
― Porque não tens o que necessitas
ou porque o tens. Porque fez tão
formosa a Sua Mãe, que é também



tua Mãe. ― Porque criou o Sol e a
Lua e aquele animal e aquela outra
planta. ―Porque fez aquele
homem eloquente e a ti te fez
difícil de palavra... Dá-Lhe graças
por tudo, porque tudo é bom[6].

Como se pode observar à primeira
vista, a sequência dos motivos de
agradecimento não segue uma
ordem particular: se tudo é bom, é-o
a primeira coisa que se nos
apresenta e a seguinte e a outra…
todas são motivo de agradecimento.
«Porque criou o Sol e a Lua e aquele
animal e aquela outra planta». Olha
para onde quiseres, parece dizer-nos
S. Josemaria: não encontrarás senão
motivos de agradecimento. Reflete-se
nestas linhas, enfim, uma admiração
que transborda diante da bondade
de Deus; um assombro que recorda o
cântico das criaturas de S. Francisco,
em que também tudo é motivo de
agradecimento: «Louvado sejas, meu
Senhor, pela irmã lua e pelas estrelas



(...). Louvado sejas, meu Senhor, pelo
irmão vento e pelo ar, e a nuvem e o
céu sereno, e em todo o tempo, para
todos eles, tuas criaturas, dás
sustento (...). Louvado sejas, meu
Senhor, por aqueles que perdoam
pelo teu amor»[7].

«Porque te dá isto e aquilo». Quantas
coisas nos dá Deus, e que facilmente
nos habituamos a elas ! A saúde, a
que se chamou «o silêncio dos
órgãos» é porventura um exemplo
paradigmático: costuma acontecer
que a damos por garantida até que o
corpo se começa a fazer notar e,
talvez, só então valorizamos, pela sua
ausência, o que tínhamos. O
agradecimento consiste aqui, em
parte, em adiantar-se; em afinar o
ouvido para perceber o silêncio, a
discrição com que Deus nos dá tantas
coisas. «As misericórdias de Deus
acompanham-nos todos os dias.
Basta ter o coração vigilante para as
poder perceber. Somos muito



propensos a notar apenas o cansaço
diário (…). Mas se abrirmos o nosso
coração, então, embora estejamos
submersos nele, podemos verificar
continuamente como Deus é bom
connosco; como pensa em nós
precisamente nas pequenas coisas,
ajudando-nos assim a alcançar as
grandes»[8].

Seria empequenecer este
agradecimento pensar que se trata
simplesmente da resposta a uma
dívida de gratidão. É muito mais:
precisamente porque consiste em 
saborear o bom, agradecer a Deus é
desfrutar com Ele das coisas boas que
nos dá, porque em companhia das
pessoas queridas sempre se desfruta
mais. Até o mais prosaico pode ser
então motivo para passar um bom
bocado; para não se tomar
demasiado a sério; para descobrir a
alegria de viver «no meio das
pequenas coisas da vida quotidiana,
como resposta ao afetuoso convite do



nosso Pai-Deus: «Filho, na medida
das tuas possibilidades trata-te bem
(…) Não te prives de passar um bom
dia» (Si 14,11.14). Quanta ternura
paterna se intui por trás destas
palavras!»[9]

Tudo é para bem

Lembrar-se de agradecer as coisas
boas que Deus nos dá é já em si
mesmo um desafio. Que dizer das
coisas menos agradáveis? «Porque te
desprezaram»: porque te trataram
com frieza, com indiferença; porque
te humilharam; porque não
valorizaram os teus esforços...
«Porque não tens o que necessitas ou
porque o tens». É no mínimo
surpreendente a tranquilidade com o
que ter e não ter aparecem aqui sob o
mesmo signo. Realmente é possível
agradecer a Deus a falta de saúde, de
trabalho, de tranquilidade? Dar
graças porque te falta tempo ―
quantas vezes isso nos faz sofrer;



porque te faltam ânimo, forças,
ideias; porque isto ou aquilo te saiu
mal… Pois sim: também então, nos
diz S. Josemaria, dá graças a Deus.

Esta atitude remete-nos para as
contradições por que passava S.
Josemaria quando escrevia essas
cartas a partir do Consulado das
Honduras, e ao contexto de
sofrimento de que surgiu a anotação
que está na origem deste ponto de 
Caminho[10]. O convite para 
agradecer o que é mau, que aparece
de um modo mais explícito umas
páginas adiante tem a sua origem
numa anotação de cinco dias antes:
«Paradoxos de uma pequena alma.
―Quando Jesus te enviar
acontecimentos a que o mundo
chama bons, chora no teu coração,
considerando a bondade d’Ele e tua a
malícia: quando Jesus te enviar
acontecimentos que o mundo
qualifica de maus, alegra-te no teu
coração, por Ele te dar sempre o que



convém, e então é o belo momento
de querer a Cruz»[11].

Apesar da sua proximidade no
tempo, esta consideração situa-se no
âmbito de outro capítulo de Caminho,
um dos dois que versam sobre
infância espiritual. Vem assim à luz
uma chave a partir da qual se pode
compreender o clima espiritual dessa
disposição de dar graças a Deus «por
tudo, porque tudo é bom». Se o
agradecimento é um sinal da
sabedoria que acompanha a idade e
a proximidade com Deus, surge
apenas onde há uma atitude de
«abandono esperançado»[12] nas
mãos de Deus; uma atitude que S.
Josemaria descobriu pela via da
infância espiritual: «Já presenciaste o
agradecimento das crianças? —
Imita-os dizendo, como eles, a Jesus,
diante do favorável e diante do
adverso: «Que bom que és! Que
bom!...»[13]



Agradecer o que é mau não é, à
partida, algo que surja
espontaneamente. De facto, ao
princípio pode mesmo parecer algo
teatral ou inclusive ingénuo, como se
negássemos a realidade, como se
procurássemos consolação… num
conto infantil. No entanto, agradecer
nessas situações não é deixar de ver,
mas ver mais além. Resistimos a
agradecer porque percebemos a
perda, a contrariedade, a rotura. O
nosso olhar está ainda muito pegado
à terra, como sucede à criança a
quem parece que o mundo se afunda
porque se estragou um brinquedo,
porque tropeçou, ou porque queria
continuar a brincar. Na altura, é um
pequeno drama, mas passado um
pouco de tempo de certeza que lhe
passa. «Na vida interior, convém-nos
a todos ser (…) como esses
pequerruchos, que parecem de
borracha, que até se divertem com os
seus trambolhões, porque se
levantam logo a seguir e continuam



nas suas correrias; e porque não lhes
falta ,quando é preciso ,o consolo dos
pais»[14].

O agradecimento de que nos fala S.
Josemaria não é uma espécie de
manto que cobre o desagradável,
como por artes mágicas, mas um
gesto pelo qual levantamos o olhar
para o nosso Pai Deus, que nos sorri.
Abre-se assim caminho à confiança,
um abandono que põe em segundo
plano a contrariedade, ainda que nos
continue a molestar. Agradecer
quando algo nos dói significa aceitar:
«A melhor maneira de expressar
gratidão a Deus e às pessoas é aceitar
tudo com alegria»[15]. Seguramente
a primeira coisa que sai não é um
grito de alegria; antes talvez o
contrário disso. Ainda assim, ainda
que a alma se rebele, agradecer:
«Senhor, não é possível… não pode
ser… mas obrigado»; aceitar: «eu
queria ter mais tempo, mais forças…
eu queria que esta pessoa me



tratasse melhor… eu queria não ter
esta dificuldade, este defeito. Mas Tu
sabes mais». Pediremos a Deus que
solucione as coisas como nos parece
que deveriam ser, mas com a
serenidade de que Ele sabe o que faz,
e de que retira bens de onde talvez
apenas vejamos males.

Agradecer o que é mau, sempre com
palavras da mesma época do
«obrigado por tudo», supõe
«acreditar como acreditam as
crianças, amar como amam as
crianças, abandonar-se como se
abandonam as crianças»[16]. Para
além da forma particular que esse
abandono tome na vida interior de
cada um, esta atitude delineia a
convicção de que, diante de Deus,
somos muito pequenos e que assim
são as nossas coisas. E, apesar disso,
a Deus interessam-Lhe e mais do que
a ninguém no mundo. Daí surge na
realidade o agradecimento de se
saber querido: obrigado por estares



aqui ao meu lado; obrigado porque
isto Te interessa. No meio de uma
aparente distância de Deus,
percebemos, então, a Sua
proximidade: contemplamo-Lo no
meio da vida corrente, porque os
problemas fazem parte da vida
habitual. A coberto da adversidade,
surge assim o motivo mais profundo
pelo qual agradecemos o bom e o
mau: obrigado, porque encontro o
Amor por todo o lado. O verdadeiro
motivo de ação de graças, a raiz
profunda da ação de graças, é que
Deus me ama, e que tudo na minha
vida são ocasiões de amar e de me
saber amado.

No sofrimento pelo que nos falta,
pela frieza, pelas carências, pelas
consequências dos nossos erros…
escondem-se, assim, oportunidades
para recordar, para nos despertar
para o Amor de Deus. Apercebemo-
nos de que, ainda que nos custe
renunciar a algo, ainda que nos custe



aceitar a dor ou a limitação, que é
isso nos tira, afinal de contas, se
temos o Amor de Deus? «Quem nos
afastará do amor de Cristo? A
tribulação, ou a angústia, ou a
perseguição, ou a fome, ou a nudez,
ou o perigo, ou a espada?» (Ro 8,35).

É possível, assim, dar «graças por
tudo, porque tudo é bom». A loucura
cristã de agradecer tudo tem a sua
origem na filiação divina. Quem se
apercebeu de que tem um Pai que o
ama não necessita, na realidade, de
mais nada. A um Pai bom, sobretudo,
agradece-se-lhe. É assim o amor de
Jesus pelo seu Pai: Jesus é todo Ele
agradecimento, porque recebeu tudo
do seu Pai. E ser cristão é entrar
nesse amor, nesse agradecimento:
Dou-Te graças, Pai, porque sempre
me escutas (cf. Jo 11,41-42).

Não te esqueças de agradecer

«Bendiz, minha alma, o Senhor, não
esqueças nenhum dos seus



benefícios» (Sl 103,2). Na Escritura,
Deus convida-nos com frequência a
recordar porque sabe que vivemos
habitualmente no esquecimento
como as crianças que andam com os
seus brinquedos e não se lembram
do pai. Deus sabe-o, e compreende-o.
Mas atrai-nos suavemente para os
seus braços, e sussurra-nos de mil
modos: recorda. Agradecer é
também, pois, uma questão de
memória. Por isso o Papa fala com
frequência de «memória
agradecida»[17].

A disposição para agradecer o que
nos contraria, assombrosa como
possa ser, facilita de facto lembrar-se
de dar graças a Deus perante as
coisas agradáveis. De resto, a vida de
cada dia oferece-nos muitas ocasiões
para fazer memória: deter-se um
instante a abençoar à mesa, a
agradecer que Deus nos dê algo para
levarmos à boca; dedicar um tempo
de ação de graças da Missa ou da



nossa oração pessoal a dar-Lhe
graças pelas coisas vulgares da vida,
para descobrir o que têm de
extraordinário: um trabalho, um
teto, pessoas que nos amam;
agradecer as alegrias dos outros; ver
um dom de Deus, e outro, e outro,
nas pessoas que nos prestam um
serviço... Também há momentos em
que a vida vem ao nosso encontro
com uma chispa de beleza: a luz de
um entardecer, uma atenção
inesperada para connosco, uma
surpresa agradável… São ocasiões
para ver, entre as fibras, por vezes
um pouco cinzentas, da vida diária, a
cor do Amor de Deus.

Desde muito cedo, as culturas do
mundo viram, no avanço do dia para
a noite, uma imagem da vida. A vida
é como um dia, e um dia é como a
vida. Por isso, se o agradecimento é
próprio da sabedoria de quem viveu
muito, que bom é acabar o dia a
agradecer. Ao deter-se na presença



de Deus a avaliar o dia, Deus 
agradecerá que lhe agradeçamos
tantas coisas, «etiam ignotis»[18]:
também as que desconhecemos; e,
inclusive, que Lhe peçamos perdão,
com confiança de filhos, por não ter
agradecido suficientemente.

[1] Oração «Veni Sancte Spiritus»,
recolhida no Missal Romano, Missa
votiva do Espírito Santo (A), oração
coleta.

[2] Francisco, Audiência, 4-III-2015.

[3] S. Josemaria, notas de uma
reunião familiar, 21-I-1955, citado em
Crónica, VII-55, p. 28 (AGP, biblioteca,
P01).

[4] S. Josemaria, Carta, 17-V-1937,
citada em Caminho, ed. crítico-
histórica, comentário ao n. 268.



[5] S. Josemaria, Carta, 15-VI-1937;
citada em Ibid.

[6] S. Josemaria, Caminho, n. 268. A
anotação original corresponde a 28
de dezembro de 1931.

[7] S. Francisco de Assis, Cântico das
criaturas, em Fonti Francescane, n.
263.

[8] Bento XVI, Homilia, 15-IV-2007.

[9] Francisco, Ex. Ap. Evangelii
gaudium, 24-XI-2013, n. 4.

[10] Cf. Caminho, edição crítico-
histórica, comentário aos nn. 267 e
268.

[11] Caminho, n. 873. A anotação
original é de 23 de dezembro de
1931.

[12] F. Ocáriz, Carta pastoral, 14-
II-2017, n. 8.



[13] Caminho, n. 894. O texto parte
também de uma anotação de 23 de
dezembro de 1931.

[14] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
146.

[15] Santa Teresa de Calcutá, Não há
maior amor, Livros do Brasil, Lisboa

[16] Santo Rosário, Ao leitor. Este
texto pertence ao manuscrito
original que S. Josemaria redigiu «de
uma penada» durante a novena à
Imaculada Conceição de 1931; cf.
Edição crítico-histórica, fac-símiles e
fotografias, n. 4.

[17] Cf. p. ex. Francisco, Evangelii
gaudium, n. 13; Homilia, 18-VI-2017;
Homilia, 12-XII-2017.

[18] S. Josemaria, “En las manos de
Dios” (2-X-1971), En diálogo con el
Señor, edición crítico-histórica, Rialp,
2017, p. 307.



Carlos Ayxelà

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/da-lhe-gracas-
por-tudo-porque-tudo-e-bom/

(12/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/da-lhe-gracas-por-tudo-porque-tudo-e-bom/
https://opusdei.org/pt-pt/article/da-lhe-gracas-por-tudo-porque-tudo-e-bom/
https://opusdei.org/pt-pt/article/da-lhe-gracas-por-tudo-porque-tudo-e-bom/

	«Dá-Lhe graças por tudo, porque tudo é bom»

