
opusdei.org

Cardeal Tolentino:
"Alguém meteu na
mão do meu Pai o
Caminho" (vídeo e
áudio)

"Uma das mais belas memórias
que tenho é de ver o meu Pai,
recolhido, no seu quarto, a
rezar, a ler o Evangelho e os
conselhos escritos de S.
Josemaria neste livro. E fazia
isto dia após dia", afirmou
também o cardeal português na
apresentação de "Caminho".



02/04/2022

Aqui pode ouvir a intervenção do
Cardeal Tolentino Mendonça:

Ver o texto completo da intervenção
do Cardeal Tolentino de Mendonça

O cardeal português D. José Tolentino
de Mendonça disse esta quinta-feira
que o ‘Caminho’, de São Josemaria
Escrivá, fundador do Opus Dei, é um
livro que continua a falar aos
leitores, quase 80 anos depois de ter
sido escrito.

Em declarações aos jornalistas, na
sessão de apresentação da 24ª edição
da obra, em Portugal, o arquivista e
bibliotecário da Santa Sé afirmou
que esta publicação é um livro



“clássico” da espiritualidade cristã
moderna, mantendo atualidade para
os leitores contemporâneos, “cristãos
ou não”, em diversos âmbitos.

“Clássico é aquele livro que ainda
não nos disse tudo o que tem para
dizer”, precisou.

O cardeal madeirense elogiou o
carisma próprio do Opus Dei, com
“uma espiritualidade muito viva,
muito marcante”, destacando o
“grande testemunho” que homens e
mulheres de vários países dão ao
“encontrar Cristo na vida
profissional, com uma
espiritualidade ligada à vida dos
leigos, do mundo”

A nova edição foi apresentada na
Universidade Católica Portuguesa
(UCP) por D. José Tolentino
Mendonça e pela atriz Sofia Alves, a
qual disse à Agência ECCLESIA que
encontrou no livro de São Josemaria
Escrivá ensinamentos e reflexões que



fazem parte do seu quotidiano e
ajudam a criar “um caminho muito
mais seguro”.

O vigário regional de Portugal do
Opus Dei, monsenhor José Rafael
Espírito Santo, falou à Agência
ECCLESIA sobre “um livro que
interpela todas as pessoas, porque é
fruto de uma vida experimentada,
vida de fé”.

O responsável destaca a proposta
espiritual de “santificação na vida
corrente”, para todas as pessoas,
desafiadas a fazer “todo o bem que
puderem, contando sempre com
Deus”.

“O Caminho é um livro que espelha
essa mensagem, interpelando ao
diálogo com Deus”, sublinhou.

O sacerdote relatou que recebeu a
obra há 50 anos, como oferta dos
seus pais, com uma dedicatória:



“Para que o Caminho te ajude a
encontrar o teu caminho”.

“E ajudou mesmo”, concluiu.

Maria Cardoso, numerária auxiliar
do Opus Dei, de 24 anos, destacou,
por sua vez, a proposta de
santificação “no quotidiano”.

“É muito inspirador para qualquer
jovem”, com reflexões que “ajudam a
estar em ligação com Deus” e a
refletir sobre a missão de cada um,
acrescentou.

Pode adquirir "Caminho" online na 
página de editora Lucerna. Também
é possível comprar nas livrarias 
FNAC, Bertrand e Almedina.

Caminho, fruto do trabalho
sacerdotal que S. Josemaria Escrivá
tinha iniciado em 1925, aparece pela

https://lucernaonline.pt/livro/caminho/
https://www.fnac.pt/Caminho-ESCRIVA-JOSEMARIA/a9717685?Origin=fnac_google
https://www.bertrand.pt/livro/caminho-josemaria-escriva/26671323
https://www.almedina.net/caminho-1645788122.html?gclid=CjwKCAjw8sCRBhA6EiwA6_IF4enOGWBys5uqAlXZM9LmouAyhKI9rZ8HVa5ASB0aQI6vkLsg-qY4oRoCzCcQAvD_BwE


primeira vez em 1934 (em Cuenca,
Espanha) com o título de
"Consideraciones Espirituales". Na
edição seguinte – realizada em
Valência em1939 –, o livro,
notavelmente ampliado, recebe já o
seu título definitivo. Desde então
difundiu-se com um ritmo contínuo e
progressivo. Atualmente,
publicaram-se de Caminho cerca de
4.500.000 exemplares em 43 idiomas.

Caminho tem um estilo direto, de
diálogo sereno, em que o leitor se
encontra frente às exigências divinas
num ambiente de confiança e
amizade. Quando se publicou em
Itália, L'Osservatore Romano
comentou: «S. Josemaria escreveu
mais que uma obra mestra, escreveu
inspirando-se diretamente no
coração, e ao coração chegam
diretamente, um a um, os parágrafos
que formam Caminho».



Ver o texto completo do Cardeal
Tolentino de Mendonça

«CAMINHO», SÃO JOSEMARIA
ESCRIVÁ

Partilho, há anos, com São Josemaria
Escrivá um afeto do qual ele tem sido
também para mim um mestre: o
afeto pela figura do burro. Esse que
nos seus Ensaios, Michel de
Montaigne chamava «animal
contemplativo» e em quem Meister
Eckhart via uma privilegiada
vizinhança com os «pobres de
espírito», de evangélica memória, foi,
como é sabido, estimadíssimo por
São Josemaria, como exemplo para a
vida espiritual. No Caminho, ele
dedica ao burro dois ensinamentos
particularmente tocantes: O número
606: «Olha como é humilde o nosso
Jesus: um burrico foi o seu trono em
Jerusalém!...» e, mais extenso, o
número 998, quase a encerrar o
volume: «Bendita perseverança a do



burrico de nora! – Sempre ao mesmo
passo. Sempre as mesmas voltas. –
Um dia e outro; todos iguais. Sem
isso, não haveria maturidade nos
frutos, nem louçania na horta, nem o
jardim teria aromas». São palavras
consoladoras sempre, mas em
especial naqueles momentos da
nossa vida em que nós próprios nos
sentimos «ut iumentum», «como
um jumento».

Nesta assembleia não falta quem
tenha deste precioso texto de
espiritualidade cristã que hoje
apresentamos um conhecimento,
uma familiaridade maturada e
uma competência de análise bem
superior a quanto eu possa dizer. E
que, mesmo assim, tenham tido a
benevolência de me convidar para
tomar a palavra neste contexto,
faz-me repetir interiormente a
oração que São Josemaria
recomenda noutra obra sua, Forja:



«Fizeste de mim o teu burro: não me
largues».

Feita esta ressalva, queria agradecer
o convite para estar nesta sessão e
deixar aqui uma saudação muito
cordial à Reitora da UCP, cujo espaço
nos acolhe; ao vigário regional do
Opus Dei, Mons.Mons. José Rafael
Espírito Santo, e na sua pessoa a
quantos organizam e participam
deste encontro; à atriz Sofia Alves,
grato pelo seu tocante testemunho; e
à Editorial Lucerna, a quem
apresento os parabéns por esta
edição, em tradução de Manuel Rosas
da Silva, deste clássico moderno da
vida cristã, dado à estampa pela
primeira vez em Valência, em 1939.

Na minha intervenção, gostaria de
me deter muito despretensiosamente
sobre cinco pontos. O primeiro
prende-se com a génese da obra. Diz
muito sobre o que foi o século XX,
que algumas das obras filosóficas ou



de espiritualidade mais marcantes
tenham sido produzidas não numa
situação descontraída, que nós
pensaríamos indispensável ao
desenvolvimento da vida do espírito,
mas, pelo contrário, tenham brotado
em condições extremas, de
sofrimento, de dura perseguição, de
escassez e de perigo. Não podemos
esquecer aquilo que São João Paulo II
rebateu com tanta verdade: o século
XX foi um século de martírio. «No
século XX, talvez ainda mais do que
no primeiro período do cristianismo,
muitíssimos foram os que
testemunharam a fé com sofrimentos
não raro heroicos» (Homilia, 07 de
Maio 2000). E assim foi em geral,
para a atividade espiritual que é o
pensamento e a escrita. Penso em
alguns dos textos marcantes do
século XX: «A Estrela da redenção», a
obra-prima de Franz Rosenzweig,
escrita em cartões postais nas
impiedosas trincheiras da Primeira
Guerra Mundial, que o filósofo



conseguia desse modo expedir à
mãe. «A Espera de Deus»,
considerada uma súmula do
pensamento de Simone Weil. A obra
não foi organizada por Simone, mas
pelo padre dominicano Joseph-Marie
Perrin, sete anos passados da morte
da autora. Nesse volume que se
tornou emblemático, ele reúne
alguns ensaios dispersos de Simone e
seis longas cartas que esta lhe
escreveu, nos primeiros meses de
1942, desde Marselha, pouco antes de
partir para o exílio. De facto, a 14 de
Maio ela embarcaria para
Casablanca, onde esteve com outros
900 passageiros, num campo de
refugiados à espera de partir para a
América. Tal aconteceria a 7 de
Junho, a bordo do transatlântico
português Serpa Pinto, que nesses
anos ficou conhecido como “o navio
do destino”, pois funcionava como a
derradeira ponte de esperança para
os milhares de perseguidos que
tinham de deixar a Europa. É esta a



história de «A Espera de Deus».
Pensamos ainda no «Diário» de Etty
Hillesum, que reúne as anotações do
seu processo espiritual no campo de
concentração de Westerbork, no
norte da Holanda, onde esteve como
enfermeira voluntária e depois como
prisioneira, antes de ter sido
transferida para Auschwitz, em
Novembro de 1943. De facto, tantos
são os livros do século XX nascidos
assim: como uma grande esperança
forjada na fornalha de uma imensa
dor. O «Caminho» compartilha uma
génese equivalente. O livro foi
escrito em plena guerra civil
espanhola, e São Josemaria vivia
primeiro como refugiado no
Consulado das Honduras, evadindo-
se depois através dos Pirenéus para
fora da zona dominada pelos
republicanos. O livro seria concluído
em Burgos, mas nas condições mais
do que precárias oferecidas por
pensões modestas e de quartos
alugados: a Pensão na Rua de Santa



Clara, o Hotel Sabadell e outra
Pensão na Rua de Concepción, 9. As
fichas com os textos de o «Caminho»
eram ordenadas em cima das camas
de São José Maria e dos seus
companheiros. O santo terá então
confidenciado que o seu sonho era
poder «dispor de uma mesa tão
grande como três camas». Mas não
teve então essa mesa. A 28 de Março
de 1939, por exemplo, regressaria a
Madrid, levando consigo o
manuscrito de «Caminho», numa
viagem feita num camião. Penso que
é útil recordar esta história, porque
lembrar as condições de produção
destes textos ajuda-nos a interpretá-
los e porventura a amá-los melhor.
Todos estes livros, e também o
«Caminho», têm aquilo que
poderíamos chamar um estilo
radical. Radical não no sentido de
fanático ou caprichosamente
intransigente. Radical no sentido que
tudo aquilo que vem dito ao leitor foi



antes vivido, foi tocado com a mão,
provado a fogo.

O segundo ponto prende-se com o
processo de redação do volume, que
evidencia desde logo uma firme
intenção pastoral. De facto, quem lê o
«Caminho» apercebe-se
imediatamente que ele está
estruturado como um conjunto de
conselhos dirigidos a um «tu», que
está sempre presente. Isso mesmo é
assegurado no prólogo programático
que abre o volume e que lhe dá o
tom: «Lê devagar estes conselhos.
Medita pausadamente nestas
considerações. São coisas que te digo
ao ouvido, em confidência de amigo,
de irmão, de pai. E estas confidências
são ouvidas por Deus. Não te
contarei nada de novo. Vou reavivar
as tuas recordações, para que se
eleve algum pensamento que te fira,
e assim melhores a tua vida e entres
por caminhos de oração e de Amor. E
acabes por ser alma de critério». Os



textos autorrepresentam-se, assim,
como conselhos afetuosos, coisas
segredadas ao ouvido, confidências
que reavivam recordações, mas com
uma finalidade pastoral definida: o
bem e a maturação cristã deste leitor
em relação ao qual o autor se
apresenta como amigo, irmão e pai.
Ora, a própria história da redação do
volume é muito significativa. Os 999
conselhos que compõem a atual
versão desta obra não foram escritos
de um jato, mas por etapas, num
processo que poderíamos definir de
sedimentação progressiva. A atual
versão é aquela de 1939, mas o seu
começo data mais rigorosamente de
1932, com os cadernos de anotações
pessoais, que não sendo
propriamente um diário estavam
recheados de apontamentos do
quotidiano apostólico que constituiu
o húmus de tudo. «No começo tudo
estava nos cadernos», como escreve
Pedro Rodríguez na detalhada edição
comentada do «Caminho». Surgiram



depois os fascículos datilografados
«numa máquina de má qualidade» e
dos quais se fizeram cópias
mimeografadas. O primeiro continha
246 considerações numeradas e tinha
por título «Considerações
espirituais». Em 1933 surge um outro
fascículo com 87 novas
considerações. Em 1934 estes
fascículos meio improvisados são
vertidos em letra de forma num
volume editado na antiga tipografia
do Seminário de Cuenca. O número
de considerações torna aí a crescer.
Outras se juntarão em seguida no
período que São José Maria viveu
como refugiado no Consulado das
Honduras, onde se chega ao número
de 550 fichas. Muitas delas são
extratos de cartas, homilias,
encontros e situações primeiro
partilhadas em missão apostólica
com os universitários que
acompanhava espiritualmente, o que
confere à nossa obra um forte cunho
existencial que nos dá a impressão



que a vida está a ser lida por dentro.
E efetivamente está. Depois vem a
estação de Burgos e o plano de
chegar às 999 considerações, uma
cifra que é todo um jogo teológico em
torno ao número três, o número da
Trindade Divina. Este processo
editorial paciente, gradual, ao ritmo
da história, acompanhando a ação de
um pastor, tentando continuamente
captar a vontade de Deus e as Suas
luzes, recolhendo não raro da oração
e da experiência apostólica citação
direta descreve bem a natureza desta
obra e explica também o impacto
vivo, o colorido realista e
espiritualmente eficaz que ela tem
no leitor, chamado aqui a ser, ou
melhor, a tornar-se «alma de
critério».

O terceiro aspeto que gostaria de
salientar tem a ver com a forma
literária. Esta assembleia de leitores
ou re-leitores do «Caminho» sabe que
o fio da obra não é sistemático, que



não nos faz explorar propriamente
uma sequência, um plano. Dispõe,
sim, os assuntos diferentes do
crescimento espiritual numa
linguagem franca, existencial,
inequívoca e prática, pois pretende
ser uma ajuda à maturação interior.
A escrita tem um carater
fragmentário próprio dos aforismas,
das máximas, das pequenas orações,
dos ditos, dos apontamentos
testemunhais, dos apotegmas. Mas
entenda-se bem: fragmentário não
quer dizer lacónico, flutuante ou sem
norte, como se fossem apenas ociosas
peças soltas. «Para que quero eu as
peças soltas de um relógio, mesmo
que sejam primorosas, se me não
dizem as horas?» - escreve São
Josemaria. E, de facto, o objetivo do
«Caminho» é dizer as horas sempre
que nos sentimos «um relógio
desarranjado». Por exemplo, o
conhecido tópico do «minuto
heroico» fala de um ato ascético, de
«uma mortificação que fortalece a



vontade», mas ao mesmo tempo
prepara-nos para realizar um ato
profundamente teológico, porque o
que está verdadeiramente em causa
na gestão que fazemos do tempo é o
confronto da nossa liberdade com o
juízo último de Deus, nossa hora
derradeira. «Então, o homem
pecador tem a sua hora? – Sim... E
Deus, a sua eternidade!» - escreve o
autor. É porque o tempo, cada
parcela do tempo, cada unidade
mínima do tempo será julgada pela
eternidade, que temos de vivê-lo
bem.

O «Caminho» é um livro de
fragmentos. O fragmento tem uma
longa história na literatura (Novalis),
na filosofia (de Heraclito e
Anaximandro a Pascal e Cioran), na
espiritualidade (dos Padres do
Deserto a místicos como Angelus
Silesius e o Tomas Kempis da
Imitação de Cristo). Como explica
Roland Barthes no seu «Fragmentos



de um discurso amoroso» o
fragmento documenta dois
movimentos interiores: por um lado,
dá-nos a consciência do indizível da
experiência do amor, por outro, a
impossibilidade de não dizer. Com
mais razão tal se aplica ao amor a
Deus. É verdade que o fragmento
deixa sempre tanto por dizer, mas
em São Josemaria ele pretende
sobretudo ativar uma moção
interior, uma conversa, um
itinerário. Como o título «Caminho»
indica pretende-se construir um
itinerário prático que conduza a
nossa existência a Jesus. «Que
procures Cristo. Que encontres
Cristo. Que ames Cristo. – São três
etapas claríssimas» - diz São
Josemaria. É verdade que a estrutura
em fragmentos (ou conselhos ou
pensamentos, como lhe chamemos
nós) permite uma extraordinária
amplidão temática. E isso constata-se
à saciedade nesta obra que é uma
iniciação à vida ascética, mas



também uma mistagogia, também
um devocionário, também uma
explanação sobre as virtudes,
também um tratado sobre a oração,
também uma introdução à liturgia,
também uma meditação sobre a
infância espiritual, também um filial
e emocionado tributo a Nossa
Senhora, também uma catequese
sobre o chamamento, também um
exame de consciência, também um
curso de direção espiritual, também
uma proposta missionária de
apostolado. Mas a obra, bem como a
vida de São Josemaria parte desse
desejo de nos focar num centro
sapiencial bem marcado. O Papa
Francisco recordou-o quando
anunciou a beatificação do então
Servo de Deus Álvaro del Portillo.
Com São Josemaria Escrivá, refere o
Papa Francisco, «aprendeu a
enamorar-se de Cristo sempre mais
em cada dia. Sim, enamorar-se de
Cristo. Este é o caminho de santidade
que deve percorrer todo o



cristão» (Junho, 2014). É essa
experiência que faz o leitor.

O quarto ponto prende-se com os
destinatários desta obra. E queria
aqui citar uma passagem de uma
entrevista do seu autor ao jornal
francês Figaro. Declara São
Josemaria: «Não é um livro somente
para os sócios do Opus Dei; é para
todos, mesmo para os não cristãos».
E lembrava então que «entre as
pessoas que o traduziram por
iniciativa própria, há ortodoxos,
protestantes e não cristãos». Parece-
me um aspeto mais denso do que
possamos supor esta capacidade de
falar aos de dentro e aos de fora,
transversalmente, esta competência
para tocar a todos. É um tópico sobre
o qual muito se poderia discorrer.
Fico-me apenas pelo seguinte
elemento: nós intelectualizamos
demasiado a fé. Construímos muitas
vezes admiráveis castelos de
abstrações. Não é por acaso que a



teologia dos últimos séculos tenha
ocupado tanto espaço a debater as
questões levantadas pelo iluminismo;
preocupando-se mais com a
credibilidade racional da experiência
da fé do que com a sua credibilidade
existencial, antropológica e afetiva.
Deixámos muitas vezes para trás o
ser humano concreto. Esquecemos o
que significa ser mestres de
humanidade, ser sal da terra, ser luz
do mundo. Quem escreveu este livro
sabe o que é um ser humano, o
paradoxo e a sede que o habitam.
Conhece o humano, o demasiado
humano e, ao mesmo tempo, o
milagre que Deus pode realizar com
a nossa humanidade. E sabe que a
alavanca é a confiança, esse outro
nome para dizer a Fé: «Confia
sempre no teu Deus - Ele não perde
batalhas».

Percebe-se que aquilo que São
Josemaria afirma a propósito do
«Caminho» é para levar a sério.



Segundo ele, «este livro só seria útil
para quem quisesse ter vida
interior». «Recolhe-te. – Procura
Deus em ti e escuta-O», diz a dada
altura. Sim, o «Caminho» não é uma
vitrine de curiosidades, ou uma
oficina de tiques beatos, ou uma
cantilena de esconde-esconde. E o
leitor não vem ao engano, pois é bem
prevenido: «Santarrão está para
santo como beato para piedoso: é a
sua caricatura... Não pensemos que
vale alguma coisa a nossa aparente
virtude de santos, se não estiver
unida às comuns virtudes de
cristãos». Aqui não se especula, nem
se exibe. Escolhe-se antes ativar e
por em prática, com um realismo
espiritual que não suporta o mortiço,
o complacente, o faz de conta.
«Dizes-me que sim, que queres. –
Está bem. Mas queres como um
avaro quer ao seu ouro, como uma
mãe quer ao seu filho, como um
ambicioso quer às honras, ou como
um pobrezito sensual ao seu prazer?



– Não? – Então, não queres». Veja-se
nesta linha a forma como os
capítulos sobre a humildade ou sobre
a pobreza são serrotes que serram
em nós o politicamente correto ou o
postiço. Sobre a pobreza esclarece-se:
«Não amas a pobreza se não amas o
que a pobreza traz consigo». E sobre
a humildade não se discorre
teoricamente, prazenteiramente:
verga-se o leitor a humilha-se. Não
há outra forma de perceber o que a
humildade é. Palavras fora de coro?
Palavras loucas? Sim, certamente.
Mas palavras que nos desnudam sem
concessões; palavras que nos expõem
na verdade, mas na verdade de Deus,
de quem somos filhos amados;
palavras que nos mergulham
intensamente na escuta do
Evangelho, nos ensopam de
Evangelho; palavras que não são
apenas vento, mas são como dizia
São Josemaria «gaitas», «gaiticas»,
pois soltam o som: o som
inconfundível do amor. A última



frase de o «Caminho» é justamente:
«Enamora-te, e não O deixarás». Lê
bem o «Caminho» quem se enamorar
de Cristo.

E, para concluir, um quinto ponto
mais pessoal. Para um bibliotecário
de missão como eu sou, o «Caminho»
tem ensinamentos importantes. Diz
por exemplo: «A leitura tem feito
muito santos». É verdade. E sabemos
que há maneiras diferentes de amar
um livro e até de o abrir, de o
compreender. Podemos amá-lo
diretamente, por ele mesmo. Ou
podemos descobrir a sua
importância por entreposta pessoa,
por aquilo que vimos acontecer na
vida dos seus leitores. Queria dizer-
vos que comigo aconteceu uma graça
assim.

Apesar de São Josemaria dar este
conselho muito santo, «Acostuma-te
a dizer que não», quando o Pedro Gil
telefonou para Roma a convidar-me



para esta sessão eu disse que sim. E
disse que sim, confesso, porque a
primeira imagem que me veio ao
pensamento, na verdade que o
inundou, foi a do meu pai. Era um
homem do mar, leu poucos livros,
mas os que leu leu-os bem. Lembro-
me na história da vida cristã do meu
pai a revolução que foi a
participação nos Cursilhos de
Cristandade. A partir daí ele viveu
efetivamente transformado pelo
encontro com Cristo. Não sei nesse
contexto quem ou porquê lhe meteu
na mão uma edição do «Caminho».
Mas isso aconteceu. E ele passou a lê-
lo todos os dias da sua vida, tinha-o
em casa sempre na mesa de
cabeceira, levou-o consigo sempre
que acontecia uma hospitalização,
mesmo que por poucos dias,
conservava-o sempre perto de si.
Uma das mais belas memórias que
tenho é de ver o meu pai recolhido
no seu quarto a rezar, a ler o
Evangelho e os conselhos escritos por



São Josemaria neste livro. Dia após
dia. Numa fidelidade quotidiana,
repetida, como se nada fosse. «A
leitura tem feito muito santos». É
verdade. E neste «santo da porta ao
lado», que na minha vida foi o meu
pai, sem nenhum alarde, sem nunca
termos falado disso, o «Caminho»
teve um impacto estrondoso. Por
isso, é também em nome dele, em
nome do meu pai, que vim festejar
este livro. E hoje dizer obrigado.

Card. José Tolentino de Mendonça

Fonte: Agência Ecclesia

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/d-tolentino-

nao-sei-quem-ou-porque-alguem-meteu-
na-mao-do-meu-pai-uma-edicao-do-

caminho/ (29/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/d-tolentino-nao-sei-quem-ou-porque-alguem-meteu-na-mao-do-meu-pai-uma-edicao-do-caminho/
https://opusdei.org/pt-pt/article/d-tolentino-nao-sei-quem-ou-porque-alguem-meteu-na-mao-do-meu-pai-uma-edicao-do-caminho/
https://opusdei.org/pt-pt/article/d-tolentino-nao-sei-quem-ou-porque-alguem-meteu-na-mao-do-meu-pai-uma-edicao-do-caminho/
https://opusdei.org/pt-pt/article/d-tolentino-nao-sei-quem-ou-porque-alguem-meteu-na-mao-do-meu-pai-uma-edicao-do-caminho/
https://opusdei.org/pt-pt/article/d-tolentino-nao-sei-quem-ou-porque-alguem-meteu-na-mao-do-meu-pai-uma-edicao-do-caminho/

	Cardeal Tolentino: "Alguém meteu na mão do meu Pai o Caminho" (vídeo e áudio)

