
opusdei.org

Cultivar a
interioridade na era
digital

Chamadas, mensagens, tweets,
alertas... telefones e
computadores alteraram o
nosso acesso á realidade. Como
conseguir que sejam uma ajuda
para a nossa vida normal ao
serviço de Deus e dos outros?

07/06/2014

Ver os outros artigos de série
“Tecnologias digitais e vida cristã”

https://opusdei.org/pt-pt/article/tecnologias-digitais-e-vida-crista/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tecnologias-digitais-e-vida-crista/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tecnologias-digitais-e-vida-crista/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tecnologias-digitais-e-vida-crista/


As novas tecnologias aumentaram o
volume de informação que
recebemos em cada instante e talvez
hoje já não nos surpreenda que nos
cheguem em tempo real notícias de
sítios longínquos. Estar informado e
ter dados do que acontece é cada vez
mais fácil. Surgem, no entanto, novos
reptos, e em particular este: como
gerir os recursos informáticos?

O aumento da informação disponível
impõe a cada um de nós a
necessidade de cultivar uma atitude
reflexiva, o que quer dizer, ter a
capacidade de discernir os dados que
são valiosos, daqueles que o não são.
Por vezes é complicado, pois «a
velocidade da informação supera a
nossa capacidade de reflexão e
discernimento, e não permite uma
expressão equilibrada e correta de si
mesmo»[1]. Se ao que se referiu se
juntar que as tecnologias de



informação nos oferecem uma
grande quantidade de estímulos que
reclamam a nossa atenção
(mensagens de texto, imagens,
música), é evidente o risco de nos
acostumarmos a responder-lhes
imediatamente, sem ter em conta a
atividade que estávamos a realizar
nesse momento.

O silêncio faz parte do processo
comunicativo, porque facilita
momentos de reflexão que
permitirão assimilar aquilo que se
capta e dar uma resposta adequada
ao interlocutor: «Escutamos e
conhecemo-nos melhor a nós
mesmos; nasce e aprofunda-se o
pensamento, compreendemos com
maior clareza o que queremos dizer
ou o que esperamos do outro;
escolhemos como expressar-nos»[2].

Na vida cristã, o silêncio tem um
papel importantíssimo, pois é
condição para cultivar uma



interioridade que permite ouvir a
voz do Espírito Santo e secundar as
suas moções. São Josemaria
relacionava o silêncio, a fecundidade
e a eficácia[3], e o Papa Francisco
pediu orações «para que os homens e
mulheres do nosso tempo, tantas
vezes mergulhados num ritmo
frenético de vida, , redescubram o
valor do silêncio e saibam escutar
Deus e os irmãos»[4]. Como conseguir
esta interioridade, num ambiente
marcado pelas novas tecnologias?

A virtude da temperança,
uma aliada

São Josemaria indica uma
experiência com a qual é fácil
identificar-se: «“Os assuntos
fervilham-me na cabeça nos
momentos mais inoportunos...”,
dizes. Por isso te recomendei que
procurasses conseguir uns tempos de
silêncio interior... e a guarda dos
sentidos externos e internos»[5]. Para



conseguir um recolhimento que leve
a envolver as potências na tarefa que
realizamos, e assim poder santificá-
la, é preciso exercitar-se na guarda
dos sentidos. E isto aplica-se de modo
especial ao uso dos recursos
informáticos, que ‒ como todos os
bens materiais ‒ se devem empregar
com moderação.

A virtude da temperança é uma
aliada para conservar a liberdade
interior ao movimentar-se pelos
ambientes digitais. «Temperança é
senhorio»[6], porque ordena as nossas
inclinações para o bem no uso dos
instrumentos com que contamos.
Leva a agir de maneira que se
empreguem retamente as coisas,
porque se lhes dá o seu justo valor,
de acordo com a dignidade de filhos
de Deus.

Se quisermos acertar na escolha de
aparelhos eletrónicos, na contratação
de serviços, ou, mesmo, ao utilizar



um recurso informático gratuito, é
lógico que consideremos o seu
atrativo ou utilidade, mas também
verificar se corresponde a um estilo
temperado de viver: isto leva-me a
aproveitar mais o tempo, ou vai-me
causar distrações inoportunas? As
funcionalidades adicionais justificam
uma nova compra, ou é possível
continuar a utilizar o aparelho que já
possuo?

O ideal da santidade implica ir mais
além do que é meramente lícito ‒ se
se pode… ‒ para perguntar-se: isto,
aproximar-me-á mais de Deus? Dá
muita luz aquela resposta de São
Paulo aos de Corinto: «Tudo me é
lícito». Mas nem tudo me convém.
«Tudo me é lícito». Mas não me
deixarei dominar por nada[7]. Esta
afirmação de autodomínio do
Apóstolo tem nova atualidade,
quando consideramos alguns
produtos ou serviços informáticos
que, ao procurar uma recompensa



imediata ou relativamente rápida,
estimulam a repetição. Saber pôr um
limite ao seu uso evitará fenómenos
como a ansiedade ou, em casos
extremos, uma espécie de
dependência. Pode servir-nos neste
campo aquele breve conselho:
«Acostuma-te a dizer que não»[8],
atrás do qual se encontra uma
chamada a lutar com sentido
positivo, como o próprio São
Josemaria explicava: «Porque desta
vitória interna sai a paz para o nosso
coração, e a paz que levamos para os
nossos lares – cada um, ao seu – e a
paz que levamos à sociedade e ao
mundo inteiro»[9].

O uso das novas tecnologias
dependerá das circunstâncias e
necessidades próprias. Por isso, neste
âmbito cada um ‒ ajudado pelo
conselho dos outros ‒ deve encontrar
a sua medida. Deve-se sempre
perguntar se o uso é moderado. As
mensagens, por exemplo, podem ser



úteis para manifestar proximidade a
um amigo, mas se fossem tão
numerosas que implicassem
interrupções contínuas no trabalho
ou no estudo, é porque,
provavelmente, estaríamos a cair na
banalidade e na perda de tempo.
Neste caso, o autodomínio ajudar-
nos-á a vencer a impaciência e a
deixar a resposta para mais tarde, de
modo que possamos ocupar-nos de
uma atividade que exigia
concentração, ou, simplesmente,
prestar atenção a uma pessoa com
quem estávamos a conversar.

Certas atitudes ajudam a viver a
temperança neste âmbito. Por
exemplo, conectar o acesso às redes a
partir de uma hora determinada,
fixar um número de vezes por dia
para olhar para a conta de uma rede
social ou para ver o correio
eletrónico, desligar os dispositivos à
noite, evitar o seu uso durante as
refeições e nos momentos de maior



recolhimento, como são os dias
dedicados a um retiro espiritual. A 
internet pode consultar-se em
momentos e locais apropriados, de
modo a não se colocar numa situação
de navegar pela internet sem um
objetivo concreto, com o risco de
deparar com conteúdos que
contradizem uma postura cristã da
vida ou, pelo menos, perder o tempo
com trivialidades.

O convencimento de que as nossas
aspirações mais elevadas estão para
além das satisfações rápidas que nos
poderia dar um click, dá sentido ao
esforço por viver a temperança.
Através desta virtude, forja-se uma
personalidade sólida e «A vida ganha
então as perspetivas que a
intemperança esbate; ficamos em
condições de nos preocuparmos com
os outros, de compartilhar com todos
o que nos pertence, de nos
dedicarmos a tarefas grandes[10].



O valor do estudo

O hábito do estudo, que ordena o
desejo de chegar a metas nobres,
costuma relacionar-se com a
temperança. São Tomás carateriza a
virtude da studiositas como um
«certo entusiasmante interesse por
adquirir o conhecimento das
coisas»[11], que implica a superação
da comodidade e da preguiça.
Quanto mais intensamente a mente
se aplicar em algo pelo facto de o ter
conhecido, tanto mais se desenvolve
regularmente o seu desejo de
aprender e de saber.

O desejo de saber é enriquecedor
quando se põe ao serviço dos outros
e contribui para fomentar um reto
amor ao mundo, que nos impulsiona
a seguir a evolução das realidades
culturais e sociais em que nos
movemos e que queremos levar para
Deus. Mas isto é diferente de viver
para o exterior, dominado por uma



curiosidade que se manifestaria, por
exemplo, na ânsia de estar
informados de tudo ou de não querer
perder nada. Essa atitude
desordenada acabaria por conduzir à
superficialidade, à dispersão
inteletual, à dificuldade para cultivar
o convívio com Deus, à perda do
interesse apostólico.

As novas tecnologias, ao ampliarem
as fontes de informação disponíveis,
são uma ajuda valiosa no estudo de
assuntos tão variados como um
projeto académico de investigação, a
escolha de um local para as férias
familiares, etc. No entanto, existem
também várias formas de desordem
do apetite ou desejo de
conhecimento: uma pessoa pode
abandonar um determinado estudo
que constitui para ela uma obrigação
e começar «outra investigação menos
proveitosa»[12]. Por exemplo, quando
a atenção se centra na resposta a
uma mensagem ou à última



atualização, em vez de se concentrar
no estudo ou no trabalho.

A curiosidade desmedida, que São
Tomás caracterizava como uma
«inquietação errante do espírito»[13],
pode conduzir à acídia: uma tristeza
do coração, um peso da alma que não
consegue responder à sua vocação
que exige pôr atenção e esforço no
convívio com o próximo e com Deus.
A acídia é compatível com uma certa
agitação da mente e do corpo, mas
que só reflete a instabilidade
interior. Por outro lado, o hábito do
estudo mantém o vigor à hora de
trabalhar e de se relacionar com os
outros, dá eficácia ao tempo que
gasto e, ainda, ajuda a poder apreciar
as atividades que exigem um esforço
mental.



Proteger os tempos de
silêncio

A temperança prepara o caminho
para a santidade, pois constrói uma
ordem interior que permite
empregar a inteligência e a vontade
naquilo que se tem entre mãos:
«Queres deveras ser santo? – Cumpre
o pequeno dever de cada momento,
faz o que deves e está no que
fazes»[14]. Para receber a graça divina,
para crescer em santidade, o cristão
tem de se meter na atividade que é a
sua matéria de santificação.

As novas tecnologias favorecem a
superficialidade? Dependerá, sem
dúvida, do modo como se utilizem.
No entanto, é necessário estar
prevenido contra a dissipação:
«Deixas que os teus sentidos e
potências se embebam em qualquer
charco. – Assim andas tu depois: sem
te fixares em nada, dispersa a



atenção, adormecida a vontade, e
desperta a concupiscência[15].

Evidentemente, quando se cede à
dissipação por um emprego
desordenado do telefone ou da 
internet, a vida de oração encontra
obstáculos para o seu
desenvolvimento. Não obstante, o
espírito cristão leva a conservar a
calma enquanto nos movemos com
facilidade nas diversas
circunstâncias da vida moderna: «Os
filhos de Deus têm de ser
contemplativos: pessoas que, no
meio do fragor da multidão, sabem
encontrar o silêncio da alma em
colóquio permanente com Nosso
Senhor»[16].

São Josemaria salientava que «o
silêncio é como que o porteiro da
vida interior»[17], e nesta linha
encorajava os fiéis que vivem no
meio do mundo a ter momentos de
maior recolhimento, compatíveis



com um trabalho intenso. Dava
especial importância à preparação
da Santa Missa. Num ambiente
penetrado pelas novas tecnologias, os
cristãos sabem encontrar tempos
para o trato com Deus, onde os
sentidos, a imaginação, a
inteligência, a vontade se podem
recolher. Como o profeta Elias,
descobrimos o Senhor não no ruído
dos elementos e no ambiente, mas
«num sussurro de brisa suave»[18].

O recolhimento que abre espaço ao
colóquio com Jesus Cristo exige
deixar para segundo plano outras
atividades que reclamam a nossa
atenção. A oração pede para que nos
desliguemos do que nos possa
distrair e, com frequência, será
oportuno que esse desligar seja
físico, desativando as notificações de
um dispositivo, fechando os
programas em execução ou,
eventualmente, desligando o
equipamento. É o momento de



dirigir o olhar para o Senhor, e
deixar nas Suas mãos o resto.

Por outro lado, o silêncio leva a estar
atento aos outros e reforça a
fraternidade, para descobrir
«pessoas que necessitam de ajuda,
caridade e carinho»[19]. Numa época
em que contamos com recursos
tecnológicos que parecem empurrar-
nos para encher o nosso dia de
iniciativas, de atividades, de ruído, é
bom fazer silêncio fora e dentro de
nós. Neste sentido, ao refletir sobre o
papel dos meios de comunicação
social na cultura atual, o Papa
Francisco convidou a «recuperar um
certo sentido de pausa e de calma.
Isto requer tempo e capacidade de
guardar silêncio para escutar. (…) Se
temos o genuíno desejo de escutar os
outros, então aprenderemos a olhar
o mundo com olhos diferentes e a
apreciar a experiência humana tal
como se manifesta nas diferentes
culturas e tradições»[20]. O esforço por



formar uma atitude pessoal de
escuta, e a promoção de espaços de
silêncio, abre-nos aos outros e, de
modo especial, à ação de Deus nas
nossas almas e no mundo.

[1] Francisco, Mensagem para a
Jornada Mundial das comunicações
sociais, 24/01/2014.

[2] Bento XVI, Mensagem para
Jornada Mundial das comunicações
sociais, 24/01/2012.

[3] cf. São Josemaria, Sulco, n. 300 e
530.

[4] Francisco, Intenção geral para o
apostolado da oração para setembro
de 2013.

[5] São Josemaria, Sulco, n. 670.



[6] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
84.

[7] 1Cor 6, 12.

[8] São Josemaria, Caminho, n. 5.

[9] São Josemaria, Apontamentos
tomados numa tertúlia, 28/10/1972.

[10] São Josemaria, Amigos de Deus,
n. 84.

[11] São Tomás de Aquino, S. Th. II-II,
q. 166, a. 2 ad 3.

[12] São Tomás de Aquino, S. Th. II-II,
q. 167, a. 1 resp.

[13] São Tomás de Aquino, De Malo,
q. 11, a. 4.

[14] São Josemaria, Caminho, n. 815.

[15] Ibid., n. 375.

[16] São Josemaria, Forja, n. 738.

[17] São Josemaria, Caminho, n. 281.



[18] cf. 1Re 19, 11-13.

[19] São Josemaria, Entrevistas a São
Josemaria, n. 96.

[20] Francisco, Mensagem para a
XLVIII Jornada Mundial das
comunicações sociais, 24/01/2014.

Juan Carlos Vásconez ‒ Rodolfo
Valdés

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/cultivar-a-

interioridade-na-era-digital/
(16/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/cultivar-a-interioridade-na-era-digital/
https://opusdei.org/pt-pt/article/cultivar-a-interioridade-na-era-digital/
https://opusdei.org/pt-pt/article/cultivar-a-interioridade-na-era-digital/

	Cultivar a interioridade na era digital
	A virtude da temperança, uma aliada
	O valor do estudo
	Proteger os tempos de silêncio


