
opusdei.org

Trabalhar bem,
trabalhar por amor
(9): Cruz e
ressurreição no
trabalho

«Queres de verdade ser santo? –
Cumpre o pequeno dever de
cada momento: faz o que deves
e está no que fazes». Assim
resumia S. Josemaria o caminho
que se deve seguir para
santificar o trabalho diário.
Reproduzimos um novo artigo
da série sobre o trabalho.



09/11/2013

Com a luz recebida de Deus, S.
Josemaria compreendeu
profundamente o sentido do trabalho
na vida do cristão, chamado a
identificar-se com Cristo no meio do
mundo. Os anos de Jesus em Nazaré
apresentavam-se-lhe cheios de
significado ao considerar que, em
Suas mãos, «o trabalho, e um
trabalho profissional semelhante
àquele que desenvolvem milhões de
homens no mundo, se converte em
tarefa divina, em trabalho redentor,
em caminho de salvação»[1].

A consciência de que o cristão, pelo
batismo, é filho de Deus e partícipe
do sacerdócio de Jesus Cristo, levava-
o a contemplar no trabalho de Jesus
o modelo da nossa tarefa
profissional. Um modelo vivo que se
há-de plasmar em nós, e não



simplesmente um exemplo a imitar.
Mais do que trabalhar como Cristo, o
cristão está chamado a trabalhar em
Cristo, unido vitalmente a Ele.

Portanto, interessa-nos contemplar
com muita atenção a ocupação do
Senhor em Nazaré. Não basta um
olhar superficial. É preciso
considerar a união da Sua tarefa
diária com a entrega da Sua Vida na
Cruz e com a Sua Ressurreição e
Ascensão aos Céus, porque só assim
poderemos descobrir que o Seu
trabalho – e o nosso, na medida em
que estamos unidos a Ele – é
redentor e santificador.

Em Nazaré e no Calvário

O homem foi criado para amar a
Deus, e o amor manifesta-se no
cumprimento da Sua Vontade, com
obediência de filhos. Mas o homem
desobedeceu desde o início, e pela
desobediência, entraram a dor e a
morte no mundo. O Filho de Deus



assumiu a nossa natureza para
reparar todo o pecado, obedecendo
perfeitamente à Vontade divina com
a Sua vontade humana. Pois como
pela desobediência de um só homem
todos foram constituídos pecadores,
assim também pela obediência de um
só todos serão constituídos justos
(Rom 5, 19).

O Sacrifício do Calvário é o culminar
da obediência de Cristo ao Pai: fez-se
obediente até a morte, e morte de cruz
(Fil 2, 8). Ao aceitar livremente a dor
e a morte, o que há de mais contrário
ao desejo natural da vontade
humana, Cristo manifestou de modo
supremo que não veio para fazer a
Sua vontade, mas sim a Vontade
d’Aquele que O enviou (Jo 6, 38; Lc
22, 42). Mas a entrega do Senhor na
Sua Paixão e morte na Cruz não é um
acto isolado de obediência por Amor.
É a expressão suprema de uma
obediência plena e absoluta, que
esteve presente ao longo de toda a



Sua vida, com manifestações
diversas em cada momento: Eis que
venho, ó Deus, para fazer a Tua
Vontade! (Heb 10, 7; Sal 40 8-9).

Aos doze anos, quando Maria e José
O encontram entre os doutores no
Templo depois de três dias de busca,
Jesus responde-lhes: Não sabíeis que
devia estar na casa de Meu Pai (Lc 2,
49)? O Evangelho não menciona mais
nada da Sua vida oculta, diz apenas
que obedecia a José e a Maria – era-
lhes submisso (Lc 2, 51) – e que
trabalhava: era o carpinteiro (Mc 6, 3;
Mt 13, 55).

No entanto, as palavras de Jesus no
Templo iluminam os anos de Nazaré.
Indicam que, quando obedecia a
Seus pais, e quando trabalhava
estava nas coisas de Seu Pai, cumpria
a Vontade divina. E assim como ao
ficar no Templo não se recusou a
sofrer durante três dias – três, como
no Tríduo Pascal –, porque conhecia



o sofrimento dos Seus pais, que O
procuravam aflitos, também não
recusou as dificuldades que trazia
consigo o cumprimento do dever no
trabalho e em toda a vida quotidiana.

A obediência de Nazaré não era uma
obediência menor, mas a mesma
disposição interior que O levou a dar
a vida no Calvário. Uma obediência
com todas as energias humanas, uma
identificação plena com a Vontade
divina em cada momento. No
Calvário, Ele manifestou-a
derramando todo o Seu Sangue; em
Nazaré, entregando-o dia a dia, gota
a gota, no trabalho de artesão que
constrói instrumentos para o cultivo
do campo e úteis para as casas.

«Era o faber, filius Mariae, o
carpinteiro, filho de Maria (Mc 6, 3).
E era Deus; e estava a realizar a
redenção do género humano e a 
atrair a Si todas as coisas (Jo 12,
32)»[2]. Não é possível entender o



valor redentor da vida de Jesus se a
separamos da Cruz, se não
compreendemos que no trabalho
ordinário, cumpria perfeitamente a
Vontade de Deus Pai, por Amor, com
a disposição de consumar a Sua
obediência no Calvário.

Por isso mesmo, quando chega o
momento supremo do Gólgota, o
Senhor oferece toda a Sua vida,
também o trabalho de Nazaré; a Cruz
é a última pedra da Sua obediência.
Como a chave de um arco numa
catedral; aquela pedra que não só se
apoia nas outras mas também man‐
tém com o seu peso a coesão de
todas. Assim também o cumprimento
da Vontade divina na vida ordinária
de Jesus possui toda a força da
obediência da Cruz; e ao mesmo
tempo culmina nesta, sustenta-a, e
por meio dela se eleva ao Pai em
sacrifício redentor por todos os
homens.



Cumprimento do dever

Se alguém quiser vir após Mim, negue-
se a si mesmo, tome a sua cruz dia
após dia e siga-Me (Lc 9, 23). Seguir a
Cristo no trabalho diário é cumprir aí
a Vontade divina com a mesma
obediência de Cristo: usque ad
mortem, até a morte (Fil 2, 8). Isso
não significa apenas que o cristão
deva estar disposto a antes morrer
que pecar. É muito mais. Em cada
momento, tem de procurar morrer
para a sua própria vontade,
entregando o que há de próprio no
seu querer para fazer a Vontade de
Deus.

Na Sua vontade humana, Jesus tem
como algo próprio as inclinações
boas e retas da nossa natureza, e
oferece-as ao Pai no Horto das
Oliveiras quando reza: não se faça a
Minha vontade mas a Tua (Lc 22, 42).
Em nós, no entanto, a vontade
própria é também egoísmo, o amor



desordenado a nós mesmos. Isso, o
Senhor não trazia dentro de Si, mas
tomou sobre os ombros na Cruz para
nos redimir. Da nossa parte, com a
graça, podemos oferecer a Deus a
luta por amor contra o egoísmo que,
esse sim, se alberga nos nossos
corações. Para nos identificarmos
com a Vontade divina, cada um tem
que chegar a dizer como S. Paulo: 
estou crucificado com Cristo (Gal 2,
19). «É preciso dar-se totalmente, é
necessário negar-se a si próprio; o
sacrifício tem que ser holocausto»[3].
Não se trata de prescindir de ideias e
de projetos nobres, mas de ordená-
los sempre ao cumprimento da
Vontade de Deus. Ele quer que
façamos render os talentos que nos
concedeu. A obediência e o sacrifício
da própria vontade no trabalho
consistem em realizá-lo para a Glória
de Deus e para o serviço dos outros,
não por vanglória e interesse
próprio.



E como quer Deus que usemos os
nossos talentos? Que temos de fazer
para cumprir a Sua Vontade no nosso
trabalho? Podemos responder à
pergunta de maneira breve, desde
que entendamos bem tudo o que a
resposta implica: Deus quer que
cumpramos o nosso dever. «Queres
de verdade ser santo? – Cumpre o
pequeno dever de cada momento: faz
o que deves e está no que fazes»[4].

A Vontade de Deus manifesta-se nos
deveres da vida ordinária. Pela sua
natureza, o cumprimento do dever
exige submeter a própria vontade ao
que se deve fazer, e isso é
constitutivo da obediência de um
filho de Deus. É não ter como norma
suprema de conduta o próprio gosto,
ou as inclinações, ou o que agrada,
mas sim o que Deus quer: que
cumpramos nossos deveres.

Quais? O próprio trabalho é um
dever assinalado por Deus desde o



princípio, e por isso devemos
começar lutando contra a preguiça.
Depois, esse dever geral concretiza-se
para cada um na profissão que
realiza – de acordo com a sua
vocação profissional, que faz parte
da vocação divina[5]–, com
obrigações específicas. Entre elas, as
exigências gerais de ética
profissional, fundamentais na vida
cristã, e outras que derivam das
circunstâncias de cada um.

O cumprimento desses deveres é a
Vontade de Deus, porque Ele cria o
homem para que este, trabalhando,
aperfeiçoe a criação[6]; e isso supõe,
no caso dos fiéis correntes, realizar
as actividades temporais com
perfeição, de acordo com as suas leis
próprias, e para o bem das pessoas,
da família e da sociedade; bem que
se descobre com a razão e, de modo
mais seguro e pleno, com a razão
iluminada pela fé viva, a fé que opera
pela caridade (Mc 6, 3). Comportar-se



assim, realizando a Vontade de Deus,
é ter boa vontade. Nalgumas
ocasiões, isso pode exigir heroísmo, e
certamente requer sempre heroísmo
no cuidado das coisas pequenas de
cada dia. Um heroísmo que Deus
abençoa com a paz e a alegria do
coração: paz na terra aos homens de
boa vontade (Lc 2, 14); os
mandamentos do Senhor alegram o
coração [Sal 19(18), 9].

O ideal cristão de cumprimento do
dever não é o da pessoa cumpridora
que desempenha estritamente as
suas obrigações de justiça. Um filho
de Deus tem um conceito muito mais
amplo e profundo do dever.
Considera que o próprio amor é o
primeiro dever, o primeiro
mandamento da Vontade divina. Por
isso, procura cumprir por amor e
com amor os deveres profissionais de
justiça; mais ainda, excede-se nesses
deveres, sem considerar que está a
exceder-se no dever, porque Jesus



Cristo entregou a Sua vida por nós.
Por ser este amor – a caridade dos
filhos de Deus – a essência da
santidade, compreende-se que S.
Josemaria ensine que ser santo se
resume a cumprir o dever de cada
momento.

O valor do esforço e da fadiga

«O trabalho em si não é uma pena
nem uma maldição ou um castigo;
aqueles que falam assim não leram
bem a Sagrada Escritura»[7]. Deus
criou o homem para que lavrasse e
cuidasse da terra[8], e somente
depois do pecado original lhe disse: 
com o suor do teu rosto comerás o
pão (Gen 3, 19). A pena do pecado é a
fadiga que acompanha o trabalho,
não o trabalho em si mesmo, e a
Sabedoria divina converteu essa
pena em instrumento de redenção.
Assumi-la é, para nós, parte
integrante da obediência à Vontade



de Deus. Obediência redentora, no
cumprimento diário do dever.

Com mentalidade plenamente laical,
exercitais esse espírito sacerdotal ao
oferecer a Deus o trabalho, o
descanso, a alegria e as
contrariedades da jornada, os vossos
corpos rendidos pelo esforço do
serviço constante. Tudo isto é hóstia
viva, santa, agradável a Deus; este é o
culto racional que Lhe deveis prestar
(Rom 12, 1)[9].

Um cristão não evita o sacrifício no
trabalho, não se irrita perante o
esforço, não deixa de cumprir o seu
dever por desânimo ou para não se
cansar. Vê a Cruz de Cristo nas
dificuldades e ela dá sentido
redentor à sua tarefa, a cruz que
«pede uns ombros que a
carreguem»[10]. Por isso o fundador
do Opus Dei dá um conselho de
comprovada eficácia:



Antes de começares a trabalhar, põe
sobre a tua mesa, ou junto dos
utensílios do teu trabalho, um
crucifixo. De quando em quando,
lança-lhe um olhar... Quando chegar
a fadiga, hão de fugir-te os olhos para
Jesus, e acharás nova força para
prosseguires no teu empenho[11].

Um filho de Deus também não se
deixa abater pelos fracassos, nem
deposita toda a sua esperança e
complacência nos triunfos humanos.
O valor redentor do seu trabalho não
depende das vitórias terrenas, mas
sim do cumprimento amoroso da
Vontade de Deus. Não se esquece de
que Jesus cumpre em Nazaré a
Vontade divina trabalhando
ativamente, mas que é na Cruz que
consuma a Sua obediência,
padecendo. O ápice do Não se faça a
minha vontade mas a Tua (Lc 22, 42)
não consiste em realizar tal ou qual
projeto humano, mas sim em
padecer até à morte, com um



abandono absoluto no seu Pai Deus
(Lc 23, 46; Mt 27, 46). Por isso temos
de compreender que, mais do que
com aquilo que fazemos – ou seja,
com os nossos trabalhos e iniciativas
–, podemos corredimir com Cristo
por aquilo que padecemos quando
Deus permite que o jugo suave e a
carga leve da Cruz (Mt 11, 30) em
nossa vida se faça mais patente.

S. Josemaria ensina-nos esta lição de
santidade em que transparece a sua
própria experiência. Mas não
esqueçamos que estar com Jesus é,
certamente, deparar com a Sua Cruz.
Quando nos abandonamos nas mãos
de Deus, é frequente que Ele permita
que saboreemos a dor, a solidão, as
contradições, as calúnias, as
difamações, os escárnios, por dentro
e por fora; porque quer moldar-nos à
Sua imagem e semelhança, e tolera
também que nos chamem loucos e
que nos tomem por néscios. É a hora



de amar a mortificação passiva
[...][12].

E nesses tempos de purificação
passiva, penosos, fortes, de lágrimas
doces e amargas que procuramos
esconder, precisamos de meter-nos
dentro de cada uma das Chagas
Santíssimas; para nos purificarmos,
para nos deliciarmos com o Sangue
redentor, para nos fortalecermos.
Faremos como as pombas que, no
dizer da Escritura, se abrigam nas
fendas dos rochedos durante a
tempestade (Cant 2, 14). Ocultamo-
nos nesse refúgio para encontrar a
intimidade de Cristo, e sabemos que
a Sua voz é suave e gracioso o Seu
Rosto (Cant 2, 14)[13].

A luz da Ressurreição

Depois de escrever que Jesus Cristo
se fez obediente até a morte, e morte
de cruz (Fil 2, 8), São Paulo
prossegue: E por isso Deus O exaltou
(Fil 2, 9). A exaltação do Senhor, a



Sua Ressurreição e Ascensão aos
Céus, onde está sentado à direita de
Deus Pai (1 Pe 3, 22; Mt 26, 64; Heb 1,
13; 10, 12), são inseparáveis da Sua
obediência na Cruz e com ela lançam
uma intensa luz sobre o trabalho de
Jesus em Nazaré e sobre o nosso
trabalho quotidiano.

A vida de Jesus em Nazaré é humana
e divina e não apenas humana, vida
do Filho de Deus feito homem. Ainda
que só depois da Ressurreição seja
vida imortal e gloriosa, já na
Transfiguração manifestará por um
momento uma glória oculta durante
os anos na oficina de José. Aquele a
quem vemos trabalhar como
carpinteiro, cumprindo o Seu dever
com suor e fadiga, é o Filho de Deus
feito homem, cheio de Graça e de
Verdade, que vive na Sua
Humanidade Santíssima uma vida
nova, sobrenatural: a vida segundo o
Espírito Santo. Aquele que vemos
submeter-Se às exigências do



trabalho e obedecer a quem tem
autoridade, na família e na
sociedade, para obedecer assim à
Vontade divina, é O que vemos
ascender aos Céus com poder e
majestade, como Rei e Senhor do
Universo. A Sua Ressurreição e
Ascensão aos Céus permitem-nos
contemplar o trabalho, a obediência
e as fadigas de Nazaré como um
sacrifício custoso, mas nunca
obscuro ou triste, e sim luminoso e
triunfante como uma nova criação.

Assim como Cristo ressuscitou dos
mortos mediante a Glória do Pai,
assim caminhemos nós também numa
vida nova (Rom 6, 4). Também nós
podemos viver no meio da rua
endeusados, na intimidade de Jesus o
dia todo[14], porque Deus, ainda que
estivéssemos de facto mortos pelos
nossos pecados, deu-nos a Vida em
Cristo. É pela Graça que fostes salvos.
Com Ele nos ressuscitou e nos fez
sentar lá nos céus, em Cristo Jesus (Ef



2, 5-6). Deus exaltou a Humanidade
Santíssima de Jesus Cristo pela Sua
obediência, para que nós vivamos
essa vida nova, guiada pelo Amor de
Deus, morrendo para o amor próprio
desordenado. Se, pois, ressuscitastes
com Cristo, buscai as coisas do alto,
onde Cristo está sentado à direita de
Deus. Afeiçoai-vos às coisas lá de
cima e não às da terra. Porque estais
mortos e a vossa vida está escondida
com Cristo em Deus (Col 3, 1-3).

Se no trabalho cumprimos os nossos
deveres por amor e com amor à
Vontade divina, custe o que custar,
Deus exalta-nos com Cristo. Não só
no final dos tempos, já agora nos
concede por penhor o Seu Espírito (2
Cor 1, 22; 5, 5; Ef 1, 14). Graças ao
Paráclito, o nosso trabalho converte-
se em algo santo, nós mesmos somos
santificados, e o mundo começa a ser
renovado.



«E graças à luz que, emanando da
Ressurreição do mesmo Cristo,
penetra dentro de nós, descobrimos
sempre no trabalho um vislumbre da
vida nova, do novo bem, um como
que anúncio dos novos céus e da nova
terra (2 Pe 3, 13), os quais são
participados pelo homem e pelo
mundo. [...] Patenteia-se nesta cruz,
no que nela há de penoso, um bem
novo, o qual tem o seu princípio no
mesmo trabalho»[15].

Com a obediência da cruz e a alegria
da Ressurreição – a nova vida
sobrenatural –, no cumprimento
amoroso da Vontade de Deus no
trabalho, há-de estar presente o
senhorio da Ascensão. Recebemos o
mundo por herança, para plasmar
em todas as realidades temporais o
querer de Deus. Todas as coisas são
vossas, vós sois de Cristo e Cristo de
Deus (1 Cor 3, 22-23).



Essa é a fibra do amor redentor de
um filho de Deus, o tom
inconfundível do seu trabalho.

Ocupa-te dos teus deveres
profissionais por Amor; leva a cabo
todas as coisas por Amor, insisto, e
verificarás – precisamente porque
amas, ainda que saboreies a
amargura da incompreensão, da
injustiça, do desagradecimento e até
do próprio fracasso humano – as
maravilhas que o teu trabalho
produz. Frutos saborosos, sementes
de eternidade![16]

«Em união com o sacrifício da
Missa»

O sacrifício da Cruz, a Ressurreição e
a Ascensão do Senhor aos Céus
constituem a unidade do Mistério
Pascal, passagem da vida temporal à
eterna. O trabalho de Cristo em
Nazaré é redentor e santificador pela
unidade com esse mistério.



Essa realidade reflete-se na vida dos
filhos de Deus graças à Santa Missa,
que «não só torna presente o
mistério da paixão e morte do
Salvador mas também o mistério da
ressurreição»[17]. «Este sacrifício é
tão decisivo para a salvação do
género humano que Jesus Cristo
realizou-o e só voltou ao Pai depois
de nos ter deixado o meio para nele
participarmos, como se tivéssemos
estado presentes»[18].

Graças à Eucaristia, podemos fazer
com que o nosso trabalho esteja
impregnado de obediência até à
morte, pela nova vida da
Ressurreição e pelo domínio que
temos sobre todas as coisas através
da Ascensão de Jesus como Senhor
dos Céus e da terra. Não somente
oferecemos o nosso trabalho na
Missa como também podemos
converter o nosso trabalho em
eucaristia.



Todas as obras dos homens se fazem
como num altar, e cada um de vós,
nessa união de almas contemplativas
que é a vossa jornada, diz de algum
modo a sua missa, que dura vinte e
quatro horas, na espera da missa
seguinte, que durará outras vinte e
quatro horas, e assim até ao fim da
nossa vida[19].

Assim somos no nosso trabalho
«outros Cristos, o próprio Cristo»[20].

[1] Josemaria Escrivá, Temas Atuais
do Cristianismo, n.º 55.

[2] Josemaria Escrivá, Cristo que
passa, n.º 14.

[3] Josemaria Escrivá, Caminho, n.º
186.

[4] Ibidem, n.º 815.



[5] Josemaria Escrivá, Temas Atuais
do Cristianismo, n.º 60.

[6] Catecismo da Igreja Católica, n.º
302.

[7] Josemaria Escrivá, Cristo que
passa, n.º 47.

[8] Gen 2, 15.

[9] S. Josemaria Escrivá, Carta,
6.5.1945, n.º 27.

[10] Josemaria Escrivá, Caminho, n.º
277.

[11] Josemaria Escrivá, Via Sacra, , XI
estação, ponto 5.

[12] Josemaria Escrivá, Amigos de
Deus, n.º 301

[13] Idem, n.º 302.

[14] Josemaria Escrivá, Cristo que
passa, n.º 8.



[15] S. João Paulo II, Laborem
exercens, n.º 27.

[16] Josemaria Escrivá, Amigos de
Deus, n.º 68.

[17] S. João Paulo II, Ecclesia de
Eucharistia, 17.4.2003, n.º 14.

[18] Ibidem, n.º 11.

[19] Notas de uma meditação,
19.3.1968, citado por D. Javier
Echevarría, Carta Pastoral, 1.11.2009.

[20] Josemaria Escrivá, Cristo que
passa, n.º 106.

Foto: José María Moreno

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/cruz-e-
ressurreicao-no-trabalho/ (28/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/cruz-e-ressurreicao-no-trabalho/
https://opusdei.org/pt-pt/article/cruz-e-ressurreicao-no-trabalho/
https://opusdei.org/pt-pt/article/cruz-e-ressurreicao-no-trabalho/

	Trabalhar bem, trabalhar por amor (9): Cruz e ressurreição no trabalho

