
opusdei.org

Os outros também
são nossos (I): a
correção fraterna

A amizade e a amabilidade são
o terreno fértil da correção
fraterna. Deus atua nas nossas
relações para maximizar o
melhor de cada um.

31/05/2021

Jesus regressa a Cafarnaum e, logo
que entra na cidade, um centurião
aproxima-se d'Ele. A cena
surpreende os presentes, porque não
era habitual que um membro do



exército romano se dirigisse com
tanto respeito e consideração a um
judeu: «Senhor, o meu servo jaz em
casa paralítico, e sofre
horrivelmente» (Mt 8, 6). Este militar,
embora seja um homem habituado a
controlar o seu ambiente, sabe que
há muitas áreas da vida em que o seu
domínio não conta. Embora a sua
função seja estabelecer uma certa
ordem, sabe que há muitas coisas
importantes que lhe escapam. Por
isso, não hesita em pedir ajuda.
Jesus, que conhece as suas
disposições interiores, nem sequer
precisa de esperar que o pedido saia
da sua boca: «Eu irei curá-lo» (Mt 8,
7). Sto. Agostinho, comentando esta
passagem, disse que «a humildade do
centurião foi a porta por onde o
Senhor entrou para tomar posse
plena do que já possuía»[1].

Uma família envolvida na luta



O Senhor comove-se pelo facto de o
líder romano, apesar do seu poder e
das suas insígnias, reconhecer que
não está ao alcance das suas forças
ajudar aquele servo a quem tanto
estima. O centurião manifesta
publicamente que não é capaz de
obter tudo. Esta atitude de se
considerar necessitado faz parte, de
alguma forma, de qualquer caminho
de santidade: reconhecemo-nos
débeis, sabemos que Deus é o
protagonista e que, para levar a cabo
a Sua obra, conta com a colaboração
dos que pôs no nosso caminho. Como
aquele servo, também as nossas
feridas estão à espera de serem
curadas e as nossas dores esperam os
cuidados de outro. «Esta
solidariedade fraterna não é uma
figura de retórica, um modo de dizer,
mas faz parte integrante da
comunhão entre os cristãos. Se a
vivermos, seremos no mundo sinal,
«sacramento» do amor de Deus (…). É
uma comunhão que nos torna



capazes de entrar na alegria e no
sofrimento do próximo, para os
tornar sinceramente nossos»[2].

Na Santa Missa, por exemplo,
reconhecemos esta realidade, e
pedimos a toda a Igreja que reze por
nós: «Confesso a Deus todo-poderoso
e a vós, irmãos, que pequei (...).
Portanto peço (…), a vós irmãos, que
rogueis por mim a Deus nosso
Senhor»[3]. Na realidade, isto não é
nada de extraordinário já que todos
nascemos dependentes dos outros.
Não viemos ao mundo por decisão
própria, não podemos subsistir
sozinhos, nem sequer poderíamos
falar sem uma comunidade que nos
acolha. Necessitar dos outros faz
parte da nossa natureza. Por isso S.
João da Cruz diz que quem se isola «é
como um carvão aceso que está
sozinho: vai arrefecendo, mais do
que acendendo... E o cego que cai
não se levantará sozinho, e se o
conseguir, irá provavelmente



encaminhar-se por onde não lhe
convém»[4].

Quando recebemos a colaboração do
nosso próximo, estamos numa
situação idêntica à do centurião que
pede ajuda, ou à do servo cujo mal é
curado. Isto acontece, por exemplo,
com a correção fraterna. Este
costume evangélico consiste no facto
de que outra pessoa, depois de o
considerar na sua oração com Deus,
e também talvez depois de pedir
conselho, nos dá uma sugestão para
melhorar algum aspeto concreto da
nossa vida (cf. Mt 18, 16-17). Esta
ajuda dá-nos a segurança de saber
que fazemos parte de toda uma
família envolvida na nossa luta. Por
isso, a correção fraterna é o contrário
da crítica, murmuração ou
difamação. Enquanto que nestas há
julgamento e condenação, na ajuda
fraterna há um abraço que acolhe o
nosso próximo tal como é, e o anima
para o futuro.



A melhor versão de cada um

A conversão permanente, que a vida
cristã inclui, não tem como objetivo,
em certo sentido, transformar-nos
em pessoas diferentes do que somos,
mas sim chegar a ser, com a graça de
Deus, a melhor versão de nós
próprios. Os santos não são
chamados a despersonalizar-se, mas
a preencher as suas próprias
características, pessoais e únicas,
com o amor de Cristo. S. Paulo, por
exemplo, depois de se converter, não
foi chamado a diminuir o seu zelo
pelo divino, mas sim a canalizá-lo
para a verdadeira plenitude. Cada
um de nós tem características
particulares queridas por Deus, tem
um passado, vive num tecido social
concreto, tem uma maneira de ser
própria... Deus não quer destruir
isso, mas sim divinizá-lo, torná-lo
instrumento da Sua missão. E uma
das formas mais importantes de o
transformar pouco a pouco



concretiza-se nas nossas relações,
através das pessoas que deixamos
entrar na nossa vida e que são
também impulsionadas por Deus a
procurar essa melhor versão de cada
um.

Limitaríamos a ação e os planos de
Deus se julgássemos que só podemos
receber a Sua ajuda através da
leitura da Sua palavra ou dos
sacramentos. Sem dúvida que estes
são dois campos privilegiados em
que a Sua graça se nos transmite,
mas Jesus é bem claro sobre a
importância do que o nosso próximo
pode também fazer por nós. Mais
ainda: Cristo é o próximo (cf. Mt 25,
40; Lc 10, 16). A própria Encarnação,
que fez com que Jesus transformasse
a vida dos Seus mais próximos
através da amizade, nos recorda o
valor salvífico das relações pessoais,
lado a lado com os outros. «Deus
serve-se muitas vezes de uma
amizade autêntica para realizar a



Sua obra salvadora»[5]. Na História da
Salvação, vemos que Deus atua
sempre num povo, numa
comunidade, numa família, num
grupo de amigos: pensar que a
santidade prescinde do que os outros
podem fazer por nós pode ser um
sintoma de isolamento, que nunca
chegará a ser fecundo. Portanto é
natural que, num contexto de
amizade, surja a correção fraterna:
aí, todos estão empenhados em
puxar pelo melhor de cada pessoa ,
sem tropeçar em detalhes de pouca
importância, mas sim preocupando-
se por esse profundo desejo de
santidade que, pouco a pouco, se vai
refletindo nas variadas
manifestações da vida diária.

O Papa lembra-nos que «a
santificação é um caminho
comunitário, que se deve fazer dois a
dois (...). Há muitos casais santos,
onde cada cônjuge é um instrumento
de Cristo para a santificação do



outro. Viver e trabalhar com outros
é, sem dúvida, um caminho de
crescimento espiritual. S. João da
Cruz dizia a um discípulo: vives com
outros "para que te lavrem e
exercitem" (...). A comunidade, que
salvaguarda os pequenos detalhes do
amor e na qual os membros cuidam
uns dos outros e formam um espaço
aberto e evangelizador, é lugar da
presença do Ressuscitado, que a vai
santificando segundo o projeto do
Pai»[6].

Cada ajuda é um presente

O centurião do Evangelho tem
consciência de que está a pedir um
favor a Jesus. E sabe que se o Senhor
decidir entrar na casa de um pagão,
terá de se purificar depois, pelo que
não exige nem a deslocação nem o
milagre. E é esta atitude que
consegue o milagre de Jesus: o
centurião é amável para com Cristo.
Dizemos que uma pessoa é amável



precisamente quando, mesmo não o
exigindo o carinho, mesmo não
sendo uma obrigação entrar em sua
casa, nós continuamos a querer ter
esses detalhes com ela. Ser pessoas
amáveis insere-nos num quadro em
que uns colaboram com outros
cheios de franqueza. «Ser amável
não é um estilo que o cristão possa
escolher ou rejeitar (...). O amor
amável gera vínculos, cultiva laços,
cria novas redes de integração,
constrói um tecido social firme. E
assim, uma pessoa ajuda-se também
a si própria, pois sem sentido de
pertença não se pode sustentar uma
entrega aos outros»[7].

Algumas formas de melhorar nesta
atitude podem ser: não ter
inconveniente em pedir ajuda, estar
disponível para ouvir, dar a conhecer
os nossos gostos sem os impor,
partilhar as nossas preocupações e
sonhos... «Esse ambiente de amizade,
que cada um está chamado a levar



consigo, é fruto da soma de muitos
esforços por tornar a vida agradável
aos outros. Ganhar em afabilidade,
alegria, paciência, otimismo,
delicadeza, e em todas as virtudes
que tornam a convivência amável é
importante para que as pessoas se
possam sentir acolhidas e felizes»[8].
Tudo isto gera na pessoa uma forma
de estar que, embora não seja fácil de
explicar em palavras, é, isso sim, fácil
de detetar. Quando uma pessoa
cultivou a amabilidade, é fácil
aproximar-se dela, dialogar, ter
pormenores e, também, dizer-lhe
com sinceridade o que pensamos.

É mais fácil amar alguém com quem
podemos falar abertamente, mesmo
que as suas fraquezas possam ser
evidentes, ou mesmo que tenhamos
pouco em comum. Todos temos
experiência de que há pessoas a
quem temos menos dificuldade em
sugerir alguma coisa. Sempre no-lo
agradecem, o seu rosto reflete a paz



com que o recebem, e talvez
reparemos no impacto que o nosso
pequeno contributo tem nas suas
vidas. Não se põem à defesa, já que
percebem que quem está a tentar
ajudar não está a atacar. Não sentem
que o seu valor seja questionado
porque o lugar onde a correção
fraterna nasce é a comunidade cristã,
o lar, a família. E aí, amam-nos pelo
que somos, não pelo que fazemos
bem ou mal. Por outro lado, a
dificuldade em nos deixarmos ajudar
pode esconder uma pretensão de que
gostem de nós como a uma pessoa
que talvez não sejamos realmente.
Por isso é também importante
alimentar continuamente o terreno
em que esta ajuda pode surgir, uma
vez que partilhar o desejo de
santidade leva consigo partilhar
muitas outras coisas: desejos,
preocupações e alegrias.

Quem cultiva esta disposição para
ser amável, para facilitar a ajuda dos



outros, também se surpreende com
mais frequência com o seu afeto, e
geralmente agradece a obra de
misericórdia que é a ajuda ou
correção fraterna. As crianças
surpreendem-se porque não tomam
por garantidos os gestos de amor.
Numa ocasião, S. Josemaria
confidenciou a uns filhos seus:
«Ultimamente estou a pedir ao
Senhor, mais do que nunca –e peço a
Nossa Senhora –, que seja pequeno,
que me torne criança. Na vida
humana exterior, fortes e rijos, mas
na vida espiritual, pequenos. Assim,
não teremos soberba quando nos
fizerem uma correção.
Agradeceremos que nos ajudem a ser
melhores. De outro modo, isso
incomodava-nos»[9]. Se nos formos
tornando como crianças,
eliminaremos as barreiras que nos
isolam dos outros; criaremos um
ambiente amável, em que é fácil
perceber que a correção é um
presente, uma ajuda gratuita. Com a



ajuda de Deus, ouviremos o que Jesus
diz ao centurião, e que produz o
milagre da cura do servo: «Faça-se
como acreditaste» (Mt 8, 5-13).

* * *

Queremos ajudar muitas pessoas, e
só o poderemos fazer se soubermos
contar com o apoio dos outros. Por
isso S. Josemaria dizia que cada
pessoa, «além de ser ovelha... é
também, de alguma forma, Bom
Pastor»[10]. Para conseguir a cura do
seu amigo, o centurião precisou de
reconhecer a sua necessidade, para
ser bom pastor, teve de experimentar
ser ovelha. E então a Escritura torna-
se realidade quando diz que «irmão
ajudado pelo seu irmão é forte como
uma cidade amuralhada» (Pr 18, 19).
Não podemos reduzir a caridade
àquilo que nós fazemos pelos outros,
porque também há muito amor na
atitude de aceitar uma mão amiga.
Agradecer a realidade de viver



rodeado por pessoas que querem que
sejamos a melhor versão de nós
mesmos abre-nos à conversão, que é
o fundamento da santidade. Santa
Teresa de Jesus costumava dizer: «A
meu parecer, é impossível, segundo a
nossa natureza, e para quem não
compreende que é favorecido por
Deus, ter ânimo para grandes
coisas»[11]. E o favor de Deus chega
também até nós através das relações
com os que nos rodeiam.

[1] Sto. Agostinho, Sermões, 6, 2.

[2] Francisco, Audiência Geral, 6-
XI-2013.

[3] Missal Romano, Ato Penitencial.

[4] S. João da Cruz, Avisos e
Sentenças, 7; 11.



[5] Fernando Ocáriz, Carta Pastoral,
1-XI-2019, n. 5.

[6] Francisco, Gaudete et exsultate, n.
141-144.

[7] Francisco, Amoris Laetitia, n.
99-100.

[8] Fernando Ocáriz, Carta Pastoral,
1-XI-2019, n. 9.

[9] S. Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 2-X-1970.

[10] S. Josemaria, Cartas 25, n. 30.

[11] Sta. Teresa de Jesus, Vida, 10, 3.

Diego Zalbidea e Andrés
Cárdenas M.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

https://opusdei.org/pt-pt/article/correcao-fraterna/


opusdei.org/pt-pt/article/correcao-
fraterna/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/correcao-fraterna/
https://opusdei.org/pt-pt/article/correcao-fraterna/

	Os outros também são nossos (I): a correção fraterna

