
opusdei.org

Os outros também
são nossos (II): a
correção fraterna

A correção fraterna é um fruto
da proximidade com a outra
pessoa e pressupõe vê-la com a
amplitude com que Deus o faz.

01/06/2021

«Chegou então a uma cidade da
Samaria, chamada Sicar, perto do
campo que Jacob deu ao seu filho
José» (Jo 5, 5). Esta viagem e este
momento em particular tinham sido
cuidadosamente planeados por Jesus.



Queria que a Sua sede e a da mulher
samaritana se pudessem encontrar
junto do poço. É um ambiente
propício ao dom, tudo ali exala um
sabor de oferenda: a natureza, o
poço, a água... Contudo, Jesus
procura o dom maior: quer a alegria
e a paz de uma alma escolhida desde
a eternidade, embora nos últimos
tempos, um tanto fugidia ao coração
de Deus.

A proximidade é o estilo de Deus

S. Josemaria dizia que «mais do que
em 'dar', a caridade está em
'compreender'»[1], em assumir os
problemas e dificuldades dos outros.
Quando procuramos ter esta atitude,
as pessoas ou as suas dificuldades
não nos são estranhas, mas sim parte
de nós mesmos. Cristo não se poupou
em tempo nem oportunidade para ir
ao encontro da samaritana. Quem
cuida do outro reconhece o dom que
cada um é, contempla a imagem de



Deus que há nele, a infinitude do
amor com que Jesus a ama. Cada um
de nós é um dom para os que estão
perto, e descobrir isto é o primeiro
passo para nos podermos ajudar
mutuamente. Jesus reconhece o dom
que é a vida da samaritana e por isso
lhe pede de beber. Tem sede do seu
amor.

O Papa vê a origem desta atitude no
facto de Jesus, anos antes, ter querido
ser batizado como um de nós,
embora não precisasse: Cristo vai ao
encontro do outro para o
compreender, para o acompanhar, e
não o ajuda simplesmente a partir do
exterior. «No primeiro dia do seu
ministério, Jesus oferece-nos assim o
Seu manifesto programático. Ele diz-
nos que não nos salva de cima, com
uma decisão soberana ou um ato de
força, um decreto, não: salva-nos
vindo até nós e assumindo os nossos
pecados. É assim que Deus vence o
mal do mundo: abaixando-se, e



assumindo-o sobre si mesmo. É
também o modo como podemos
elevar os outros: não os julgando,
não lhes dizendo o que fazer, mas
estando perto deles, partilhando o
amor de Deus. A proximidade é o
estilo de Deus para connosco»[2].

O fundador do Opus Dei dizia que «a
correção fraterna é parte do olhar de
Deus, da Sua providência
amorosa»[3]. Quem cuida do seu
irmão não julga os outros: procura
olhar para eles como Deus faz, e por
isso, todos lhe parecem um tesouro,
procura guardá-los como algo
precioso. «A correção fraterna nasce
do afeto. Mostra como desejamos que
os outros sejam cada vez mais
felizes»[4]. Esta certeza de procurar a
sua felicidade envolve-nos na vida
deles com o máximo respeito à sua
liberdade, porque só assim o amor é
verdadeiro. Ajudar um irmão nosso
no caminho da santidade tem mais a
ver com uma calorosa e paciente



noite de vigília, em que se espera a
ação de Deus, do que com uma fria
supervisão. «Supervisionar refere-se
mais ao cuidado da doutrina e dos
costumes, enquanto velar se refere
mais ao cuidado de que haja sal e luz
nos corações. Vigiar fala de estar
alerta para o perigo iminente,
enquanto velar fala de acompanhar,
com paciência, os processos em que o
Senhor vai gerindo a salvação do Seu
povo»[5].

O coração das pessoas importa

«Quando fazeis uma correção
fraterna, tendes que amar os defeitos
dos vossos irmãos»[6], dizia também
S. Josemaria. Cuidar não é só curar
uma pequena ferida, mas olhar para
a pessoa toda, amá-la no tempo,
projetada até ao céu. Neste sentido, é
no coração do homem que se forjam
as boas ou as más ações, no seu
conjunto (cf. Mt 15, 19): isso é o que
nos interessa de forma especial, mais



do que pequenos detalhes que
muitas vezes podem ser parte de
uma maneira de ser. Quem deseja
ajudar não se fica apenas no
exterior, não avalia um aspeto
isoladamente, mas olha para os
acontecimentos à luz desse desejo de
santidade do outro, descalçando as
sandálias, porque se encontra no
mais profundo da sua alma (cf. Ex 3,
5). Uma correção fraterna exprime,
de certa forma, a atitude de quem
quer ajudar a descobrir os dons que
Deus nos quer dar nas mil e uma
batalhas diárias: «Se conhecesses o
dom de Deus» (Jo 4, 10). Toda a ajuda
se deve apresentar assim, como uma
lente para descobrir o dom que cada
luta encerra. Na correção fraterna,
devemos ser como alguém que vela
ternamente pela santidade do outro,
não como alguém que vela pelo
cumprimento de «certos padrões que
nos tenhamos imposto como
objetivo»[7].



Jesus, por exemplo, não se detém nas
questões periféricas da vida da
samaritana. Vai ao núcleo da dor
dessa alma predileta. Através da
conversa, Jesus vai-a conduzindo
àquela verdade que já não a
envergonha. É por isso que ela
regressa à aldeia e conta a todos
como se sentiu libertada: «Ele disse-
me tudo o que eu fiz. Não será Ele o
Messias?» (Jo 4, 29).

Jesus ensina-nos que o olhar de Deus
é abrangente. Sabe ascender do
aparentemente insignificante até ao
espiritual, grande e relevante. É
paciente, vê tudo como parte do
conjunto de toda uma vida. «Neste
nosso mundo impregnado de
individualismo, é necessário
redescobrir a importância da
correção fraterna, para
caminharmos juntos para a
santidade (…). É um grande serviço
ajudar, e deixar-se ajudar, a ler com
verdade dentro de si mesmo, para



melhorar a própria vida e seguir
mais retamente o caminho do
Senhor. Há sempre necessidade de
um olhar que ama e corrige, que
conhece e reconhece, que discerne e
perdoa (cf. Lc 22, 61), como fez, e faz,
Deus com cada um de nós»[8]. Este
olhar não se detém apenas em
detalhes de pouca importância, não
os aumenta, pelo contrário, enche-se
de esperança para grandes
horizontes e, se for o caso, assim o
transmite. Sabe que está a cumprir
um desejo expresso de Jesus, por isso
tenta fazê-lo como Ele o faria: «Vai
ter com ele e corrige-o a sós. Se te
ouvir, terás ganho o teu irmão» (Mt
18, 15).

Através da correção fraterna,
apoiamos um irmão nos seus desejos
de santidade concretos e diários. Não
é uma correção à totalidade da
pessoa, pois Deus é que atua em cada
um, mas precisamente o contrário: é
uma confirmação de que a santidade



é compatível com essa debilidade.
Estas palavras de S. João Crisóstomo
podem ajudar-nos: «O Senhor não
diz: 'Acusem, discutam, procurem
vingança, mas sim, corrijam'»[9].
Transmitimos aos outros o nosso
apreço pela sua luta, reconhecemos
os seus sentimentos, apoiamo-los
nessa batalha. Com a nossa ajuda,
recordamos-lhes que também
contamos com a sua. Em cada
correção fraterna, há uma admiração
discreta pelo nosso irmão e pelo
trabalho da graça na sua alma.

Um fruto da amizade

Para criar um contexto em que este
apoio seja possível, precisamos de ter
interesse sincero, proximidade,
cuidado real pela vida do outro.
Quem presta favores de irmão e
conhece os outros em profundidade
pode construir uma relação de
mútua e verdadeira amizade. A
correção fraterna é um fruto natural



deste solo cultivado com paciência.
Além disso, a empatia é necessária
para poder entrar no coração dos
outros. Este serviço não se pode
realizar a partir de fora, nem de
longe. Nos nossos dias, as operações
cirúrgicas de grande precisão são
realizadas com instrumentos capazes
de atuar no interior do doente, sem
necessidade de cirurgias invasivas.
Poderia dizer-se que um irmão que
cuida de outro procura ir
delicadamente até ao lugar sagrado
que é o coração, sem invadir essa
intimidade.

É também indispensável conhecer
bem a pessoa que se vai corrigir. Há
disposições de temperamento que
nos tornam muito diferentes uns dos
outros, e que S. Josemaria
considerava parte central desse
«numerador muito diverso»[10] de
pessoas, no Opus Dei e na Igreja. Não
é justo pensar que essa diversidade
de reações só tem a ver com a



humildade de quem recebe a
correção fraterna, ou com a sua
suscetibilidade. Para alguns, as
palavras, mesmo as mais delicadas,
soam facilmente a reprovação; a
esses, Jesus coloca-os diante da sua
verdade com suavidade e elogios. Fê-
lo, por exemplo, com aquela mulher
que Lhe ungiu os pés, em casa de
Simão, o fariseu (cf. Lc 7, 36-50). Para
outros, funciona ao contrário, se as
palavras não são especialmente
claras, sentem uma falta de interesse
e de afeto verdadeiros. Marta
precisou de ouvir duas vezes o seu
nome para descobrir que ela também
podia escolher a melhor parte, no
seu trabalho (cf. Lc 10, 38-42). Tomé
precisou da proximidade física do
Senhor para voltar a ser o Apóstolo
fiel que daria a vida pelo seu Mestre
(cf. Jo 20, 26-29). Para o bom ladrão, a
emenda chegou sob a forma de um
presente inesperado: naquela mesma
tarde, ele estaria com Jesus no
Paraíso (cf. Lc 23, 39-43). E a



samaritana precisou de tempo, de
uma conversa calma e tranquila,
num lugar isolado: a sós com Jesus.
Não há duas pessoas iguais no
Evangelho, e também não há duas
reações iguais naqueles que nos
rodeiam.

«Quando temos alguma coisa que
não está bem, ajudam-nos com essa
bendita correção fraterna, que
requer um carinho muito
sobrenatural e muita força, porque
às vezes custa-nos muito praticar a
correção fraterna. Avisam-nos com
lealdade sobre o que não está bem e
dão-nos a razão. Por outro lado, nas
tuas costas dizem que és um grande
santo, melhor que um pão doce. Não
é belo isto, meus filhos? Falamos de
lealdade, e isto é lealdade humana.
Não mentimos, não afirmamos de
outra pessoa que tem excelentes
qualidades que lhe faltam, mas
jamais toleramos que seja criticada
pelas costas. E as coisas



desagradáveis dizemos-lhas assim,
carinhosamente, para que as
corrija»[11].

* * *

S. Josemaria afirmava com grande
convicção, como quem o
experimentara na própria pele, tanto
de forma passiva como ativa:
«Convence-te: quando fazes a
correção fraterna, estás a ajudar,
com Jesus Cristo, o teu irmão, a levar
a Cruz; uma ajuda inteiramente
sobrenatural, porque a correção
fraterna vai precedida,
acompanhada e seguida pela tua
oração»[12]. Em Caná da Galileia,
Maria descobre que o vinho se
acabou e que isso pode comprometer
a alegria dos recém-casados. Como
boa observadora que é, ela
desencadeia uma correção materna.
Procura a solução, fala com Jesus,
fala aos que estavam a servir. Ajudar
desta forma uma irmã ou um irmão



significa obter de Cristo o melhor
vinho para eles. E isto só se consegue
pondo as almas junto d’Ele, falando
com Jesus sobre elas, sabendo que
quem mais as ama é Aquele que
empreendeu a missão de as salvar.

Ver os outros artigos da série: Os
outros também são nossos

[1] S. Josemaria, Caminho, n. 463.

[2] Francisco, Angelus, 10-I-2011.

[3] Javier Echevarría, Lembrando o
Beato Josemaria Escrivá, Ed. DIEL,
Lisboa 2000, p.106

[4] Fernando Ocáriz, Carta Pastoral, 1
de novembro de 2019, n. 16.

[5] Cardeal Bergoglio [agora: Papa
Francisco], 10ª Assembleia Geral

https://opusdei.org/pt-pt/document/correcao-fraterna/
https://opusdei.org/pt-pt/document/correcao-fraterna/


Ordinária do Sínodo dos Bispos, 2-
X-2001.

[6] S. Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 18-X-1972.

[7] Fernando Ocáriz, Carta Pastoral,
28-X-1920, n. 6.

[8] Bento XVI, Mensagem para a
Quaresma de 2012, n. 1.

[9] S. João Crisóstomo, Homiliae in
Matthaeum, n. 60, 1.

[10] Há lugar para todos no Opus Dei,
razão pela qual S. Josemaria
escreveu que embora o
‘denominador comum’ seja a busca
da santidade, existem "numeradores
muito diversos (autonomia), que
correspondem às diferentes
condições de cada caráter e
temperamento, e até mesmo ao
caminho diferente por onde Jesus
conduzirá as suas almas". 
Apontamentos Íntimos, n. 511.



[11] S. Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 21-5-1970.

[12] Javier Echevarría, Lembrando o
Beato JosemariaEscrivá, Ed. DIEL,
Lisboa 2000, p. 106.

Diego Zalbidea

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/correcao-

fraterna-ii/ (15/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/correcao-fraterna-ii/
https://opusdei.org/pt-pt/article/correcao-fraterna-ii/
https://opusdei.org/pt-pt/article/correcao-fraterna-ii/

	Os outros também são nossos (II): a correção fraterna

