
opusdei.org

Contemplação no
meio do mundo

S. Josemaría Escrivá. Sentirei
uma profunda emoção ao ver
colocado, no momento da
canonização, o adjetivo “santo”
antes do nome daquele a quem
mais devo na terra. O Senhor
concedeu-me a graça de ser
testemunha dessa santidade de
vida, dia após dia, durante vinte
e cinco anos.

01/06/2004

Entre as características que me
parecem mais adequadas para



descrever a figura de Josemaría
Escrivá, destacarei sobretudo uma: a
unidade de vida. Com esta expressão,
a teologia espiritual costuma
designar a idéia, presente em tantos
Padres da Igreja, da junção de Marta
e Maria, da fusão da ação com a
contemplação, da oração com o
trabalho (termo que utilizo aqui em
sentido amplo, abrangendo tanto os
deveres profissionais como os
familiares, as relações sociais, os
deveres cívicos em geral).

A unidade de vida brota da acção do
Espírito Santo na alma; não se trata
de uma característica meramente
humana, resultado da ordem mental,
de uma organização eficientíssima
ou do esforço pessoal por atingir
uma espécie de tranquilidade de
ânimo. É de certo modo um sinónimo
de santidade e, portanto, uma meta
para todos os cristãos.



A Carta Apostólica Christifideles laici
realça a sua importância no contexto
da santificação da vida cotidiana (cfr.
n. 17): somente se forem vistos à luz
dessa unidade, os afazeres de cada
dia podem ser encarados como
ocasiões de união com Deus; mais
ainda, esses afazeres se revelam
como que transfigurados pela graça.
Quando nos deixamos absorver pela
dimensão horizontal da existência, a
quotidianidade (se não por outro
motivo, ao menos pelo próprio ritmo
imposto pelas tarefas que a
sobrecarregam) gera dispersão:
pressa, distração, urgência de
encontrar soluções para os
problemas prementes, a ponto de
não deixar espaço para outros
pensamentos... As obrigações do
trabalho tendem a subtrair tempo de
convivência com a família; os
modelos da sociedade consumista
apagam a força de um ideal que pede
austeridade e sacrifício; as
necessidades económicas absorvem



toda a energia, em prejuízo de outros
deveres mais altos. E assim o coração
do homem, exposto a essa tremenda
pressão, corre o risco de fragmentar-
se. Ao contrário, quando se tem
unidade de vida, as tensões às quais
somos diariamente expostos
conjugam-se com harmonia.

Viver ao lado de Josemaría Escrivá
significou para mim uma constante
lição de unidade de vida: cada um
dos seus gestos, todas as suas
palavras, todos os projetos que
empreendia estavam explicitamente
orientados para o Senhor. Nasciam
da fé, tomavam forma na esperança
da ajuda divina, manifestavam o
desejo de servir a Deus.

Nele se via encarnado o programa
expresso nestas palavras de
Caminho: “Dizia uma alma de
oração: nas intenções, seja Jesus o
nosso fim; nos afectos, o nosso Amor;



na palavra, o nosso assunto; nas
acções, o nosso modelo” (n. 271).

Assim como na pessoa de Cristo se
unem o humano e o divino –
ensinava Josemaría Escrivá –, do
mesmo modo devem unir-se
existencialmente no cristão –
chamado a transformar-se em outro
Cristo, no próprio Cristo – os traços
humanos e sobrenaturais da própria
vida.

Além da vivência pessoal, uma
assídua reflexão conduziu Josemaría
Escrivá a detectar com grande
lucidez as implicações da unidade de
vida. Essa unidade comporta, antes
de tudo, a coerência entre a fé e as
obras, o pleno respeito pela lei moral,
sem restrições nem soluções de
compromisso, em todas as situações
(familiares, profissionais, etc.) que o
cristão é chamado a enfrentar.

Profundamente consciente do valor
exemplar da coerência com a fé, o



fundador do Opus Dei fazia-nos
observar que disso depende, em
grande parte, a contribuição que
todos os fiéis devem prestar à
edificação do Reino de Deus sobre a
terra. Nesse contexto, a Christifideles
laici (n. 59) lembra a clareza com que
o Concílio convoca os leigos a
superar qualquer fissura entre a fé e
a conduta, «deixando-se conduzir
pelo espírito do Evangelho» no
cumprimento dos deveres terrenos
(Const. Past. Gaudium et Spes, n. 43).

Graças a esse enfoque da unidade de
vida, pode-se compreender melhor a
insistência com que o fundador do
Opus Dei explicava que a primeira
condição para santificar o trabalho é
trabalhar bem, não só com
diligência, mas sobretudo com
sentido de justiça e caridade para
com o próximo (colegas ou clientes,
colaboradores, subordinados ou
superiores): “Temos que trabalhar
muito na terra, e temos que



trabalhar bem, porque essas
ocupações habituais são a matéria
que devemos santificar” (Amigos de
Deus, n. 202). Uma actividade
exercida pelo recurso à
improvisação, com superficialidade,
com indolência, não traz nenhum
benefício ao bem comum, não só pelo
seu vazio substancial, mas
principalmente porque não pode ser
oferecida a Deus. Esta constatação
leva-nos a dar um importante passo
adiante nas nossas reflexões sobre a
unidade de vida: a busca da
perfeição no trabalho é inseparável
da presença de uma finalidade
expressamente sobrenatural.

O texto citado prossegue assim: “Mas
nunca nos esqueçamos de as realizar
por Deus. Se as fizéssemos por nós
mesmos, isto é, por orgulho, só
produziríamos folhas; e nem Deus
nem os homens conseguiriam
saborear um pouco de doçura em
árvore tão frondosa”.



Fica, assim, focalizado o núcleo
central do nosso pensamento: obtém-
se a instauração de uma verdadeira
unidade entre as várias esferas da
nossa vida quando todas são
elevadas, in actu, à ordem da graça,
ou seja, quando são referidas hic et
nunc a Deus. “Nós, os cristãos” –
escreveu esse sacerdote santo – “não
suportamos uma vida dupla:
mantemos uma unidade de vida,
simples e forte, em que se
fundamentam e se compenetram
todas as nossas ações” (Cristo que
passa, n. 126). Não se trata de uma
vaga aspiração, de um genérico
estado de ânimo de nostalgia do
divino.

Para São Josemaría, a conquista de
uma unidade dessa natureza
representa “uma condição essencial
para os que procuram santificar-se
no meio das circunstâncias habituais
do seu trabalho, das suas relações
familiares e sociais. Jesus não admite



essa divisão” (Amigos de Deus, n.
165).

As citações poderiam multiplicar-se
até o infinito, mas parece-me que o
que acabamos de ver é suficiente
para fundamentar a ideia de que a
unidade de vida – como tudo o que
diz respeito à simplicidade, à
harmonia, à ausência de
desagregação – traz em si mesma um
reflexo do divino, uma vez que Deus
é unidade. Por isso, nela se pode
legitimamente enxergar um vértice
da vida espiritual. Refiro-me à
contemplação no meio do mundo,
que representa um ponto de
convergência de toda a mensagem
espiritual de São Josemaría Escrivá.
A ele me dirijo agora para pedir que
nos ajude a todos nós, neste dia de
abundantes graças, a dar um passo
decisivo rumo a essa meta de vida
interior.



L’Osservatore Romano//6 de
Outubro de 2002

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/contemplacao-
no-meio-do-mundo/ (28/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/contemplacao-no-meio-do-mundo/
https://opusdei.org/pt-pt/article/contemplacao-no-meio-do-mundo/
https://opusdei.org/pt-pt/article/contemplacao-no-meio-do-mundo/

	Contemplação no meio do mundo

