
opusdei.org

Conhecê-l'O e
conhecer-te (2): Dos
lábios de Jesus

Neste segundo texto da série
considera-se a iniciativa de
Deus na oração, que acorre ao
encontro do homem e educa o
seu coração para que possa
entrar em relação com Ele e
descubra a sua condição de
filho amado de Deus.

01/02/2020

Os primeiros apóstolos de Jesus
viviam permanentemente fascinados



e surpreendidos pelo seu Mestre:
ensinava com autoridade, os
demónios submetiam-se- Lhe,
afirmava que tinha poder para
perdoar os pecados, fazia milagres
para que não duvidassem... Um
homem tão surpreendente tinha que
ter algum mistério. Um daqueles
dias, ao amanhecer, quando estavam
para começar outra cansativa
jornada, os discípulos não
encontravam Jesus. Saíram de casa
preocupados e percorreram a
pequena cidade de Cafarnaum. Jesus
não aparecia. Por fim, numa encosta
que dava para o lago, encontram-
no... a rezar! (cf. Mc 1, 35).

O evangelista induz-nos a pensar que
num primeiro momento não o
compreenderam, mas rapidamente
puderam comprovar que o episódio
de Cafarnaum não era um ato
isolado. A oração fazia parte da vida
do Mestre tanto como a pregação, a
atenção às necessidades das pessoas



ou o descanso. Mas, enquanto todas
essas atividades eram
compreensíveis e até admiráveis
para eles, aqueles tempos de silêncio
fascinavam-nos, ainda que não os
entendessem por completo. Apenas
passado algum tempo com o Mestre
se atreveram a pedir-lhe: «Senhor,
ensina-nos a rezar, como João
ensinou aos seus discípulos» (Lc 11,
1).

Non multa…

Conhecemos a resposta de Jesus a
esse pedido: a oração do Pai Nosso. E
poderíamos achar que os discípulos
teriam ficado desiludidos: só essas
palavras? Era isso que fazia o Mestre
durante tantas horas? Repetia
sempre o mesmo? Podemos até
imaginar que a resposta de Jesus lhes
soube a pouco; teriam desejado que
Jesus continuasse a ensiná-los. Nesse
sentido, o evangelho de S. Mateus –
contrariamente ao de S. Lucas – pode



iluminar-nos um pouco mais, uma
vez que situa a lição do Pai Nosso no
contexto do Sermão da Montanha: ali
Cristo tinha indicado as principais
condições da oração, do verdadeiro
encontro com Deus. Quais são essas
condições?

A primeira é a retidão de intenção:
dirigirmo-nos a Deus por Deus, não
por outros motivos; desde logo, não o
fazer simplesmente para que nos
vejam, nem para fazer parecer uma
bondade que não temos (cf. Mt 6, 5).
Dirigimo-nos a Deus porque Ele é um
ser pessoal, que não deve ser
instrumentalizado. Deu-nos tudo o
que temos, existimos por causa do
seu amor, fez-nos seus filhos, cuida
ternamente de nós e entregou a
própria vida para nos salvar. Não
merece a nossa atenção só, nem
principalmente, porque pode
conseguir-nos coisas. Merece-a...
porque é Ele! S. João Paulo II, quando
ainda era bispo de Cracóvia,



recordava-o aos jovens: «Porque é
que toda a gente (cristãos,
muçulmanos, budistas, pagãos) reza?
Porque é que rezam? Porque rezam
até aqueles que pensam que não
rezam? A resposta é simples. Rezo
porque Deus existe. Sei que Deus
existe. Por isso, rezo»[1].

A segunda é a confiança: dirigimo-
nos a quem é Pai, Abbá. Deus não é
um ser longínquo, muito menos um
inimigo do Homem, que se deveria
temer, constantemente acalmando a
sua ira ou as suas exigências. Ele é o
Pai que se preocupa com os seus
filhos, que sabe de que precisam, que
lhes dá o que mais lhes convém (cf.
Mt 6, 8), que «tem as suas delícias
com eles» (cf. Pr 8, 13).

Percebe-se assim melhor a terceira
das condições da oração, que é a que
introduz a revelação do Pai Nosso: 
não usar demasiadas palavras (cf. Mt
6, 7). Dessa maneira, podemos



experimentar o que nos recordava o
Papa Francisco: «Como é doce
permanecer diante dum crucifixo ou
de joelhos diante do Santíssimo
Sacramento, e fazê-lo simplesmente
para estar à frente dos seus olhos!»[2].
Demasiadas palavras podem
atordoar-nos e desviar a nossa
atenção. Assim, em vez de olhar para
Deus e descansar no seu amor, existe
o perigo de acabarmos prisioneiros
das nossas necessidades urgentes,
das nossas angústias ou dos nossos
projetos. Ou seja, podemos ficar
fechados, sem que a oração nos abra
verdadeiramente a Deus e ao seu
amor transformador.

Há um provérbio latino, non multa,
sed multum[3], que S. Josemaria usava
quando se referia ao modo de
estudar, uma vez que recorda a
importância de não dispersar em
muitas coisas – non multa – mas
aprofundar no essencial – sed
multum –. Trata-se de um conselho



que serve também para entender o
que Jesus ensinou sobre a oração. O
Pai Nosso, tão breve, não é uma lição 
dececionante, mas uma autêntica
revelação do que torna possível a 
conexão verdadeira com Deus.

…sed multum

«No entardecer da vida, serás
examinado pelo amor; aprende a
amar como Deus quer ser amado e
deixa a tua própria condição»[4].
Estas palavras de S. João da Cruz
recordam-nos que amar significa
andar ao passo do outro, adivinhar
os seus gostos e alegrar-se de os
satisfazer, aprender – por vezes com
certo sofrimento – que não basta a
nossa boa intenção, é preciso
aprender também a acertar.

E para amar a Deus, como
conseguiremos acertar? Como
saberemos os seus gostos? O livro de
Job revela a dificuldade quando, no
fim, humildemente diz: «Perguntar-



Te-ei e Tu me ensinarás» (Jb 42, 4).
Trata-se do mesmo pedido que os
discípulos dirigiram a Jesus séculos
depois: «Ensina-nos a rezar».
Aprender a rezar não é, então,
apenas uma questão de técnica ou
método. Acima de tudo, é abertura a
um Deus que nos mostrou o seu
verdadeiro rosto e que nos abriu a
intimidade do seu coração. Só
conhecendo o que alberga o coração
de Deus poderemos rezar
verdadeiramente, poderemos amá-
Lo como Ele quer ser amado. E, à luz
desse conhecimento, mudar a
condição da nossa oração, aprender
a rezar da melhor maneira.

O Pai Nosso é, então, a grande
instrução de Jesus para que
possamos sintonizar o nosso coração
com o do Pai. Por isso se falou do
carácter performativo desta oração:
são palavras que realizam em nós
aquilo que significam, são palavras
que nos mudam. Não são apenas



palavras para repetir: são palavras
para educar o nosso coração, para o
ensinar a palpitar com batimentos de
amor que agradarão ao nosso Pai do
Céu.

Dizer Pai e nosso situa-me
existencialmente na relação que
configura a minha vida. Repetir seja
feita a vossa vontade ensina-me a
amar os planos de Deus e recitar 
perdoai-nos as nossas ofensas assim
como nós perdoamos a quem nos tem
ofendido ajuda-me a ter um coração
mais misericordioso com os outros.
«As palavras ensinam-nos e
permitem-nos entender o que
devemos desejar e pedir»[5].
Recitando esta oração, aprendemos a
dirigirmo-nos a Deus focando-nos no
que é verdadeiramente importante.
Meditar nas diferentes partes do Pai
Nosso, talvez com a ajuda de algum
dos grandes comentários antigos – S.
Cipriano ou S. Tomás – ou de outros
mais recentes como o Catecismo da



Igreja Católica pode ser uma boa
maneira de começar a renovar a
nossa vida de oração e, assim, viver
com maior intensidade a história de
amor que a nossa vida tem que ser.

Com palavras inspiradas

Os discípulos, testemunhas da oração
de Jesus, viram também que Ele se
dirigia ao seu Pai em muitas ocasiões
com as palavras dos salmos. Tinha
aprendido a fazê-lo com a sua mãe e
São José. Os salmos alimentaram a
sua oração até no momento do seu
sacrifício na cruz: «Elí, Elí, lamma
sabachtani?» reza o primeiro
versículo do salmo 22 em aramaico,
tal como o pronunciou Jesus no
momento em que se consumava a
nossa redenção. S. Mateus também
refere que, na Última Ceia, «cantados
os hinos, saíram para o Monte das
Oliveiras» (Mt 26, 30). Que hinos são
esses que o próprio Cristo rezava?
Durante a refeição de Páscoa, os



judeus tomavam quatro copos de
vinho, que representavam as quatro
promessas das bênçãos de Deus para
o seu povo quando tinham sido
libertados do Egito: «tirar-vos-ei»,
«libertar-vos-ei», «redimir-vos-ei» e
«resgatar-vos-ei» (Ex 6, 6-7). Bebiam-
se em quatro momentos diferentes
durante a ceia. Ao mesmo tempo,
cantavam-se os hinos do Hallel,
assim chamados porque começavam
com a palavra «hallel» («aleluia»)[7].
Certamente Jesus recitou todos cheio
de agradecimento e louvando a Deus,
seu Pai, como um verdadeiro
israelita, consciente do carácter
inspirado dessas orações, nas quais
se condensam tanto a história de
amor de Deus pelo seu povo, como as
atitudes próprias do coração do
homem perante um Deus sempre
mais admirável: o louvor, a
adoração, a súplica, o pedido de
perdão... Não é estranho que os
primeiros cristãos seguissem este
modo de rezar de Jesus, apoiados



também no conselho de S. Paulo;
«Enchei-vos do espírito, falando
entre vós com salmos, hinos e
cânticos espirituais, cantando e
louvando ao Senhor nos vossos
corações, dando graças sempre por
todas as coisas a Deus Pai, em nome
de Nosso Senhor Jesus Cristo» (Ef 5,
19-20). Da mesma maneira que as
palavras do Pai Nosso, as palavras
dos salmos educavam os seus
corações, abrindo-os a uma relação
autêntica com Deus. Descobriam,
com assombro e agradecimento,
como aqueles versículos tinham sido
sempre uma previsão da vida de
Cristo. E, sobretudo, compreendiam
que o seu coração de Homem
verdadeiro era o que melhor soubera
fazer seus os louvores, as petições e
as súplicas que neles se contêm.
Desde então, «rezando-os em
referência a Cristo e vendo o seu
cumprimento n'Ele, os salmos são um
elemento essencial e permanente da
oração da sua Igreja. Adaptam-se aos



homens de todas as condições e de
todos os tempos»[8]. Também nós
encontraremos neles «alimento
sólido» (cf. Hb 5, 14) para a nossa
oração.

E não só os salmos. A estes logo se
uniram várias composições – «hinos
e cânticos espirituais» – para louvar
a Deus três vezes santo, que lhes
tinha sido revelado como comunhão
de pessoas, Pai, Filho e Espírito.
Começou assim a elaboração das
orações que se utilizariam na liturgia
ou que alimentariam a piedade fora
dela; o propósito era o de nos ajudar
a dirigirmo-nos a Deus com palavras
adequadas, que expressam a nossa fé
n'Ele. Estas orações, fruto do amor da
Igreja pelo seu Senhor, constituem
também um tesouro no qual
podemos educar o nosso coração. Por
isso escrevia S. Josemaria: «A tua
oração deve ser litúrgica. Oxalá te
habitues a recitar os salmos e as



orações do missal em vez de orações
privadas ou particular»[9].

Sob o sopro do Espírito Santo

Todos aprendemos estudando textos
escritos. Por isso podemos entender
que as palavras do Pai Nosso, dos
salmos ou de outras orações da Igreja
são as que nos educaram na nossa
relação com Deus, ainda que até
agora não tivéssemos pensado assim.
No entanto, a palavra de Deus tem
uma característica própria: está viva
e, por isso, pode trazer novidades
inesperadas. A carta aos Hebreus
recorda-nos que «a palavra de Deus é
viva e eficaz e mais cortante que
uma espada de dois gumes: entra até
à divisão da alma e do espírito, das
articulações e da medula, descobre
os sentimentos e pensamentos do
coração» (Hb 4, 12).

Por isso as mesmas palavras,
consideradas várias vezes, não soam
sempre da mesma maneira. Algumas



vezes abrem-se horizontes novos
diante dos nossos olhos, sem que
saibamos explicar muito bem
porquê: é a ação do Espírito Santo
que fala dentro de nós. Sto.
Agostinho explicava-o com precisão:
«O som das nossas palavras golpeia
os vossos ouvidos, mas o mestre está
no interior (...). Quereis uma prova,
irmãos? Não ouvistes todos este
sermão? Quantos não vão sair daqui
sem ter aprendido nada! No que de
mim depende, falei a todos, mas
aqueles a quem não fala
interiormente a Unção, aqueles a
quem o Espírito Santo não ensina
interiormente, regressam com a
mesma ignorância»[10].

Percebe-se assim a estreita relação
entre o Espírito Santo, a palavra
inspirada e a nossa vida de oração.
Com razão a Igreja o invoca como o
«Mestre interior», que educa o nosso
coração com as palavras que o
mesmo Jesus nos ensinou, fazendo-



nos descobrir nelas horizontes
sempre nossos, para conhecer
melhor Deus e assim amá-Lo cada
dia mais.

* * *

«Maria guardava todas estas coisas,
ponderando-as no seu coração» (Lc 2,
19). A oração da nossa Mãe nutria-se
da sua própria vida e da meditação
assídua da Palavra de Deus; ali
encontrava luz para ver com mais
profundidade as coisas que a
rodeavam. No seu cântico de louvor –
o Magnificat – percebemos até que
ponto a Sagrada Escritura era o
alimento constante da sua oração. O 
Magnificat está delineado com
referências aos salmos e a outras
palavras da Sagrada Escritura como
o «cântico de Ana» (1Sm 2, 1-11) ou a
visão de Isaías (Is 29, 19-20), entre
outros[11]. O Espírito Santo preparava
com esse alimento o seu sim
incondicional na anunciação do anjo.



Encomendamo-nos a ela para que
também nós deixemos que a palavra
divina eduque o nosso coração e nos
faça capazes de responder fiat! –
faça-se! Quero! – a tantos planos que
Deus tem para a nossa vida.

[1] Karol Wojtyla, Ejercicios
espirituales para jóvenes, BAC,
Madrid 1982, p. 89.

[2] Francisco, Evangelii Gaudium, n.
264.

[3] cf. S. Josemaria, Caminho, n. 333.

[4] S. João da Cruz, Dichos de amor y
luz, 59.

[5] Sto. Agostinho, Carta 130.

[6] cf. S. Cipriano, La unidad de la
Iglesia, el padrenuestro, a Donato,
Ciudad Nueva, Madrid 1991; S.



Tomás de Aquino, Obras catequéticas.
Sobre el credo, Padrenuestro,
Avemaría, decálogo y los siete
sacramentos, Ediciones Eunate,
Pamplona 1995, pp. 98-128.

[7] O Hallel é composto pelo pequeno
Hallel, integrado pelos salmos 113
(112) a 118 (117), e pelo grande
Hallel, que é o salmo 136 (135), no
qual se repete, em cada versículo,
«porque é eterna a sua
misericórdia». Este último é o salmo
com o qual se conclui a ceia pascal.

[8] Catecismo da Igreja Católica, n.
2597.

[9] S. Josemaria, Caminho, n. 86.

[10] Sto. Agostinho, Terceira homília
sobre a I Carta de S. João, 13.

[11] Para além dos já citados, há
também referências a Habacuc 3,18;
Job 12,19-20; 5,11-12 e Salmos 113,7;



136,17-23; 34,2-3; 111,9; 103,1; 89,11;
107,9; 34,10; 98,3; 22,9.

Nicolás Álvarez de las Asturias
(Tradução de Maria Inês
Moreira)

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/conhece-lo-e-
conhecer-te-ii-dos-labios-de-jesus/

(20/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/conhece-lo-e-conhecer-te-ii-dos-labios-de-jesus/
https://opusdei.org/pt-pt/article/conhece-lo-e-conhecer-te-ii-dos-labios-de-jesus/
https://opusdei.org/pt-pt/article/conhece-lo-e-conhecer-te-ii-dos-labios-de-jesus/

	Conhecê-l'O e conhecer-te (2): Dos lábios de Jesus

