
opusdei.org

Conhecê-l'O e
conhecer-te (9): Não
temas, que Eu estou
contigo

No decorrer da nossa vida de
oração também surgirão
dificuldades ou dúvidas.
Existem muitas razões para
pensar que nesses momentos
Deus está especialmente
próximo.

28/12/2020



Cerca de seis séculos antes do
nascimento de Jesus, o povo judeu
encontrava-se sob o domínio da
Babilónia. Muitos tinham sido
levados prisioneiros para terra
estrangeira. As promessas antigas
pareciam desvanecer-se. A tentação
de pensar que tudo tinha sido um
engano era muito frequente. Neste
contexto, surgem textos proféticos
sobre a libertação do povo e,
especialmente, oráculos de grande
profundidade espiritual em que Deus
nos manifesta a sua proximidade em
todo o momento. «Não temas»,
repete uma e outra vez: «Se tiveres
de atravessar as águas, estarei
contigo e os rios não te submergirão.
Se caminhares pelo fogo, não te
queimarás e as chamas não te
consumirão.» (Is 43, 1-2). E continua
mais adiante: «Não temas, que Eu
estou contigo (…). Tragam-me os
meus filhos lá de longe e as minhas
filhas dos confins da terra.» (Is
43,5-6).



Um estribilho constante

No Novo Testamento, como é lógico,
não desaparece essa chamada a
confiar em Deus, não cessa esse
consolo no meio das inquietações da
vida. Algumas vezes, o Senhor serve-
se dos anjos, como quando se dirige a
Zacarias, esposo de Santa Isabel, no
dia em que entrou para oferecer
incenso no santuário; já eram um
casal de idade e não tinham tido
filhos até esse momento. «Não temas,
Zacarias: a tua súplica foi
atendida» (Lc 1, 13), disse-lhe o anjo.
Os mensageiros de Deus tinham
levado um anúncio semelhante tanto
a S. José quando não sabia se devia
receber Maria ou não na sua casa (cf.
Mt 1, 20), como aos pastores quando
se assustaram ao saber que Deus
queria que fossem os primeiros a
adorar o menino Jesus recém-
nascido (cf. Lc 2, 10). Esta e, muitas
outras ocasiões, são um sinal de que
o Senhor nos quer acompanhar



sempre nas decisões importantes da
nossa existência.

Mas, não são apenas os profetas e os
anjos, os únicos a ser portadores
desse «não temas». Quando o próprio
Deus se fez homem, foi Ele quem
pessoalmente continuou com esse
estribilho no meio dos caminhos da
vida daqueles O rodeavam. Com
aquelas mesmas palavras, por
exemplo, Jesus anima os seus
ouvintes a não se deixarem invadir
pela incerteza do alimento ou da
roupa, mas, a preocuparem-se
sobretudo com a sua alma (cf. Mt 10,
31); Cristo também quer levar paz ao
chefe da sinagoga que tinha perdido
a filha mas, não tinha perdido a fé
(cf. Mt 5, 36), dar sossego aos seus
apóstolos quando, depois de uma
noite de tempestade, O veem
aproximar-se caminhando sobre as
águas (cf. Jn 6, 19), ou tranquilizar os
três – Pedro, João e Tiago – que viram
a sua glória no Tabor (cf. Mt 17, 7).



Deus procura ir sempre ao encontro
desse temor, natural perante as
manifestações ordinárias ou
extraordinárias das suas ações.

Também S- Josemaria notava essa
reação divina ao recordar um
acontecimento especial na sua vida
interior. Concretamente, quando
num dia de verão do ano de 1931,
enquanto celebrava a Santa Missa,
compreendeu de um modo
especialmente claro que seriam os
homens e mulheres correntes os que
levantariam a cruz de Cristo em
todas as atividades humanas.
«Ordinariamente, perante o
sobrenatural, tenho medo. Depois,
vem o não temas, Sou Eu!»[1]. Esse
temor não surge unicamente perante
essas ações singulares da graça.
Também se apresenta, de diversas
maneiras, na vida cristã habitual; por
exemplo, quando Deus nos faz
vislumbrar a grandeza do Seu amor e
da Sua misericórdia, quando



compreendemos um pouco melhor a
profundidade da sua entrega na Cruz
e na Eucaristia ou, quando
experimentamos o convite para
segui-Lo mais de perto… e nos
inquietam as consequências que
podem ter essas graças na nossa
vida.

Mais forte do que qualquer dúvida

A oração, enquanto estivermos na
terra, é um combate[2]. É dramático
que os desejos mais nobres do
coração humano – como viver em
comunicação com o nosso próprio
Criador – tenham sido parcialmente
desfigurados e desviados pelo
pecado. Os nossos anseios de
amizade, amor, beleza, verdade,
felicidade ou paz estão unidos, na
nossa situação atual, ao esforço por
superar erros, à dificuldade em
vencer algumas resistências. E essa
condição geral da vida humana



também acontece na relação com o
Senhor.

No início da vida de piedade, muitas
pessoas assustam-se ao pensar que
não sabem fazer oração, ou
confundem-se perante os fracassos,
as inconstâncias e a desordem que
podem acompanhar o início de
qualquer tarefa. Compreende-se,
desse modo, que, aproximar-se do
Senhor, significa encontrar-se com a
Sua Cruz; não deve surpreender que
apareçam a dor, a solidão, as
contradições[3]. Também se teme,
com o passar dos anos, que o Senhor
permita provações e obscuridades
que exijam mais do que aquilo que
podemos oferecer. Ou se olha com
nervosismo a possibilidade de
sermos invadidos pela rotina e,
finalmente, que tenhamos de nos
conformar a uma relação medíocre
com Deus.



Essas palavras – «não temas» – que
escutaram Zacarias, José, os pastores,
Pedro, João, Tiago e tantos outros
também se dirigem a cada um de nós
durante toda a nossa vida.
Recordam-nos que, na vida da graça,
o decisivo não é aquilo que fazemos,
mas sim aquilo que realiza o Senhor.
«A oração é uma tarefa conjunta de
Jesus Cristo e de cada um de nós»[4]

na qual o protagonista principal não
é a criatura que, procura estar atenta
à ação de Deus, mas, o Senhor e a Sua
ação na alma. Entendemos isto
facilmente quando Deus nos abre
novos horizontes, quando desperta
sentimentos de agradecimento ou
nos convida a empreender caminhos
de santidade… Mas essa mesma
confiança deveria continuar
presente quando aparecem as
dificuldades, quando sentimos a
nossa pequenez e parece que somos
envolvidos pela obscuridade.



«Sou eu, não temais». Jesus, assim
como entendia as dificuldades,
confusões, medos e dúvidas daqueles
que queriam segui-l'O, continua a
fazê-lo com cada um de nós. O nosso
empenho em viver ao Seu lado é
sempre menor do que o Seu em estar
perto de nós. É Ele quem está
empenhado em que sejamos felizes e
é suficientemente forte para realizar
esse Seu desígnio, contando inclusive
com as nossas fragilidades.

Disposições que ajudam a orar

Da nossa parte, temos de fazer o
possível por entrar em autênticos
caminhos de oração. Ainda que a
conversa com as outras pessoas
pareça espontânea ou natural, na
realidade aprendemos a falar – e
descobrimos as atitudes elementares
do diálogo – com a ajuda de outros,
muito lentamente. O mesmo ocorre
na relação com Deus, porque «a
oração deve enraizar-se a pouco e



pouco na alma, como a pequena
semente que se tornará mais tarde
árvore frondosa»[5]. E por isso, é
compreensível que os discípulos
tenham pedido a Jesus que os
ensinasse a orar (cf. Lc 12, 1).

Entre essas atitudes fundamentais
para entrar numa vida de oração
estão a fé e a confiança, a humildade
e a sinceridade. Quando oramos com
uma disposição errada – por
exemplo, quando não queremos
emendar aquilo que nos afasta de
Deus ou quando não estamos
dispostos a renunciar à nossa
autossuficiência – corremos o risco
de tornar estéril a oração. É verdade
que essas atitudes erróneas são
frequentemente inconscientes. Se
procuramos um modelo erróneo de
eficácia para a nossa oração, tão
frequente na nossa cultura, também
é fácil cair na armadilha de medir a
nossa relação com o Senhor apenas
pelos resultados que se detetam e



que, a longo prazo, nos custe
encontrar tempo para rezar.

Dentre essas disposições íntimas
para orar, são singularmente
essenciais as que se referem à
confiança no Senhor. Apesar de
terem boa vontade, certas lacunas na
formação levam muitas pessoas a
viver com uma noção equivocada de
Deus e de si próprias. Umas vezes
imaginam que Deus é um juiz rígido,
que exige uma conduta perfeita;
outras vezes podem pensar que
temos de receber aquilo que pedimos
tal e qual como queremos; ou que os
pecados são uma barreira
intransponível para alcançar uma
relação sincera com o Senhor. Apesar
de poder parecer óbvio, precisamos
de construir a nossa vida de oração
sobre o alicerce seguro de algumas
verdades nucleares da fé. Por
exemplo, que Deus é um Pai amoroso
que se alegra com o nosso trato; que
a oração é sempre eficaz porque Ele



atende as nossas súplicas apesar de
os Seus caminhos não serem os
nossos; ou que as nossas ofensas são
precisamente ocasião para nos
aproximarmos novamente ao nosso
Salvador.

Oferecer a Deus as nossas
dificuldades

«Não sabes orar? – Põe-te na
presença de Deus, e logo que
começares a dizer: “Senhor, não sei
fazer oração!...”, podes ter a certeza
de que começaste a fazê-la»[6]. Como
fez com os apóstolos, o Senhor vai-
nos ensinando pouco a pouco a
crescer nessas atitudes íntimas, se
não nos escondermos no monólogo
interior nem numa oração anónima,
alheia aos nossos desejos e
preocupações reais[7].

Tal como sucedia com eles, a nossa
relação com o Senhor avança no
meio das próprias debilidades. A
falta de tempo, as distrações, o



cansaço ou a rotina são habituais na
oração, tal como também sucede nas
relações humanas. Por vezes, isto
exige cuidar a ordem, vencer a
preguiça, colocar o importante à
frente do urgente. Outras vezes
requer realismo para ajustar com
delicadeza os momentos dedicados
ao Senhor, como tem de fazer uma
mãe de família que não se pode
desinteressar dos seus filhos
pequenos em nenhum momento.
Sabemos que, em certas ocasiões, «na
oração é necessária uma atenção
difícil de disciplinar»[8]. Dispersam-
nos as preocupações, as tarefas
pendentes, os estímulos dos ecrãs. E
o mal de tudo isto é que pode
confundir o nosso próprio mundo
interior: surgem as feridas do amor
próprio, as comparações, os sonhos e
fantasias, os ressentimentos ou as
lembranças de qualquer espécie.
Pode suceder-nos que, apesar de
estarmos na presença de Deus, «os



assuntos fervilhem na cabeça nos
momentos mais inoportunos»[9].

Também nos afeta, como é lógico, o
cansaço físico: «O trabalho esgota o
teu corpo e não podes fazer
oração»[10]. Pode servir-nos de
consolo recordar que a fatiga
também adormece os apóstolos na
glória do Tabor (Lc 9, 32) ou na
angústia de Getsemani (Lc 22, 45). E,
além do cansaço físico, na nossa
cultura é frequente um tipo de
cansaço interior que nasce da
ansiedade nas tarefas, da pressão na
profissão e nas relações sociais, ou da
incerteza perante futuro… e que este
estado interior pode aumentar a
dificuldade para meditar com
serenidade.

O Senhor entende bem – na verdade,
muito melhor do que nós – essas
dificuldades. Por isso, apesar de nos
fazerem sofrer, porque desejaríamos
ter uma relação mais delicada com



Ele, muitas vezes «não importa que
(…) não consigas concentrar-te e
recolher-te»[11]. Podemos tentar falar
com Jesus precisamente sobre esses
assuntos, notícias, pessoas ou
lembranças que ocupam a nossa
imaginação. A Deus interessa tudo o
que é nosso, mesmo que pareça
trivial ou insignificante. E, com
frequência, irá ajudar-nos a
examinar esses assuntos, pessoas ou
reações de outro modo, com sentido
sobrenatural, com caridade. Tal
como fazem as crianças nos braços
da sua mãe, podemos descansar
n'Ele, entregar-Lhe o nosso
atordoamento, refugiar-nos no Seu
coração para alcançar a paz.

Um empenho maior do que o nosso

Provavelmente, as dificuldades mais
graves «são as astúcias do Tentador
que tudo faz para desviar o homem
da oração e da união com o seu
Deus»[12]. Nosso Senhor foi tentado



pelo demónio no final daqueles
quarenta dias de retiro no deserto,
quando sentia fome e debilidade (Mt
4, 3). Normalmente, o maligno
aproveita as nossas distrações e
pecados para introduzir na alma a
desconfiança, o desespero e a
renúncia ao amor. Pelo contrário,
como aparece constantemente no
Evangelho, a nossa fraqueza é, na
realidade, um motivo para nos
aproximarmos ainda mais ao
Senhor. E, «à medida que se avança
na vida interior, conhecem-se com
mais clareza os defeitos pessoais»[13].

Com aparência de humildade, o
demónio pode fazer-nos acreditar
que somos indignos para tratar a
Deus, que os nossos desejos de
entrega são aparentes e que podem
esconder uma certa dose de
hipocrisia e de falta de
determinação. «Pensas que os teus
pecados são muitos, que o Senhor
não poderá ouvir-te?»[14]. A



consciência da nossa indignidade –
tão valiosa em si mesma – pode então
provocar um sofrimento real, mas
errado, que pouco tem a ver com a
dor verdadeira e, que nos pode
encerrar numa atitude queixosa que,
inclusivamente, poderá
impossibilitar a oração. Claro que a
tibieza e os pecados podem ser um
obstáculo à oração, mas não nesse
sentido. O Senhor não deixa de nos
amar por maiores que sejam as
nossas fraquezas. Não O assustam,
nem O surpreendem, e não renuncia
ao seu desejo de que alcancemos a
santidade. Mesmo que chegássemos
deliberadamente a pactuar com a
rotina, com o conformismo ou com a
tibieza, Deus não deixaria de esperar
o nosso retorno.

Mas o inimigo pode também tentar
«mesmo quando a alma arde
inflamada no amor de Deus. Sabe
que nessa altura a queda é mais
difícil, mas que – se conseguir que a



criatura ofenda o seu Senhor, ainda
que seja em pouco – poderá lançar
naquela consciência a grave tentação
do desespero»[15]. Então podem
aparecer a amargura e o desencanto.
Para manter viva a esperança em
qualquer momento, é necessário ser
realistas, admitir a nossa pequenez,
perceber que esse suposto ideal de
santidade que tínhamos em mente –
uma plenitude inalcançável – é
errado. Devemos advertir que só
importa agradar a Deus, e, sobretudo
que, aquilo que é realmente decisivo
é o que realiza o Senhor com o seu
amor poderoso contando com a
nossa luta e a nossa fraqueza.

A esperança cristã não é uma
esperança simplesmente humana,
baseada nas nossas forças, ou na
intuição natural sobre a bondade do
Criador. A esperança é um dom que
nos excede, que o Espírito Santo
infunde e renova constantemente em
nós. Nesses momentos de desalento,



«é a hora de clamar: lembra-Te das
promessas que me fizeste, para me
encher de esperança; isto consola-me
no meu nada, e enche o meu viver de
fortaleza (Sl 118, 49-50)»[16]. Foi Deus
quem nos chamou. É Deus que está
empenhado, mais do que nós, em
conduzir-nos à união com Ele e que
tem o poder de o conseguir.

Quando a escuridão é luz

Durante a vida, como em todas as
relações duradouras, o Senhor vai-
nos ensinando a entendê-Lo cada vez
melhor e a entendermo-nos a nós
próprios de maneira distinta. É
diferente o trato de Pedro com Jesus
no início, no seu primeiro encontro
nas proximidades do Jordão, do que
depois da sua morte e ressurreição,
na margem do lago de Genesaré.
Também sucede o mesmo connosco.
Não nos deveria estranhar que o
Senhor nos leve por caminhos
divinos que não são aqueles que



tínhamos pensado. Por vezes
esconde-se, mesmo quando o
procuramos com sincera piedade,
como quando não O encontraram as
mulheres que foram ao sepulcro (Lc
24, 3). Outras vezes, pelo contrário,
torna-se presente quando estamos
encerrados em nós mesmos, como
quando se apresentou aos apóstolos
no cenáculo (Lc 24, 36). Se
mantivermos a confiança, à medida
que o tempo passa, descobriremos
que aquela escuridão era luminosa,
que era o próprio Cristo quem nos
abraçava solicitamente – «não
temas», repetia-nos naqueles
momentos em que estávamos a
forjar o nosso coração à medida do
Seu.

[1] Bto. Álvaro del Portillo, Una vida
para Dios. Reflexiones en torno a la
figura de Josemaría Escrivá de



Balaguer, Rialp, Madrid, 1992, pp.
163-164.

[2] cf. Catecismo da Igreja Católica, n.
2573.

[3] cf. S. Josemaria, Amigos de Deus,
n. 301.

[4] Eugene Boylan, Dificultades en la
oración mental, Rialp, Madrid, 1974,
p. 147.

[5] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
295.

[6] S. Josemaria, Caminho, n. 90.

[7] cf. S. Josemaria, Sulco, n. 65.

[8] Catecismo da Igreja Católica, n.
2705.

[9] S. Josemaria, Sulco, n. 670.

[10] S. Josemaria, Caminho, n. 895.

[11] S. Josemaria, Sulco, n. 449.



[12] Catecismo da Igreja Católica, n.
2725.

[13] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
20.

[14] Ibid., n. 253.

[15] Ibid., n. 303.

[16] Ibid., n. 305.

Jon Borobia

Fotografia: Sabine Ojeil no
Unsplash

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/conhece-lo-e-
conhecer-te-9-nao-temas-estou-contigo/

(15/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/conhece-lo-e-conhecer-te-9-nao-temas-estou-contigo/
https://opusdei.org/pt-pt/article/conhece-lo-e-conhecer-te-9-nao-temas-estou-contigo/
https://opusdei.org/pt-pt/article/conhece-lo-e-conhecer-te-9-nao-temas-estou-contigo/

	Conhecê-l'O e conhecer-te (9): Não temas, que Eu estou contigo

