
opusdei.org

Conhecê-l'O e
conhecer-te (8): No
tempo oportuno

Deus faz-nos experimentar a
nossa oração do modo que mais
nos convém em cada momento.
Santa Isabel é um testemunho
de como a paciência e a
constância se transformam em
plena alegria.

01/12/2020



Quando a viu entrar em sua casa,
Isabel deu-se conta que Maria tinha
deixado de ser uma criança.
Provavelmente já a teria visto nascer
e crescer, tão especial como era, logo
desde muito nova. Depois viveram
longe uma da outra. Ao reconhecê-la
agora à porta de sua casa, encheu-se
de alegria. O evangelista diz-nos que
a recebeu «em voz alta»: «Quem sou
eu para que me visite a mãe do meu
Senhor?» (Lc 1, 43). Tratava-se de
uma alegria profunda, que surgia de
uma vida repleta de oração. Tanto
ela como Zacarias eram considerados
santos – justos – segundo a Escritura
e o povo observava-os com alguma
admiração (cf. Lc 1, 6). No entanto, só
os dois sabiam tudo o que estava por
trás de tantos anos vividos junto a
Deus: eram experiências que tinham
muito de incomunicável, como nos
acontece a todos. A alegria de Isabel
surgia de um passado cheio de dor e
esperança, de tristezas e reencontros,
em que tudo tornava cada vez mais



profunda a sua relação com Deus. Só
ela sabia do desconcerto que lhe
causava o facto de não poder ser
mãe, quando essa era a bênção mais
desejada por uma mulher em Israel.
Mas o Senhor quisera fazê-la passar
por aquilo para a elevar a uma maior
intimidade com Ele.

Uma oração que é ouvida

A nossa relação com Deus, a nossa
oração, tem também sempre algo
único, incomunicável, como a de
Isabel; tem algo de ave solitária (cf. Sl
102, 8) que, como dizia S. Josemaria,
Deus pode elevar como as águias, até
ver o Solraio a raio. Apenas Ele sabe
quais são os tempos e momentos
adequados para cada um.Deus deseja
essa intimidade divinizadora
connosco, muito mais do que
podemos imaginar. Mas o facto de
que só Ele sabe os tempos - como
sabia o momento oportuno para que
nascesse João Batista - não impede



que cada um de nós possa desejar,
em cada instante, uma maior
intimidade com o Senhor. Também
não impede que lhe peçamos
continuamente, procurando o mais
alto, esticando o pescoço entre a
multidão para ver Jesus que passa,
ou subindo a uma árvore se for
preciso, como Zaqueu. Podemos
imaginar que Isabel dirigiu muitas
vezes o seu coração para Deus e que
incentivava o seu marido a fazer o
mesmo, até que finalmente ouviu: «O
teu pedido foi ouvido: a tua mulher
Isabel dar-te-á um filho e pôr-lhe-ás o
nome de João» (Lc 1, 14).

Para Isabel, o que acabaria por ser
uma oração confiada no Senhor teve
que passar pelo forno purificador do
tempo e das adversidades. Passava o
tempo na sua vida e Deus continuava
oculto num aspeto crucial: Porque
parecia que Ele não tinha ouvido as
suas orações de tantos anos? Porque
é que Ele não lhe tinha dado um



filho? Será que nem sequer o
sacerdócio do seu marido era
suficiente? Naquela necessidade
exposta, na debilidade orante ou no
aparente silêncio de Deus, a sua fé, a
sua esperança e a sua caridade
purificaram-se; porque não só
perseverou, mas deixou-se
transformar cada dia, aceitando,
sempre e em tudo, a vontade do
Senhor. Talvez precisamente a
identificação com a Cruz – à qual
Isabel, de algum modo, se antecipava
– seja o melhor modo de comprovar
a autenticidade da nossa oração:
«Não se faça a minha vontade, mas a
Tua» (Lc 24, 42). Se os justos da
antiga aliança viveram nessa
aceitação, e depois Jesus fez dessa
atitude em relação ao Pai o motivo
da sua vida inteira, também nós
cristãos estamos chamados a unir-
nos a Deus deste modo; é sempre um
tempo oportuno para rezar assim: «O
meu alimento é fazer a vontade do



que me enviou e levar a cabo a sua
obra» (Jo 4, 34).

Momento de recordar

Talvez a própria Isabel tenha
mantido a chama da oração do velho
Zacarias acesa, até que finalmente
lhe apareceu um anjo: a ela, a quem
chamavam estéril, o Senhor daria
um filho, porque para Deus não há
nada impossível (cf. Lc 1, 36). Assim,
deixando-se levar per aspera ad astra
– através de uma imprescindível
tarefa de purificação que Ele realiza
em quem permite – Isabel chegou a
exclamar em oração aquilo que,
passado tantos anos, continuamos
também nós a repetir diariamente:
«Bendita és tu entre as mulheres e
bendito o fruto do teu ventre!» (Lc 1,
42).

Saber que o nosso caminho para
Deus pressupõe uma identificação
profunda com a Cruz é essencial para
nos darmos conta de que o que às



vezes parece uma estagnação na
realidade é um avanço. Assim, em
vez de vivermos à espera de tempos
melhores ou de uma oração mais
conforme os nossos gostos, aceitamos
com gratidão o alimento que Deus
nos quer dar: «Se olharmos em volta,
damo-nos conta de que existem
muitas ofertas de alimento que não
vêm do Senhor e que aparentemente
satisfazem mais. Alguns alimentam-
se do dinheiro, outros do êxito e da
vaidade, outros do poder e do
orgulho. Mas o alimento que nos
nutre verdadeiramente e que nos
sacia é apenas o que nos dá o Senhor.
O alimento que o Senhor nos oferece
é diferente dos outros, talvez não nos
pareça tão apetecível como certos
alimentos que o mundo nos oferece.
Então sonhamos com outros
alimentos, como os judeus no
deserto, que desejavam a carne e as
cebolas que comiam no Egipto, mas
esqueciam que era o que comiam na
mesa da escravidão. Eles, nesses



momentos de tentação, tinham
memória, mas uma memória doente,
uma memória seletiva. Uma
memória escrava, não livre»[1]. Por
isso convém que nos perguntemos:
De onde quero comer? Qual é a
minha memória? A do Senhor que
me salva, ou a da carne, dos alhos e
das cebolas da escravidão? Com que
memória sacio a minha alma? Quero
comer alimento sólido ou continuar a
alimentar-me de leite? (cf. 1Co 3,2).

Na vida pode surgir a tentação de
olhar para trás e desejar, como
acontecia aos israelitas, os alhos e as
cebolas do Egito.O maná, um
alimento que no seu momento
perceberam como bênção e sinal de
proteção (cf. Nm 21, 5), chegou a
cansá-los. Como nos pode acontecer
a nós, sobretudo se arrefecemos, à
custa de desleixar o abecedário
elementar da oração: procurar o
recolhimento, cuidar os detalhes de
piedade, escolher o melhor



momento, ser carinhosos... É esse,
com mais motivo, o momento de
relembrar, de fazer memória, de
procurar na oração e nas leituras
espirituais esse alimento sólido de
que fala S. Paulo, um alimento que
abre horizontes na vida.

Como atraídos pela força de um
íman

Fazer memória na oração é muito
mais do que uma simples
recordação: tem a ver com o conceito
de «memorial» próprio da religião de
Israel; ou seja, trata-se de um
acontecimento salvífico que traz a
obra da redenção até à atualidade. A 
oração memoriosa é uma nova
conversa sobre o que já se conhece,
uma recordação do passado que se
entende de novo de maneira
presente. Vemos e compreendemos
os episódios centrais da nossa
relação com Deus sempre de modo
diferente. Assim aconteceu a Isabel



quando, a partir da sua recente
maternidade, compreendeu de um
modo novo a que é que Deus a
destinava.

Com o passar dos anos, com o
compasso da nossa entrega e das
nossas resistências, o Senhor vai-nos
mostrando as distintas
profundidades do seu mistério. Quer
levar-nos para muito alto, como
numa espiral que vai subindo
lentamente, dando voltas e mais
voltas. É verdade que podemos não
subir e permanecer em círculos na
horizontal, ou que podemos até
descer bruscamente ou até mesmo
sair pela tangente e abandonar a
relação com o nosso Criador... Mas
Ele não deixa de se empenhar em
levá-la para a frente: o seu plano é de
eleição e de justificação, de
santificação e de glorificação (cf. Rm
8, 28-30).



Como tantos autores, S. Josemaria
descreve esse processo com grande
realismo e beleza. A alma vai «até
Deus, como o ferro atraído pela força
de um íman. Começa-se a amar Jesus,
de forma mais eficaz, com um doce
sobressalto»[2]. Quando meditamos
nos mistérios da filiação divina, a
identificação com Cristo, o amor à
vontade do Pai, o afã de
corredenção... E intuímos que tudo
aquilo é um dom do Espírito Santo,
calibramos melhor a nossa dívida
com Ele. E então, cresce
impetuosamente em nós a gratidão.
Ficamos atentos às suas propostas,
que são muito mais frequentes do
que pensamos: «São, podem muito
bem ser, fenómenos ordinários da
nossa alma: uma loucura de amor
que, sem espetáculo, sem
extravagâncias, nos ensina a sofrer e
a viver»[3].

Assim, com admiração, vai-se-nos
revelando a imensidão do amor que



recebemos de Deus durante toda a
nossa vida: dia após dia, ano após
ano... Desde o seio materno! «É nisto
que consiste o amor: não em que nós
tenhamos amado a Deus, mas em
que Ele nos tenha amado e enviado o
seu Filho como vítima propiciatória
pelos nossos pecados» (1Jo 4, 10).
Inesperadamente, vemo-nos imersos
num amor fascinante, cuidadoso,
desarmante. Assim acontece a Isabel:
«Fixou-se em mim para tirar a
vergonha ante o povo» (Lc 1, 25).
Depois de anos de escuridão, toma
consciência de que amado de
maneira infinita por quem é fonte de
todo o amor; e isto de uma maneira
que nem é merecida, nem é capaz de
valorizar o todo, nem consegue
corresponder: «Quem sou eu para
que me visite a mãe do meu
Senhor?» (Lc 1, 43); como é possível
que Deus me ame tanto? E também,
com algum desconcerto e dor: Como
não me tinha apercebido antes? Em
que é que estava a pensar?



Toda a boa oração prepara o coração
para saber o que pedir (cf. Rm 8, 26)
e para receber o que pedimos. Por
um pouco de amor a Deus em cada
detalhe de piedade, grande ou
pequeno, facilita o caminho. Chamar
Jesus pelo nome, carinhosamente,
expressando o nosso afeto sem
vergonha, aproxima o momento.
Devemos insistir e responder com
prontidão aos pequenos toques do
amor. Fazer «memória das coisas
belas, grandes, que o Senhor fez na
vida de cada um de nós», pois uma
oração memoriosa «faz muito bem ao
coração cristão»[4]. Por isso S.
Josemaria costumava recomendar na
sua pregação: «Que cada um de nós
medite no que Deus já fez por ele»[5].

Deus é tudo e isso basta

Tantas vezes, Isabel voltava a pensar
sobre o que o Senhor tinha feito por
ela. Como se transformara a sua
vida! E quão audaz teve que ser!



Desde então, todos os seus
comportamentos adquirem uma
riqueza singular. Esconde-se durante
meses por pudor, como fizeram os
profetas, para dar significado com
gestos à ação divina (cf. Lc 1, 24);
também adquire uma maior clareza
para seguir os seus desígnios: «Não!
Chamar-se-á João» (Lc 1, 60).
Também consegue ver a obra de
Deus na sua prima: «Bem-
aventurada a que acreditou, porque
cumprir-se-á o que lhe disse o
Senhor» (Lc 1, 45). Isabel comporta-
se como quem ama a Deus com todo
o seu coração.

Do mesmo modo, na nossa oração
deve haver amor e luta, louvor e
reparação, adoração e petição, afetos
e intelecto. É necessário atrever-se
com todas as letras do alfabeto, com
todas as notas da escala musical, com
toda a paleta de cores, porque já se
percebeu que não se trata de
cumprir, mas de amar com todo o



coração. Os exercícios de piedade, as
pessoas, os afazeres de cada dia... são
os mesmos que antes, mas não se
vivem da mesma forma. Aumenta
assim a liberdade de espírito, a
«capacidade e atitude habitual de
trabalhar por amor, especialmente
no empenho de seguir aquilo que,
em cada circunstância, Deus pede a
cada um»[6]. O que antes se
apresentava como uma obrigação
pesada, converte-se numa ocasião de
encontro com o Amor. As vitórias
continuam a ser difíceis, mas agora
os esforços encaram-se com alegria.

Perante a infinidade do amor
descoberto e da pobre
correspondência humana, o coração
desfaz-se numa profunda oração de
desagravo e de reparação; surge uma
dor que sai dos próprios pecados e
que leva a uma contrição pessoal.
Cresce o entendimento de que «Deus
é tudo, eu não sou nada. E por hoje
basta»[7]. Assim podemos arrancar de



nós tantas barreiras que nos
dificultam o contacto com Ele. Surge
também o agradecimento sincero,
profundo e explícito ao Senhor, que
se transforma em adoração, ao
«reconhecê-lo como Deus, como
Criador e Salvador, Senhor e Dono de
tudo o que existe, como Amor
infinito e misericordioso»[8]. Por isso
convém usar todas as teclas do
coração. Para que a oração seja
variada, enriquecedora, para que
não caia por canais usados; quando o
sentimento acompanha e também
quando não acompanha, porque do
que gostamos em Deus ainda não é
Deus: Ele é infinitamente maior.

[1] Francisco, Homilia na solenidade
do Corpus Christi, 19/06/2014.

[2] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
296.



[3] Ibid., n. 307.

[4] Francisco, Homilia em Santa
Marta, 21/04/2016.

[5] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
312.

[6] Fernando Ocáriz, Carta,
09/01/2018, n. 5.

[7] S. João XXIII, Il giornale
dell'anima, Edizioni di Storia e
Letteratura, Roma, 1964, p. 110.

[8] Catecismo da Igreja Católica, n.
2096.

Rubén Herce (tradução de
Maria Inês Moreira)

Fotografia de: Anne Nygard em
Unsplash



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/conhece-lo-e-
conhecer-te-8-no-tempo-oportuno/

(14/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/conhece-lo-e-conhecer-te-8-no-tempo-oportuno/
https://opusdei.org/pt-pt/article/conhece-lo-e-conhecer-te-8-no-tempo-oportuno/
https://opusdei.org/pt-pt/article/conhece-lo-e-conhecer-te-8-no-tempo-oportuno/

	Conhecê-l'O e conhecer-te (8): No tempo oportuno

