
opusdei.org

Conhecê-l'O e
conhecer-te (7): À
procura da ligação

As palavras que S. Josemaria
utilizava ao começar e terminar
a sua oração podem também
servir-nos de guia para a nossa.

01/11/2020

No século passado falou-se muito
sobre a suposta existência de um 
telefone vermelho que fazia a



comunicação entre os dirigentes de
duas grandes potências mundiais,
ainda que estas se encontrassem a
milhares de quilómetros de
distância. A ideia de poder falar
imediatamente com pessoas que
estão tão longe causou uma grande
surpresa. Ainda eram inimagináveis
os dispositivos móveis que hoje
conhecemos. Referindo-se a este
artefacto, em 1972, S. Josemaria disse
que nós tínhamos «uma ligação
direta com Deus Nosso Senhor, muito
mais direta (...). É tão boa que está
sempre disponível, não nos faz
esperar»[1].

Pela fé, sabemos que o Senhor está
sempre do outro lado da linha. No
entanto, quantas vezes tivemos
dificuldades em ouvi-l’O ou em
sermos constantes nos tempos de
oração que nos propusemos!
Algumas pessoas expressam-nas
dizendo que «não se ligam a Deus». É
uma experiência dolorosa que pode



levar ao abandono da oração.
Provavelmente também já passámos
por isso. Às vezes, por muito
empenho que ponhamos, até mesmo
quando já o fazemos há anos,
persiste a sensação de não saber
falar com Deus: ainda que estejamos
certos de que temos uma ligação
direta com Ele, não conseguimos sair
do monólogo interior, não
alcançamos essa intimidade por que
tanto ansiamos.

O Papa Francisco incentiva-nos a
«manter a ligação com Jesus, estar
em contacto com Ele (...). Assim como
te preocupa não perder a ligação à
internet, cuida que esteja ativa a tua
ligação com o Senhor, e isso significa
não cortar o diálogo, ouvi-l’O, contar-
Lhe as tuas coisas»[2]. Como nos
mantemos atentos ao outro lado da
linha? Que podemos fazer para que a
nossa oração seja um diálogo a dois?
Qual é o caminho para, com o passar



dos anos, continuar a crescer em
intimidade com o Senhor?

Olha para eles da costa

Depois da Ressurreição, os discípulos
mudam-se para a Galileia porque
assim o tinha indicado o Senhor às
santas mulheres: «Aí me
encontrarão» (Mt 28, 10). Está a
amanhecer. Pedro e João,
acompanhados por outros cinco,
remam até terra depois de uma noite
de pesca infrutífera.Jesus olha para
eles da costa (cf. Jo 20, 4). De modo
semelhante ao que acontece naquela
cena, ao começar a rezar pomo-nos
na presença de Jesus, sabendo que
Ele está à nossa espera; observa-nos
da costa em atitude de espera e de
escuta. Imaginar que o olhar do
Senhor repousa sobre nós ajudar-
nos-á durante toda a oração.
Também nós queremos vê-l’O: «Que
eu Te veja: aqui está o núcleo da
oração»[3]. Na origem do diálogo com



Deus, efetivamente, há uma troca de
olhares entre duas pessoas que se
amam: «Olhar para Deus e deixar-se
olhar por Deus: isto é rezar»[4].

Mas desejamos também ouvir as suas
palavras, perceber quanto nos ama e
conhecer o que deseja. Os discípulos
não tinham pescado nada, mas Jesus
fala-lhes, dá-lhes instruções para que
não voltem com as mãos vazias:
«Lançai a rede para o lado direito da
barca e encontrareis» (Jo 21, 6). As
boas conversas dependem muitas
vezes da sintonia que se estabelece
com as primeiras palavras. Do
mesmo modo, os primeiros minutos
de oração são importantes porque
marcam o passo para os restantes.
Empenhar-se em começar a conversa
ajudar-nos-á a manter vivo o diálogo
posterior com mais facilidade.

Até esse momento, os que iam na
barca duvidavam. Quando viram as
redes cheias de peixe, quando se



deram conta de que ter entrado
naquele diálogo com Jesus tinha sido
mais eficaz do que tantas horas de
esforço solitário, João diz a Pedro: «É
o Senhor!» (Jo 21, 7). Esta certeza já é
um começo de oração: o Senhor está
aqui, junto a nós, seja dentro do
tabernáculo ou em qualquer outro
lugar.

Como o Espírito Santo o permite

Arrastando a barca, pesada pelas
redes cheias, os discípulos alcançam
a costa. Ali se encontram com um
inesperado pequeno-almoço de pães
e peixes na brasa. Sentados à volta
da fogueira, comem em silêncio.
Nenhum «se atrevia a perguntar-Lhe:
Tu quem és? pois sabiam que era o
Senhor» (Jo 21, 12). O peso da
conversa recai sobre Jesus.
Certamente, a chave da oração é
deixar Deus atuar, mais do que o
esforço do próprio coração. Quando
perguntaram a S. João Paulo II como



era a sua oração, respondeu: «Tinha
que perguntar ao Espírito Santo! O
Papa reza tal como o Espírito Santo
lhe permite rezar»[5]. O elemento
mais importante é o tu, porque é
Deus quem tem a iniciativa.

Depois de nos pormos na presença
de Deus, é necessário calar os ruídos
e procurar um silêncio interior que
supõe algum esforço. Assim será
mais fácil escutar a voz de Jesus que
nos pergunta: «Rapazes, tendes algo
que comer?» (Jo 21, 5); que nos
indica: «Trazei-me alguns dos
peixes» (Jo 21, 10); ou que nos pede
amavelmente: «Segui-Me» (Jo 21, 19).
Por isso, o Catecismo da Igreja
destaca que é necessário uma luta
por desligar para ligar e, assim, falar
com Deus no silêncio do nosso
coração[6]. Os santos repetiram
muitas vezes este conselho: «Deixa
por um momento as tuas ocupações
habituais; entra um instante em ti
mesmo, longe do tumulto dos teus



pensamentos. Deita para fora de ti as
preocupações esgotantes, afasta de ti
as tuas inquietações (...). Entra no
aposento da tua alma; exclui tudo,
exceto Deus e o que te possa ajudar a
procurá-l’O; e, assim, fechadas todas
as portas, vai à procura dEle. Diz,
pois, alma minha, diz a Deus:
“Procuro o teu rosto; Senhor, anseio
por ver o teu rosto” (Sl 27, 8)»[7].

Isto nem sempre será simples,
porque as tarefas e preocupações
captam fortemente a nossa memória
e imaginação e podem preencher a
nossa interioridade. Sem dúvida que
não existe uma varinha mágica,
porque as distrações são
habitualmente inevitáveis e é difícil
manter uma atenção sem falhas. S.
Josemaria aconselhava convertê-las
em tema de conversa com Jesus,
aproveitando para pedir pelo objeto
dessa distração, porque aquelas
pessoas, e deixar atuar o Senhor, que
tira sempre o que quer de cada flor[8].



Também é uma ajuda eficaz
encontrar bons momentos e lugares
propícios; ainda que se possa rezar
em qualquer sítio, nem todas as
circunstâncias facilitam o diálogo
nem expressam de igual modo os
desejos sinceros de rezar.

A oração introdutória: ligação

Com o objetivo de facilitar a ligação,
S. Josemaria recomendava uma
oração introdutória que costumava
utilizar[9]. Nessas palavras ensina-nos
a começar com um ato de fé e com
uma disposição humilde: «Creio que
estás aqui», «adoro-Te com
reverência». É apenas uma maneira
de dizer a Jesus: «Vim para estar
conTigo, quero falar conTigo e desejo
que Tu também me fales; dedico-Te
estes momentos com o desejo de que
este encontro me ajude a unir-me
mais à Tua vontade». Ao dizer «creio
firmemente» estamos a expressar
uma realidade, mas também um



desejo; pedimos ao Senhor que nos
aumente a fé, porque sabemos que
«é a fé que dá asas à oração»[10]. E
esse ato de fé leva-nos
imediatamente à adoração com que
reconhecemos, por um lado, a sua
grandeza e, ao mesmo tempo, lhe
manifestamos a decisão de nos
abandonarmos às suas mãos. Logo
de seguida, reconhecemos as nossas
debilidades pedindo perdão e graça,
porque «a humildade é a base da
oração»[11]. Sabemo-nos pequenos
diante da sua grandeza, carentes de
recursos próprios. A oração é um
dom gratuito que o homem deve
pedir como um mendigo. Por isso S.
Josemaria concluía que «a oração é a
humildade do homem que reconhece
a sua profunda miséria»[12].

Crer, adorar, pedir perdão e procurar
ajuda: quatro movimentos do
coração que nos levam a uma boa
ligação. Pode ajudar-nos a repetição
serena desta oração inicial,



saboreando-a palavra por palavra.
Talvez seja conveniente repeti-la
várias vezes até a nossa atenção
estar centrada no Senhor. Pode
ajudar-nos também construir uma
oração introdutória mais
personalizada e usá-la quando
estamos mais secos ou dispersos. No
geral, se estamos distraídos ou com a
mente vazia, repetir devagar uma
oração vocal (o Pai Nosso ou a que
nos mova mais nesse momento) é
vantajoso para fixar a atenção e
acalmar a alma: uma, duas, três
vezes, cuidando a cadência,
repousando as palavras ou alterando
alguma delas.

Uma fogueira acesa: diálogo

Esta ligação inicial antecede o núcleo
da oração, esse «diálogo com Deus,
de coração a coração, no qual
intervém toda a alma: a inteligência
e a imaginação, a memória e a
vontade»[13]. Se voltarmos àquele



amanhecer em que os discípulos
continuavam surpreendidos com a
pesca milagrosa, Jesus acende uma
fogueira para aquecer o que
preparou. Podemos imaginar como o
faria, escolhendo os possíveis troncos
para que o fogo ganhasse corpo. Da
mesma maneira, se consideramos a
oração como uma pequena fogueira
que desejamos ver crescer, em
primeiro lugar precisamos de
encontrar um combustível
adequado.

O combustível que alimenta a
fogueira é habitualmente o conjunto
de tarefas que temos em mão e as
nossas próprias circunstâncias
pessoais: o tema do diálogo é a nossa
vida. As nossas alegrias, tristezas e
preocupações, são o melhor resumo
do que levamos no coração. Com
palavras simples, a nossa conversa
está ligada ao terreno dos
acontecimentos do dia-a-dia, como
podemos imaginar que aconteceu no



pequeno-almoço pascal. Até mesmo,
em muitas ocasiões, poderá começar
com um: «Senhor, não sei!»[14]. Assim
mesmo, a oração cristã não se limita
a abrir a própria intimidade a Deus,
já que de um modo especial
alimentamos a fogueira com a
mesma vida de Cristo. Falamos com
Deus sobre Ele também, sobre a sua
passagem pela terra, sobre os seus
desejos de redenção. Para além de
tudo isto, como nos sentimos
responsáveis pelos nossos irmãos, «o
cristão não deixa o mundo fora da
porta do seu quarto, mas leva no seu
coração pessoas, situações,
problemas, tantas coisas»[15].

A partir daqui cada um procurará as
maneiras de rezar que lhe
convenham mais. Não existem regras
fixas. Sem dúvida que seguir um
certo método nos permite saber o
que fazer até que experimentemos a
iniciativa de Deus. Assim, por
exemplo, a algumas pessoas ajuda ter



um plano flexível de oração ao longo
da semana. Por vezes, escrever o que
dizemos traz muitas vantagens em
não nos distrairmos. A oração será de
uma maneira em períodos de
trabalho intenso e de outra em
épocas mais pacíficas; também irá ao
passo do tempo litúrgico em que a
Igreja se encontra. Abrem-se muitos
caminhos: submergir na
contemplação do Evangelho
procurando a Humanidade
Santíssima do Senhor ou meditar
nalgum tema acompanhados por um
bom livro, conscientes de que a
leitura facilita o exame; haverá dias
de mais petição, louvor ou adoração;
rezar jaculatórias com sossego é uma
boa opção para momentos de
agitação interior; outras vezes
ficamos calados, sabendo-nos
carinhosamente olhados por Cristo
ou por Maria. No final, seja qual for o
caminho pelo qual o Espírito Santo
nos tenha levado, tudo nos conduz a
«conhecê-l'O e conhecermo-nos»[16].



O vento e a folhagem

Para além de um bom combustível,
convém-nos ter em conta os
obstáculos que podemos encontrar
para manter viva a chama: o vento
da imaginação que tenta apagar a
débil chama inicial e a folhagem
húmida das próprias misérias que
procuramos queimar.

A imaginação, certamente, tem um
papel importante no diálogo e há que
contar com ele especialmente
quando contemplamos a vida do
Senhor. Mas, ao mesmo tempo, é a 
louca da casa e a que costuma levar a
voz cantante nos nossos mundos de
fantasia. Ter a imaginação
demasiado solta e sem controlo é
uma fonte de dispersão. Daí a
necessidade de afastar as rajadas de
vento que quer apagar o fogo e, ao
mesmo tempo, dar alento às que
ajudam a avivá-lo. Há um detalhe
significativo no encontro do



Ressuscitado com os seus discípulos
na costa de Tiberíades. Apenas um
deles esteve no Calvário, S. João, e é
precisamente ele quem descobre o
Senhor. O contacto com a cruz
purificou o seu olhar: está mais
afinado e acertado. A dor alarga o
caminho da oração; a mortificação
interior conduz a imaginação a
avivar a fogueira, evitando que se
converta num vento descontrolado
que a sufoque.

Por fim, temos que ter em conta a
humidade da folhagem. No nosso
interior há um submundo que más
recordações, pequenos rancores,
suscetibilidades, invejas,
comparações, sensualidade e desejos
de êxito, que nos centram em nós
mesmos. A oração leva-nos
precisamente na direção contrária: a
esquecermo-nos do eu com o objetivo
de nos centrarmos n’Ele. Precisamos
que esse fundo afetivo se ventile na
nossa oração, tirando essa humidade



para fora, pondo-a diante do Sol que
é Deus e dizer: «Olha isto e isto, tão
mau, deixo-o diante de Ti, Senhor:
purifica-o». Então, teremos pedido
ajuda para perdoar, esquecer,
alegrar-nos com o bem alheio; para
ver o lado positivo das coisas, afastar
as tentações ou agradecer as
humilhações. Desta forma se
evaporará essa humidade que
poderia dificultar a nossa conversa
com Deus.

Um desejo que continua

Ligação, diálogo e balanço. O
momento final da oração é altura de
recapitular, de saber o que levamos.
Isto levava S. Josemaria a pensar nos
«propósitos, afetos e inspirações»[17].
Depois do diálogo com Deus, brota
com simplicidade um desejo de
melhoria, de cumprir a Sua vontade.
Esse desejo, dizia Sto. Agostinho, já é
uma boa oração: enquanto
continuares a desejar, continuarás a



rezar[18]. Estas intenções muitas vezes
podem refletir-se em propósitos que,
frequentemente, serão concretos e
práticos. De qualquer maneira, a
oração serve de impulso para viver
em presença de Deus nas horas
seguintes. Os afetos podem ter estado
presentes com maior ou menor
intensidade; nem sempre são
importantes ainda que, se nunca
houvesse afetos, teríamos que nos
perguntar onde pomos
habitualmente o coração. Não são
necessariamente emoções sensíveis,
porque os afetos também podem
suscitar-se com tranquilos desejos da
vontade, como quando alguém quer
querer.

As inspirações são luzes de Deus que
será conveniente anotar, porque nos
ajudarão muito em orações futuras.
Passado um tempo, podem ser um
bom combustível que desperte a
alma em momentos mais áridos, em
que estamos pouco lúcidos ou



apáticos. Ainda que quando
vislumbramos essas inspirações nos
pareça que nunca as esqueceremos,
na realidade o tempo acaba por
desgastar a memória. Por isso,
convém apontá-las a quente, quando
se escrevem com uma vivacidade
singular: «Essas palavras, que te
afetaram na oração, grava-as na tua
memória e recita-as pausadamente
muitas vezes durante o dia»[19].

Não nos esquecemos da ajuda que
nos oferecem os aliados do Céu. Ao
sentirmo-nos débeis, acudimos aos
que estão mais perto de Deus.
Podemos fazê-lo tanto no início como
no final, e também nas ocasiões em
que notemos dificuldade em manter
viva a chama. Especialmente
presente estará a nossa Mãe, o seu
esposo José e o anjo da guarda que
nos «trará santas inspirações»[20].



[1] S. Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 08/11/1972.

[2] Francisco, Christus vivit, n. 158.

[3] Bento XVI, Audiência, 04/05/2011.

[4] Francisco, Audiência, 13/02/2019.

[5] S. João Paulo II, Atravessando o
limiar da esperança.

[6] cf. Catecismo da Igreja Católica, n.
2725.

[7] Sto. Anselmo, Proslogion, cap. 1.

[8] cf. S. Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 21/02/1971.

[9] A oração é a seguinte: «Meu
Senhor e meu Deus: creio
firmemente que estás aqui, que me
vês, que me ouves. Adoro-Te com
profunda reverência. Peço-Te perdão
dos meus pecados e graça para fazer
com fruto este tempo de oração.
Minha Mãe Imaculada, S. José, meu



Pai e Senhor, Anjo da minha guarda,
intercedei por mim».

[10] S. João Clímaco, A escada do
Paraíso, degrau 28.

[11] Catecismo da Igreja Católica, n.
2559.

[12] S. Josemaria, Sulco, n. 259.

[13] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
119.

[14] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
244.

[15] Francisco, Audiência, 13/02/2019.

[16] S. Josemaria, Caminho, n. 91.

[17] A oração final completa que S.
Josemaria recomendava é: «Dou-Te
graças, meu Deus, pelos bons
propósitos, afetos e inspiração que
me comunicaste nesta meditação.
Peço-Te ajuda para os pôr em prática.
Minha Mãe Imaculada, S. José, meu



Pai e Senhor, Anjo da minha guarda,
intercedei por mim».

[18] cf. Sto. Agostinho, Enarrat. in Ps.
37, 14.

[19] S. Josemaria, Caminho, n. 103

[20] S. Josemaria, Caminho, n. 567.

José Manuel Antuña

Photo by: Eddy Billard em
Unsplash

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/conhece-lo-e-
conhecer-te-7-a-procura-da-ligacao/

(18/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/conhece-lo-e-conhecer-te-7-a-procura-da-ligacao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/conhece-lo-e-conhecer-te-7-a-procura-da-ligacao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/conhece-lo-e-conhecer-te-7-a-procura-da-ligacao/

	Conhecê-l'O e conhecer-te (7): À procura da ligação

