
opusdei.org

Conhecê-l'O e
conhecer-te (5):
Como Deus nos fala

A linguagem da oração é
misteriosa: não podemos
controlá-la, mas aos poucos
sentimos que muda os nossos
corações.

31/03/2020

Território de Pereia, a leste do
Jordão, na atual Jordânia. No topo de



uma colina elevada a mil e cem
metros acima do Mar Morto, ergue-se
a imponente fortaleza de
Maqueronte. Ali, Herodes Antipas
prendeu João Batista (cf. Mc 6, 17)[1].
A masmorra fria e húmida é
esculpida na rocha. Tudo está escuro.
Reina o silêncio. Um pensamento
atormenta João: o tempo passa e
Jesus não Se manifesta com a clareza
que ele esperava. Já ouviu falar das
Suas obras (cf. Mt 11, 2), mas não
parece falar de Si mesmo como o
Messias. E, quando lhe perguntam
diretamente, fica calado. É possível
que João estivesse enganado? Mas
viu-O claramente! Viu o Espírito
descer do céu como uma pomba e
permanecer sobre Ele! (cf. Jo 1,
32-43). Então, inquieto, mandou
alguns discípulos perguntar ao
Mestre: «És Tu Aquele que há de vir,
ou devemos esperar outro?» (Mt 11,
3).



Jesus responde de uma maneira
inesperada. Em vez de dar uma
resposta direta, dirige a atenção para
as Suas obras: «Os cegos veem e os
coxos andam, os leprosos ficam
limpos e os surdos ouvem, os mortos
são ressuscitados e o Evangelho é
anunciado aos pobres». Uma
resposta um pouco incerta, mas
suficientemente clara para quem
conhece os sinais que as antigas
profecias das Sagradas Escrituras
tinham anunciado como próprios do
Messias e do Seu Reino: «Os teus
mortos reviverão, os seus cadáveres
ressuscitarão!» (Is 26, 19); ou «então
se abrirão os olhos do cego, os
ouvidos do surdo ficarão a ouvir» (Is
35, 5). Por isso, o Senhor, animando
João a confiar, conclui: «E bem-
aventurado aquele que não encontra
em Mim ocasião de escândalo» (Mt
11, 6).

Nesta cena, podemos reconhecer a
situação do homem que, de maneira



semelhante a João, crê que não ouve
Deus na oração. É então que Jesus
nos convida a mudar a nossa
perspetiva, abandonando a busca de
certezas humanas, e entrando nesse
jogo misterioso em que o Senhor fala
através das Suas obras e das
Sagradas Escrituras. Nessas palavras
finais – «bem-aventurado aquele que
não se escandaliza comigo» –
descobrimos uma chamada a
perseverar com fé na oração, mesmo
que às vezes Deus não nos responda
como esperamos.

Gestos que podem quebrar o 
silêncio

Frequentemente, aquele que começa
a rezar há de enfrentar o aparente
silêncio de Deus: «Falo-Lhe, conto-
Lhe as minhas coisas, pergunto o que
devo fazer, mas Ele não me
responde, não me diz nada». Esta é a
velha queixa de Job: «Chamo por Ti, e
Tu não me respondes; insisto e não



fazes caso» (Jb 30, 20). É fácil então
que apareça o desconcerto: “Sempre
ouvi dizer que oração é diálogo, mas
a mim Deus não me diz nada.
Porquê? Se, como dizem, Deus fala
com outras pessoas... por que não
comigo? Que estou a fazer mal?”. São
as dúvidas do homem que reza que,
às vezes, se podem converter numa
tentação contra a esperança: “Se
Deus não me responde, para quê
rezar?”. Ou, ainda, se esse silêncio é
interpretado como ausência, numa
tentação contra a fé: “Se Deus não
fala comigo, então não existe”.

Que dizer sobre isso? Em primeiro
lugar, que negar a existência de Deus
por causa do Seu aparente silêncio
não é lógico. Deus poderia escolher
permanecer calado, por qualquer
motivo, e isso não acrescentaria nada
à Sua existência ou não existência,
nem ao Seu amor por nós. A fé em
Deus – e na Sua bondade – está acima
de tudo. Seja como for, pode ser uma



ocasião para implorar com o
salmista, cheios de fé e confiança: «Ó
Deus, não fiques em silêncio; não
fiques mudo nem impassível!» (Sl 83,
2).

Nem devemos duvidar da nossa
capacidade de ouvir Deus. Existem
recursos dentro do homem que, com
a ajuda da graça, permitem que ouça
a linguagem de Deus, por mais que
essa capacidade esteja obscurecida
pelo pecado original e pelos próprios
pecados. O primeiro capítulo do
Catecismo da Igreja Católica começa
precisamente com esta afirmação: «O
homem é capaz de Deus». S. João
Paulo II explicava-o da seguinte
maneira: «O homem – como diz a
tradição do pensamento cristão – é
“capax Dei”: capaz de conhecer a
Deus e de acolher o dom que Ele faz
de Si mesmo. Com efeito, criado à
imagem e semelhança de Deus, é
capaz de viver uma relação pessoal
com Ele»[2]; relacionamento pessoal



que assume a forma de um diálogo
feito de palavras e gestos[3]. E, às
vezes, apenas gestos, como também
acontece no amor humano.

Assim, por exemplo, da mesma
maneira que entre duas pessoas uma
troca de olhares pode constituir um
diálogo silencioso – há olhares que
falam –, a conversa confiada do
homem com Deus também pode
assumir esta forma: a de «um olhar
para Deus e sentir-se olhado por Ele.
Como aquele olhar de Jesus para
João, que decidiu para sempre o
rumo da vida do discípulo»[4]. O
Catecismo diz que «a contemplação é
um olhar de fé»[5] e, muitas vezes, um
olhar pode ser mais valioso e mais
carregado de conteúdo, amor e luz
para as nossas vidas do que uma
longa sucessão de palavras. S.
Josemaria, precisamente falando da
alegria que gera uma vida
contemplativa, afirmou que «a alma
rompe outra vez a cantar um cântico



novo, porque se sente e se sabe
também olhada amorosamente por
Deus a toda a hora»[6]. Sentir esse
olhar, e não apenas saber-se olhados,
é um dom que podemos implorar
humildemente, como «mendigos de
Deus»[7].

Ninguém falou jamais assim

Sta. Teresa de Calcutá disse que «na
oração vocal falamos com Deus; na
mental, Ele fala connosco; derrama-
Se sobre nós»[8]. É uma maneira de
explicar o inefável: Deus fala-nos 
derramando-Se sobre nós. E a
verdade é que a oração tem muito de
mistério. Esse misterioso encontro
entre Deus e a pessoa que ora ocorre
de várias maneiras, mas algumas
delas não são óbvias à primeira vista,
totalmente compreensíveis ou
facilmente verificáveis. O mesmo
Catecismo da Igreja nos adverte:
«Temos de enfrentar também certas
mentalidades «deste mundo» que nos



invadem, se não estivermos atentos.
Por exemplo: só é verdadeiro o que
se pode verificar pela razão e pela
ciência (mas orar é um mistério que
ultrapassa a nossa consciência e o
nosso inconsciente)»[9]. Como S. João
Batista, muitas vezes ansiamos
evidências que nem sempre são
possíveis no domínio do
sobrenatural.

A maneira como Deus fala à alma
excede-nos, não podemos entendê-la
completamente: «É uma sabedoria
profunda, que não posso
compreender; tão sublime, que a não
posso atingir!» (Sl 139, 6). De facto, o
nosso alfabeto não é o alfabeto de
Deus, a nossa língua não é a Sua
língua, as nossas palavras não são as
Suas. Quando Deus fala, não precisa
de fazer vibrar as cordas vocais, e o
lugar onde se escuta não é o ouvido,
mas o ponto mais recôndito e
misterioso do nosso ser, que umas
vezes chamamos coração e outras,



consciência[10]. Deus fala com a
realidade que Ele é e à realidade que
somos, da mesma maneira que uma
estrela não se relaciona com outra
estrela com palavras, mas com a
força da gravidade. Deus não precisa
de falar connosco com palavras –
embora também possa fazê-lo;
bastam-Lhe as Suas obras e a ação
secreta do Espírito Santo nas nossas
almas, movendo o nosso coração,
inclinando a nossa sensibilidade ou
iluminando a nossa mente para nos
atrair docemente para Si. Ao
princípio, podemos nem estar
conscientes disso, mas a passagem do
tempo nos ajudará a distinguir esses
Seus efeitos em nós: talvez nos
tenhamos tornado mais pacientes, ou
mais compreensivos, ou trabalhemos
melhor ou valorizemos mais a
amizade... enfim, amaremos a Deus
cada vez mais.

Por isso, ao falar de oração, o
Catecismo da Igreja indica que «a



transformação do coração é a
primeira resposta ao nosso
pedido»[11]. Uma transformação
geralmente lenta e gradual, às vezes
impercetível, mas totalmente
verdadeira, que devemos aprender a
reconhecer e agradecer. Foi o que S.
Josemaria fez em 7 de agosto de
1931: «Hoje celebra esta diocese a
festa da Transfiguração de Nosso
Senhor Jesus Cristo. – Ao pedir
minhas intenções na Santa Missa,
apercebi-me da mudança interior
que Deus operou em mim, durante
estes anos de residência na ex-
Corte ... E isto, apesar de mim: sem a
minha cooperação, posso dizê-lo.
Creio que renovei o propósito de
dirigir a minha vida inteira para o
cumprimento da vontade divina»[12].
Essa mudança interior, reconhecida
na oração, é uma maneira pela qual
Deus fala ... e de que maneira! Então
entendemos o que os guardas do
templo disseram sobre Jesus: «Nunca
nenhum homem falou assim!» (Jo 7,



46). Deus fala como ninguém mais
pode fazê-lo: mudando o coração.

A palavra de Deus é eficaz (cf. Hb 4,
12), muda-nos, a sua ação na alma
supera-nos. Assim o diz o próprio
Javé pela boca de Isaías: «Tanto
quanto os céus estão acima da terra,
assim os meus caminhos são mais
altos que os vossos, e os meus planos,
mais altos que os vossos planos.
Assim como a chuva e a neve descem
do céu, e não voltam mais para lá,
senão depois de empapar a terra, de
a fecundar e fazer germinar, para
que dê semente ao semeador e pão
para comer, o mesmo sucede à
palavra que sai da minha boca: não
voltará para mim vazia, sem ter
realizado a minha vontade e sem
cumprir a sua missão» (Is 55, 9-11).
Esta eficácia misteriosa também nos
convida à humildade, que «é a
disposição necessária para receber
gratuitamente o dom da oração»[13],



porque nos ajuda a confiar e a abrir-
nos à ação de Deus.

A tremenda liberdade de Deus

Deus fala quando quer. Não podemos
criticar o Espírito Santo. Não está na
nossa mão dirigir a Sua ação nas
nossas almas. Numa ocasião, S.
Josemaria salientou que Jesus Cristo,
presente no Sacrário, «é um Senhor
que fala quando quer, quando menos
se espera, e diz coisas concretas.
Depois cala, porque deseja a resposta
da nossa fé e da nossa lealdade»[14].
De facto, entra-se na oração não pela
porta do sentimento – vendo,
ouvindo, sentindo – mas «pela
estreita porta da fé»[15], manifestada
no cuidado e na perseverança que
pomos nos nossos momentos de
oração; embora às vezes não o
vejamos imediatamente, estes
sempre dão fruto.

Assim aconteceu muitas vezes ao
fundador do Opus Dei; por exemplo,



em 16 de outubro de 1931, como ele
próprio nos diz: «Quis fazer oração
depois da Missa na quietude da
minha igreja. Não consegui. Em
Atocha, comprei um jornal (o ABC) e
apanhei o elétrico. A estas horas, ao
escrever isto, não consegui ler mais
do que um parágrafo do jornal. Senti
afluir a oração afetiva, copiosa e
ardente. Assim estive no elétrico e
até à minha casa»[16]. S. Josemaria
tenta, aparentemente sem sucesso,
rezar num local recolhido. No
entanto, poucos minutos depois, na
agitação de um elétrico cheio de
gente, quando começa a ler as
notícias do dia, é arrebatado pela
graça de Deus e tem «a oração mais
elevada» que jamais teve, segundo as
suas próprias palavras.

Muitos outros santos testemunharam
essa liberdade de Deus para falar à
alma quando quer. Santa Teresa de
Jesus, por exemplo, explicou-o com a
imagem da lenha e do fogo. Muitas



vezes lhe tinha acontecido que,
apesar de todo o seu esforço – a
lenha –, finalmente a oração – o fogo
– não brotava. Escreve: «Ria-me de
mim mesma e gostava de ver a
humildade de uma alma quando não
anda Deus sempre atuando nela. (...)
Embora ponha lenha e faça esse
pouco que puder da parte dela, não
há arder o fogo do seu amor. (...)
Então, uma alma, mesmo que quebre
a cabeça a soprar e concertar os
troncos, parece afogar tudo ainda
mais. Acho que é melhor render-se
completamente ao facto de que não
pode fazer nada sozinha»[17], porque
Deus fala quando quer.

Mas, ao mesmo tempo, Deus falou-
nos muitas vezes; melhor, não deixa
nunca de falar connosco. De certa
forma, aprender a orar é aprender a
reconhecer a voz de Deus nas Suas
obras, como o próprio Jesus fez ver a
S. João Batista. O Espírito Santo não
deixa de atuar dentro de nós; é por



isso que S. Paulo podia recordar aos
Coríntios que «ninguém pode
dizer:“Senhor Jesus!”, senão pelo
Espírito Santo» (1Cor 12, 3). Isso
enche-nos de paz. Quem perde isto
de vista pode facilmente cair no
desespero: «Os que procuram Deus
na oração desanimam depressa,
porque não sabem que a oração
também vem do Espírito Santo e não
somente de si próprios»[18]. Para
nunca desanimar na oração, é
necessário ter grande confiança no
Espírito Santo e no seu multiforme e
misterioso atuar nas nossas almas:
«O Reino de Deus é como um homem
que lançou a semente à terra. Quer
esteja a dormir, quer se levante, de
noite e de dia, a semente germina e
cresce, sem ele saber como» (Mc 4,
26).



[1] cf. Flávio Josefo, Antiguidades
judaicas, 18, 5, 2.

[2] S. João Paulo II, Audiência Geral,
26/08/1998.

[3] cf. Catecismo da Igreja Católica, n.
2567.

[4] S. Josemaria, Apontamentos
tomados numa meditação em
09/01/1959; em Mientras nos hablaba
en el camino, p. 98.

[5] Catecismo da Igreja Católica, n.
2715.

[6] S. Josemaria, Homilia “Rumo à
santidade”, Amigos de Deus, n. 307.

[7] cf. Sto. Agostinho, Sermão 56, 6, 9.

[8] Sta. Teresa de Calcutá, El amor
más grande, Urano, Barcelona, 2012,
p. 23.

[9] Catecismo da Igreja Católica, n.
2727.



[10] «A consciência é o núcleo mais
secreto e o sacrário do homem, em
quem está só com Deus, cuja voz
ressoa no mais íntimo dela (GS
16)» (Catecismo da Igreja Católica, n.
1776).

[11] Catecismo da Igreja Católica, n.
2739.

[12] S. Josemaria, Apontamentos
íntimos, n. 217, em Andrés Vázquez
de Prada, O Fundador do Opus Dei,
Verbo, Lisboa, 2002, I Volume, p. 348.

[13] Catecismo da Igreja Católica, n.
2559.

[14] S. Josemaria, Apontamentos
tomados numa reunião familiar em
18/06/1972. (Crónica, 2000, p. 243)

[15] Catecismo da Igreja Católica, n.
2656.

[16] S. Josemaria, Apontamentos
íntimos, n. 334, em Andrés Vázquez



de Prada, El Fundador do Opus Dei, I,
p. 354.

[17] Sta. Teresa de Jesus, Libro de la
Vida, Monte Carmelo, Burgos, 1977,
Cap. XXVII.

[18] Catecismo da Igreja Católica, n.
2726.

José Brage

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/conhece-lo-e-
conhecer-te-5-como-deus-nos-fala/

(12/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/conhece-lo-e-conhecer-te-5-como-deus-nos-fala/
https://opusdei.org/pt-pt/article/conhece-lo-e-conhecer-te-5-como-deus-nos-fala/
https://opusdei.org/pt-pt/article/conhece-lo-e-conhecer-te-5-como-deus-nos-fala/

	Conhecê-l'O e conhecer-te (5): Como Deus nos fala

