opusdei.org

Conhece-1'0 e
conhecer-te (4):
Quando sabemos
por-nos a escuta

A vida de Moisés ensina-nos
que, para cumprirmos a missao
a que somos chamados,
precisamos de ser
transformados pelo Espirito
Santo, através da escuta de
Deus, em dialogo filial com Ele.

01/03/2020




O Senhor pensou em Moisés para
uma missdo crucial: conduzir o Seu
povo numa nova etapa da Historia da
Salvacdo. Com a sua cooperacao,
Israel foi libertado da escraviddo no
Egito e conduzido a terra prometida.
Pela sua mediacao, o povo judeu
recebeu as Tabuas da Lei e os
fundamentos do culto a Deus. Como
chegou Moisés a ser quem foi? Como
alcancou essa sintonia com Deus que,
com o tempo, o levou a ser um
grande bem para tantas pessoas,
nada menos que para todo o seu
povo e para todos 0s que viriamos
depois?

Embora Moisés tivesse sido escolhido
por Deus desde o nascimento — basta
considerar a sua milagrosa
sobrevivéncia na perseguicdo do
Farao —, é curioso que ele ndo tenha
encontrado o Senhor até terem
passado muitos anos. Na sua
juventude, ndo parecia ser mais que
um homem comum, certamente



preocupado com os da sua raca (cf.
Ex 2, 15). Talvez o que melhor
explique essa posterior
transformacdo seja a sua capacidade
de ouvir o Senhor™. Também nés,
para chegarmos a ser o que estamos
chamados a ser, precisamos de nos
transformar através da escuta. E
verdade que nao é facil
experimentar o que o livro do Exodo
nos conta: «o Senhor falava com
Moisés face a face, como se fala com
um amigo» (Ex 33, 11). E um processo
que geralmente leva anos —a vida
inteira — e muitas vezes é preciso
recomecgar a aprender a fazer oracao,
como se estivéssemos no principio do
nosso didlogo com o Senhor.

"Moisés, Moisés!"

Descobrir a necessidade da oracgao é
saber que «Ele nos amou

primeiro» (1Jo 4, 19) e, seguindo essa
reflexdo, que também Ele nos falou
primeiro: "Deus criou o homem a Sua



imagem, a imagem de Deus o criou.
Homem e mulher os criou. E Deus
abencoou-os e disse-lhes...» (Gn 1,
27-28). Deus, que tomou a iniciativa
de nos criar por amor e de nos
escolher para uma determinada
missao, também se nos adianta na
vida de oracdo. No nosso didlogo com
o Senhor, é Ele quem diz a primeira
palavra.

Essa palavra inicial pode ja
reconhecer-se no desejo de Deus que
Ele mesmo semeou no nosso coracao
e que desperta através de mil
experiéncias variadas. A primeira
aparicdo a Moisés ocorreu em Horeb,
também chamado “o monte de
Deus”. Ali, «0 anjo do Senhor
manifestou-se-lhe na forma de uma
chama de fogo no meio de um
arbusto. Moisés olhou: a sarca ardia
mas ndo se consumia. E disse para si
mesmo: “vou aproximar-me e
examinar esta visdo extraordinaria:
porque ndo se consome a sarca”» (Ex



3, 2-3). Nao é mera curiosidade sobre
um evento prodigioso, mas sim a
clara percecdo de que algo
transcendente, superior a ele, esta a
acontecer. Na nossa vida, também
nos podemos surpreender perante
factos que nos abrem uma dimensao
mais profunda da realidade. Pode ser
uma descoberta intima, de alguma
coisa que antes talvez nos tivesse
passado despercebida: intuimos a
presenca de Deus ao reconhecer
alguns dos Seus dons ou vendo como
as contradic¢des nos fizeram
amadurecer e nos prepararam para
enfrentar circunstancias ou tarefas
diferentes. Também pode ser uma
descoberta na realidade que nos
cerca: na familia, nos amigos, na
natureza... De uma maneira ou de
outra, sentimos a necessidade de
rezar, de agradecer, de pedir... E
dirigimo-nos a Deus. Esse é o
primeiro passo.



«0 Senhor viu que Moisés se
aproximava para ver e chamou-o da
sarca: — Moisés, Moisés! Ele
respondeu: — “Aqui estou”» (Ex 3, 4).
O dialogo estabelece-se quando o
nosso olhar se encontra com o de
Deus, que ja estava a olhar para nos.
E as palavras — se é que sdo
necessarias — fluem quando
deixamos que as Suas venham
primeiro. Se tentarmos isso sozinhos,
ndo conseguiremos rezar. O melhor é
por o nosso olhar no Senhor e
recordar a Sua promessa
consoladora: «Sabei que Eu estou
convosco todos os dias até ao fim do
mundo» (Mt 28, 20).

Portanto, uma fé confiada em Deus é
o0 ingrediente basico de qualquer
oracdo sincera. Muitas vezes a
melhor maneira de comecar a fazer
oracdo € pedir ao Senhor que nos
ensine. Foi o que fizeram os
Apostolos e é o caminho que S.
Josemaria nos anima a seguir: «Se



ndo te consideras preparado, recorre
a Jesus, como faziam os Seus
discipulos: ensina-nos a fazer oracao.
Comprovards como o Espirito Santo
ajuda a nossa fraqueza, pois que, ndo
sabendo sequer o que havemos de
pedir nas nossas ora¢oes, nem como
nos devemos exprimir, 0 mesmo
Espirito Santo facilita as nossas
suplicas com gemidos inexplicaveis,
que ndo se podem contar porque nao
existem modos apropriados para
descrever a sua profundidade»"’.

«Tira as sandalias dos pés»

Ao finalizar uns dias de retiro
espiritual, a Bem-aventurada
Guadalupe Ortiz de Landazuri
escrevia a S. Josemaria: «Da minha
relacdo intima com Deus, da oracao,
etc., ja lhe falei de outras vezes:
quando faco um pouco da minha
parte, o Senhor facilita-me a vida e
rendo-me totalmente»'. A iniciativa
da oracdo — e a propria oracdo — sao



um dom de Deus. Ao mesmo tempo,
convém também perguntarmo-nos
qual o papel que nos corresponde a
nos. O didlogo com o Senhor é uma
graca e, por isso mesmo, ndo é uma
coisa meramente passiva, pois para a
acolher é necessario de alguma
forma querer recebé-la.

Que mais poderemos fazer para ter
uma vida de oracdo intensa, para
além de nos pormos em modo
recetivo? Um bom principio pode ser
apercebermo-nos da Pessoa diante
de quem estamos, correspondendo
com uma atitude de reveréncia e de
adoracdo. No didlogo do monte
Horeb, «Deus disse: — Nao te
aproximes daqui. Tira as sandalias
dos pés, porque o lugar em que te
encontras € sagrado. E acrescentou: —
Eu sou o Deus de teus pais, o Deus de
Abrado, o Deus de Isaac e o Deus de
Jacob. Moisés escondeu o rosto, pois
ndo se atrevia a olhar para Deus» (Ex
3, 5-6).



Tirar as sandalias e cobrir o rosto foi
a reacdo do maior profeta do povo de
Israel no seu primeiro encontro com
Deus. Com estes gestos, ele
expressava a sua consciéncia de
estar diante do Deus transcendente.
NoOs podemos ter alguma atitude
semelhante quando nos
aproximamos de Jesus no sacrario,
para O adorar. Durante uma vigilia
de oracdo, diante de Jesus
sacramentado, Bento XVI exprimia-se
com palavras que nos falam de como
adorar o Senhor: «Aqui, na Héstia
consagrada, Ele esta diante de nds e
no meio de nds. Como entao,
esconde-se misteriosamente num
siléncio sagrado e como entao, revela
precisamente assim o verdadeiro
rosto de Deus. Ele fez-se para nds
grao de trigo que cai na terra e morre
para dar muito fruto até ao fim do
mundo (cf. Jo 12, 24). E esta presente,
como naquela época estava presente
em Belém. Convida-nos para aquela
peregrinacdo interior que se chama



adoracdo. Ponhamo-nos agora a
caminho para esta peregrinacao e
pecamos-Lhe que nos guie»®.

A atitude de adoracgdo pode
manifestar-se de formas diferentes
na nossa oracdo. Diante do
Santissimo Sacramento, por exemplo,
ajoelhamo-nos, como um sinal da
nossa pequenez perante Deus. E
quando, por varias circunstancias,
ndo for possivel rezar diante do
Santissimo Sacramento, podemos
realizar atos equivalentes, como
olhar para o interior da nossa alma
para nela descobrir o Senhor, e por a
alma de joelhos, recitando com
calma cada palavra da oracdo inicial
ou de outra oracdo que nos lembre
que estamos na Sua presenca.

A nuvem o cobriu

Numa segunda fase do seu dialogo
com Deus, Moisés recebeu as tabuas
da Lei. A cena € tremenda e, ao
mesmo tempo, de grande intimidade:



«A gléria do Senhor permaneceu
sobre o monte Sinai, e a nuvem
envolveu-o durante seis dias. No
sétimo dia, o Senhor chamou Moisés
do interior da nuvem. Aos olhos dos
filhos de Israel, a majestade do
Senhor tinha o aspeto de um fogo
devorador sobre o vértice do monte.
Moisés entrou pelo meio da nuvem, e
subiu o monte, mantendo-se la
quarenta dias e quarenta noites» (Ex
24, 16-18).

Essa nuvem, além de manifestar a
gloria de Deus e de ser uma figura
antecipada da presenca do Espirito
Santo, permitia um ambiente de
intimidade no didlogo entre o profeta
e o0 seu Criador. Isto mostra-nos que
para rezar, € necessario exercitar-se
nalgumas disposi¢des que facilitam a
intimidade com Deus: amor ao
siléncio, exterior e interior,
constancia, e uma disciplina da
escuta que permita perceber a Sua
VOZ.



As vezes custa-nos valorizar o
siléncio e, se ndo ouvimos nada na
oracao, tendemos a preencher o
tempo com palavras, leituras ou
mesmo imagens e sons. Mas é
provavel que assim, mesmo que 0
facamos com boa intencdo, ndo
consigamos ouvir o Senhor. Talvez
precisemos de uma conversdo ao
siléncio, que é mais do que um
simples calar-se. S. Josemaria tomou
uma nota durante o verdo de 1932 -
posteriormente registada em
Caminho — que mostra de forma
grafica como o dialogo com Deus
sempre tera que ir por este caminho:
«0O siléncio é como que o porteiro da
vida interior»'®.

Enquanto os sons externos e as
paixodes internas nos afastam de nos
proprios, o siléncio recolhe-nos e
leva-nos a interrogar-nos sobre a
nossa propria vida. O ativismo ou a
loquacidade na oracdo ndo nos
aproximam de Deus, nem nos



permitem sequer uma atividade
profunda. Com a agitacdo, ndo
deixamos tempo para nos
recolhermos, para pensarmos, para
vivermos em profundidade,
enquanto o siléncio — interior e
exterior — nos leva ao encontro com o
Senhor, para nos maravilharmos
com Ele. De facto, a oracdo precisa de
um siléncio que ndo seja meramente
negativo, vazio, mas sim que esteja
cheio de Deus, que nos leve a
descobrir a Sua presenca. Como a
Bem-aventurada Guadalupe escrevia:
«Mergulhar nesse siléncio até chegar
aonde so Deus estd, onde nem
mesmo 0s anjos podem entrar sem a
nossa permissao». E ali, «<adorar a
Deus, louva-1'0 e dizer-Lhe coisas
ternas»'". Esse é o siléncio que
permite escutar Deus.

Em suma, é uma questdo de focar a
nossa atencao em Deus - inteligéncia,
vontade, afetos -, para nos deixarmos
interpelar por Ele. Por isso podemos



fazer-nos as perguntas que o Papa
Francisco sugeria: «Tens momentos
em que te colocas na Sua presenca
em siléncio, permaneces com Ele sem
pressa, e te deixas olhar por Ele?
Deixas que o Seu fogo inflame o teu
coracao? Se ndo permites que Jesus
alimente nele o calor do amor e da
ternura, ndo teras fogo, e como
poderds assim inflamar o coracdo
dos outros com o teu testemunho e as
tuas palavras?»"®.

Juntamente com o siléncio, a
constancia também é necessaria,
porque orar é exigente. Exige tempo
e esfor¢o, como aconteceu a Moisés,
que esteve seis dias coberto pela
nuvem, e s6 no sétimo recebeu a
palavra do Senhor. Antes de mais,
requer-se uma constancia exterior
para manter um horario mais ou
menos fixo para a oracdo, e uma
duracao bem estabelecida. Esta foi
uma recomendacdo constante na



vida de S. Josemaria: «Meditacao. —
Tempo fixo e a hora fixa.

Se ndo, adapta-se a nossa
comodidade: e isso é falta de
mortificacdo. E a oracdo sem
mortificacdo é pouco eficaz»". Essa
constancia, se estiver orientada pelo
amor, serd a porta de entrada para
um trato de amizade com Deus que
estard repleto de dialogo, ja que Ele
ndo se impde: so nos fala se nos
queremos. A constancia, pela nossa
parte, ¢ uma forma de manifestar e
de cultivar um desejo ardente de
receber as Suas palavras de carinho.

Além da constancia exterior, requer-
se também uma constancia interior,
como parte da disciplina da escuta:
precisamos de centrar a inteligéncia
que se dispersa, de mobilizar a
vontade, que ndo quer com
determinacdo, e de sustentar os
afetos, que as vezes ndo
acompanham. Isto pode cansar,



sobretudo se for preciso fazer isso
com frequéncia, porque os estimulos
que nos distraem sdo muitos. Ao
mesmo tempo, a escuta disciplinada
ndo se pode confundir com excessivo
rigorismo ou com uns exercicios de
concentracdo demasiado metodicos,
porque a oracao flui de acordo com
muitas circunstancias.
Fundamentalmente, ela flui por onde
Deus permite — «o vento sopra onde
quer» (Jo 3, 8) —, mas também
decorre conforme a nossa situacgao
particular. As vezes, passamos longos
momentos a pensar nas pessoas que
amamos, pedindo ao Senhor por elas,
e isso ja pode ser um dialogo de
amor.

Algumas sugestdes concretas que
facilitam uma escuta disciplinada
podem ser: fugir da atitude de
multitarefas, para se poder
concentrar e estar bem presente
durante o dialogo, sem estar a pensar
noutras coisas; fomentar uma



disposicdo de quem vai aprender,
reconhecendo humildemente o nosso
nada e o Seu Tudo, talvez servindo-
nos de jaculatorias ou breves
oracoes; fazer ao Senhor perguntas
abertas, deixando-Lhe espaco para
que nos responda quando Ele quiser,
ou dizendo-Lhe simplesmente que
estamos dispostos a fazer o que nos
indicar; seguir o ritmo e o rumo por
onde as consideracdes do Seu amor
nos levam, evitando as distracoes
com outros pensamentos colaterais;
aprender a ter a mente aberta, para
nos deixarmos surpreender por Ele,
e para sonhar os sonhos de Deus,
sem pretender controlar demasiado
a oracdo. Assim nos vamos abrindo
ao mistério e a l6gica do Senhor, e
iSso permite-nos aceitar com paz o
facto de desconhecermos por onde
Ele nos conduzira.

“Mostra-me a Tua gloria”



Ao comecarmos um tempo de oracao,
temos a expetativa razoavel de que o
Senhor fale connosco, como de facto
acontece por vezes. Contudo, poderia
desanimar-nos o facto de ndo termos
ouvido nada, ou muito pouco, no fim
desse encontro. Seja como for, é
preciso manter a certeza de que na
oracao ha sempre frutos. No monte
Sinai, «Moisés disse: mostrai-me a
Vossa gloria». O Senhor parece
querer realizar esse desejo: «Farei
passar diante de ti toda a Minha
bondade, e proclamarei diante de ti o
nome de Javé. Concedo a minha
benevoléncia a quem Eu quiser, e
uso de misericordia com quem for do
meu agrado». No entanto, as Suas
palavras assumem de repente um
carater que pode parecer
dececionante: «Mas ndo poderas ver
a Minha face, pois 0 homem néo
pode contemplar-Me e continuar a
viver (...). Quando a Minha gloria
passar, colocar-te-ei na cavidade do
rochedo e cobrir-te-ei com a Minha



mao até que Eu tenha passado.
Retirarei a mao e poderas entdo ver-
Me por detras. Quanto a Minha face,
ela ndo pode ser vista» (Ex 33, 18-23).
Se Moisés tivesse ficado desiludido
por nao ter conseguido ver a face de
Deus, como era seu desejo, poderia
ter abandonado a sua tentativa ou
perdido a motivacdo para futuros
encontros. Mas em vez disso, deixou-
se conduzir por Deus, e assim chegou
a ser aquele «a quem o Senhor falava
face a face» (Dt 34, 10).

A chave da orac¢do ndo é a obtencao
de resultados tangiveis, muito menos
estarmos ocupados durante um certo
tempo. O que procuramos atraves do
dialogo com o Senhor ndo é um
resultado imediato, mas sim
conseguir chegar até aquele lugar,
aquele estado real - para dizer de
alguma maneira - em que a oracao se
identifica cada vez mais com a
propria vida: pensamentos, afetos,
objetivos... Trata-se de estar com o



Senhor, de nos mantermos na Sua
presenca ao longo do dia. Em suma, o
principal fruto da oracdo é viver em
Deus. Assim, a oracdo entende-se
como uma comunicagdo da vida: vida
recebida e vida vivida, vida acolhida
e vida oferecida. Ja ndo importa
entdo que ndo tenhamos sentimentos
fervorosos ou luzes fascinantes. De
um modo muito mais simples, o tema
da nossa oracdo sera — como S.
Josemaria” nos dizia - o tema da
nossa vida e vice-versa, porque toda
a nossa vida se tornard uma
auténtica oracgdo, avancando em

«caudal amplo, manso e seguro»".

[1] Como sugere o Papa Bento XVI,
nas suas catequeses sobre a oragao:
«Lendo o Antigo Testamento, uma
figura se destaca entre as outras: a de
Moisés, precisamente como homem



de oracdo» (Bento XVI, Audiéncia
Geral, 01/06/2011).

[2] O mesmo acontece no segundo
relato da criacdo do homem: cf. Gn 2,
16. O italico ndo é do texto biblico
original.

[3] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
244,

[4] Carta, 12/12/1949, in: Cartas a um
santo, II.

[5] Bento XVI, Discurso, 20/08/2005.
[6] S. Josemaria, Caminho, n. 281.

[7] Mercedes Eguibar Galarza,
Guadalupe Ortiz de Landdzuri.
Trabajo, amistad y buen humor,
Palabra, Madrid, 2001, p. 87

[8] Francisco, Gaudete et exsultate, n.
151.

[9] S. Josemaria, Sulco, n. 446.



[10] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
174.

[11] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
306.

Jorge Mario Jaramillo

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/conhece-lo-e-
conhecer-te-4-quando-sabemos-escutar/
(26/01/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/article/conhece-lo-e-conhecer-te-4-quando-sabemos-escutar/
https://opusdei.org/pt-pt/article/conhece-lo-e-conhecer-te-4-quando-sabemos-escutar/
https://opusdei.org/pt-pt/article/conhece-lo-e-conhecer-te-4-quando-sabemos-escutar/

	Conhecê-l'O e conhecer-te (4): Quando sabemos pôr-nos à escuta

