
opusdei.org

Conhecê-l'O e
conhecer-te (4):
Quando sabemos
pôr-nos à escuta

A vida de Moisés ensina-nos
que, para cumprirmos a missão
a que somos chamados,
precisamos de ser
transformados pelo Espírito
Santo, através da escuta de
Deus, em diálogo filial com Ele.

01/03/2020



O Senhor pensou em Moisés para
uma missão crucial: conduzir o Seu
povo numa nova etapa da História da
Salvação. Com a sua cooperação,
Israel foi libertado da escravidão no
Egito e conduzido à terra prometida.
Pela sua mediação, o povo judeu
recebeu as Tábuas da Lei e os
fundamentos do culto a Deus. Como
chegou Moisés a ser quem foi? Como
alcançou essa sintonia com Deus que,
com o tempo, o levou a ser um
grande bem para tantas pessoas,
nada menos que para todo o seu
povo e para todos os que viríamos
depois?

Embora Moisés tivesse sido escolhido
por Deus desde o nascimento – basta
considerar a sua milagrosa
sobrevivência na perseguição do
Faraó –, é curioso que ele não tenha
encontrado o Senhor até terem
passado muitos anos. Na sua
juventude, não parecia ser mais que
um homem comum, certamente



preocupado com os da sua raça (cf.
Ex 2, 15). Talvez o que melhor
explique essa posterior
transformação seja a sua capacidade
de ouvir o Senhor[1]. Também nós,
para chegarmos a ser o que estamos
chamados a ser, precisamos de nos
transformar através da escuta. É
verdade que não é fácil
experimentar o que o livro do Êxodo
nos conta: «o Senhor falava com
Moisés face a face, como se fala com
um amigo» (Ex 33, 11). É um processo
que geralmente leva anos – a vida
inteira – e muitas vezes é preciso 
recomeçar a aprender a fazer oração,
como se estivéssemos no princípio do
nosso diálogo com o Senhor.

"Moisés, Moisés!"

Descobrir a necessidade da oração é
saber que «Ele nos amou
primeiro» (1Jo 4, 19) e, seguindo essa
reflexão, que também Ele nos falou
primeiro: "Deus criou o homem à Sua



imagem, à imagem de Deus o criou.
Homem e mulher os criou. E Deus
abençoou-os e disse-lhes…» (Gn 1,
27-28)[2]. Deus, que tomou a iniciativa
de nos criar por amor e de nos
escolher para uma determinada
missão, também se nos adianta na
vida de oração. No nosso diálogo com
o Senhor, é Ele quem diz a primeira
palavra.

Essa palavra inicial pode já
reconhecer-se no desejo de Deus que
Ele mesmo semeou no nosso coração
e que desperta através de mil
experiências variadas. A primeira
aparição a Moisés ocorreu em Horeb,
também chamado “o monte de
Deus”. Ali, «o anjo do Senhor
manifestou-se-lhe na forma de uma
chama de fogo no meio de um
arbusto. Moisés olhou: a sarça ardia
mas não se consumia. E disse para si
mesmo: “vou aproximar-me e
examinar esta visão extraordinária:
porque não se consome a sarça”» (Ex



3, 2-3). Não é mera curiosidade sobre
um evento prodigioso, mas sim a
clara perceção de que algo
transcendente, superior a ele, está a
acontecer. Na nossa vida, também
nos podemos surpreender perante
factos que nos abrem uma dimensão
mais profunda da realidade. Pode ser
uma descoberta íntima, de alguma
coisa que antes talvez nos tivesse
passado despercebida: intuímos a
presença de Deus ao reconhecer
alguns dos Seus dons ou vendo como
as contradições nos fizeram
amadurecer e nos prepararam para
enfrentar circunstâncias ou tarefas
diferentes. Também pode ser uma
descoberta na realidade que nos
cerca: na família, nos amigos, na
natureza... De uma maneira ou de
outra, sentimos a necessidade de
rezar, de agradecer, de pedir... E
dirigimo-nos a Deus. Esse é o
primeiro passo.



«O Senhor viu que Moisés se
aproximava para ver e chamou-o da
sarça: – Moisés, Moisés! Ele
respondeu: – “Aqui estou”» (Ex 3, 4).
O diálogo estabelece-se quando o
nosso olhar se encontra com o de
Deus, que já estava a olhar para nós.
E as palavras – se é que são
necessárias – fluem quando
deixamos que as Suas venham
primeiro. Se tentarmos isso sozinhos,
não conseguiremos rezar. O melhor é
pôr o nosso olhar no Senhor e
recordar a Sua promessa
consoladora: «Sabei que Eu estou
convosco todos os dias até ao fim do
mundo» (Mt 28, 20).

Portanto, uma fé confiada em Deus é
o ingrediente básico de qualquer
oração sincera. Muitas vezes a
melhor maneira de começar a fazer
oração é pedir ao Senhor que nos
ensine. Foi o que fizeram os
Apóstolos e é o caminho que S.
Josemaria nos anima a seguir: «Se



não te consideras preparado, recorre
a Jesus, como faziam os Seus
discípulos: ensina-nos a fazer oração.
Comprovarás como o Espírito Santo 
ajuda a nossa fraqueza, pois que, não
sabendo sequer o que havemos de
pedir nas nossas orações, nem como
nos devemos exprimir, o mesmo
Espírito Santo facilita as nossas
súplicas com gemidos inexplicáveis,
que não se podem contar porque não
existem modos apropriados para
descrever a sua profundidade»[3].

«Tira as sandálias dos pés»

Ao finalizar uns dias de retiro
espiritual, a Bem-aventurada
Guadalupe Ortiz de Landázuri
escrevia a S. Josemaria: «Da minha
relação íntima com Deus, da oração,
etc., já lhe falei de outras vezes:
quando faço um pouco da minha
parte, o Senhor facilita-me a vida e
rendo-me totalmente»[4]. A iniciativa
da oração – e a própria oração – são



um dom de Deus. Ao mesmo tempo,
convém também perguntarmo-nos
qual o papel que nos corresponde a
nós. O diálogo com o Senhor é uma
graça e, por isso mesmo, não é uma
coisa meramente passiva, pois para a
acolher é necessário de alguma
forma querer recebê-la.

Que mais poderemos fazer para ter
uma vida de oração intensa, para
além de nos pormos em modo
recetivo? Um bom princípio pode ser
apercebermo-nos da Pessoa diante
de quem estamos, correspondendo
com uma atitude de reverência e de
adoração. No diálogo do monte
Horeb, «Deus disse: – Não te
aproximes daqui. Tira as sandálias
dos pés, porque o lugar em que te
encontras é sagrado. E acrescentou: –
Eu sou o Deus de teus pais, o Deus de
Abraão, o Deus de Isaac e o Deus de
Jacob. Moisés escondeu o rosto, pois
não se atrevia a olhar para Deus» (Ex
3, 5-6).



Tirar as sandálias e cobrir o rosto foi
a reação do maior profeta do povo de
Israel no seu primeiro encontro com
Deus. Com estes gestos, ele
expressava a sua consciência de
estar diante do Deus transcendente.
Nós podemos ter alguma atitude
semelhante quando nos
aproximamos de Jesus no sacrário,
para O adorar. Durante uma vigília
de oração, diante de Jesus
sacramentado, Bento XVI exprimia-se
com palavras que nos falam de como
adorar o Senhor: «Aqui, na Hóstia
consagrada, Ele está diante de nós e
no meio de nós. Como então,
esconde-se misteriosamente num
silêncio sagrado e como então, revela
precisamente assim o verdadeiro
rosto de Deus. Ele fez-se para nós
grão de trigo que cai na terra e morre
para dar muito fruto até ao fim do
mundo (cf. Jo 12, 24). E está presente,
como naquela época estava presente
em Belém. Convida-nos para aquela
peregrinação interior que se chama



adoração. Ponhamo-nos agora a
caminho para esta peregrinação e
peçamos-Lhe que nos guie»[5].

A atitude de adoração pode
manifestar-se de formas diferentes
na nossa oração. Diante do
Santíssimo Sacramento, por exemplo,
ajoelhamo-nos, como um sinal da
nossa pequenez perante Deus. E
quando, por várias circunstâncias,
não for possível rezar diante do
Santíssimo Sacramento, podemos
realizar atos equivalentes, como
olhar para o interior da nossa alma
para nela descobrir o Senhor, e pôr a
alma de joelhos, recitando com
calma cada palavra da oração inicial
ou de outra oração que nos lembre
que estamos na Sua presença.

A nuvem o cobriu

Numa segunda fase do seu diálogo
com Deus, Moisés recebeu as tábuas
da Lei. A cena é tremenda e, ao
mesmo tempo, de grande intimidade:



«A glória do Senhor permaneceu
sobre o monte Sinai, e a nuvem
envolveu-o durante seis dias. No
sétimo dia, o Senhor chamou Moisés
do interior da nuvem. Aos olhos dos
filhos de Israel, a majestade do
Senhor tinha o aspeto de um fogo
devorador sobre o vértice do monte.
Moisés entrou pelo meio da nuvem, e
subiu o monte, mantendo-se lá
quarenta dias e quarenta noites» (Ex
24, 16-18).

Essa nuvem, além de manifestar a
glória de Deus e de ser uma figura
antecipada da presença do Espírito
Santo, permitia um ambiente de
intimidade no diálogo entre o profeta
e o seu Criador. Isto mostra-nos que
para rezar, é necessário exercitar-se
nalgumas disposições que facilitam a
intimidade com Deus: amor ao
silêncio, exterior e interior,
constância, e uma disciplina da
escuta que permita perceber a Sua
voz.



Às vezes custa-nos valorizar o
silêncio e, se não ouvimos nada na
oração, tendemos a preencher o
tempo com palavras, leituras ou
mesmo imagens e sons. Mas é
provável que assim, mesmo que o
façamos com boa intenção, não
consigamos ouvir o Senhor. Talvez
precisemos de uma conversão ao
silêncio, que é mais do que um
simples calar-se. S. Josemaria tomou
uma nota durante o verão de 1932 –
posteriormente registada em 
Caminho – que mostra de forma
gráfica como o diálogo com Deus
sempre terá que ir por este caminho:
«O silêncio é como que o porteiro da
vida interior»[6].

Enquanto os sons externos e as
paixões internas nos afastam de nós
próprios, o silêncio recolhe-nos e
leva-nos a interrogar-nos sobre a
nossa própria vida. O ativismo ou a
loquacidade na oração não nos
aproximam de Deus, nem nos



permitem sequer uma atividade
profunda. Com a agitação, não
deixamos tempo para nos
recolhermos, para pensarmos, para
vivermos em profundidade,
enquanto o silêncio – interior e
exterior – nos leva ao encontro com o
Senhor, para nos maravilharmos
com Ele. De facto, a oração precisa de
um silêncio que não seja meramente
negativo, vazio, mas sim que esteja
cheio de Deus, que nos leve a
descobrir a Sua presença. Como a
Bem-aventurada Guadalupe escrevia:
«Mergulhar nesse silêncio até chegar
aonde só Deus está, onde nem
mesmo os anjos podem entrar sem a
nossa permissão». E ali, «adorar a
Deus, louvá-l'O e dizer-Lhe coisas
ternas»[7]. Esse é o silêncio que
permite escutar Deus.

Em suma, é uma questão de focar a
nossa atenção em Deus - inteligência,
vontade, afetos -, para nos deixarmos
interpelar por Ele. Por isso podemos



fazer-nos as perguntas que o Papa
Francisco sugeria: «Tens momentos
em que te colocas na Sua presença
em silêncio, permaneces com Ele sem
pressa, e te deixas olhar por Ele?
Deixas que o Seu fogo inflame o teu
coração? Se não permites que Jesus
alimente nele o calor do amor e da
ternura, não terás fogo, e como
poderás assim inflamar o coração
dos outros com o teu testemunho e as
tuas palavras?»[8].

Juntamente com o silêncio, a
constância também é necessária,
porque orar é exigente. Exige tempo
e esforço, como aconteceu a Moisés,
que esteve seis dias coberto pela
nuvem, e só no sétimo recebeu a
palavra do Senhor. Antes de mais,
requer-se uma constância exterior
para manter um horário mais ou
menos fixo para a oração, e uma
duração bem estabelecida. Esta foi
uma recomendação constante na



vida de S. Josemaria: «Meditação. –
Tempo fixo e a hora fixa.

Se não, adapta-se à nossa
comodidade: e isso é falta de
mortificação. E a oração sem
mortificação é pouco eficaz»[9]. Essa
constância, se estiver orientada pelo
amor, será a porta de entrada para
um trato de amizade com Deus que
estará repleto de diálogo, já que Ele
não se impõe: só nos fala se nós
queremos. A constância, pela nossa
parte, é uma forma de manifestar e
de cultivar um desejo ardente de
receber as Suas palavras de carinho.

Além da constância exterior, requer-
se também uma constância interior,
como parte da disciplina da escuta:
precisamos de centrar a inteligência
que se dispersa, de mobilizar a
vontade, que não quer com
determinação, e de sustentar os
afetos, que às vezes não
acompanham. Isto pode cansar,



sobretudo se for preciso fazer isso
com frequência, porque os estímulos
que nos distraem são muitos. Ao
mesmo tempo, a escuta disciplinada
não se pode confundir com excessivo
rigorismo ou com uns exercícios de
concentração demasiado metódicos,
porque a oração flui de acordo com
muitas circunstâncias.
Fundamentalmente, ela flui por onde
Deus permite – «o vento sopra onde
quer» (Jo 3, 8) –, mas também
decorre conforme a nossa situação
particular. Às vezes, passamos longos
momentos a pensar nas pessoas que
amamos, pedindo ao Senhor por elas,
e isso já pode ser um diálogo de
amor.

Algumas sugestões concretas que
facilitam uma escuta disciplinada
podem ser: fugir da atitude de 
multitarefas, para se poder
concentrar e estar bem presente
durante o diálogo, sem estar a pensar
noutras coisas; fomentar uma



disposição de quem vai aprender,
reconhecendo humildemente o nosso
nada e o Seu Tudo, talvez servindo-
nos de jaculatórias ou breves
orações; fazer ao Senhor perguntas
abertas, deixando-Lhe espaço para
que nos responda quando Ele quiser,
ou dizendo-Lhe simplesmente que
estamos dispostos a fazer o que nos
indicar; seguir o ritmo e o rumo por
onde as considerações do Seu amor
nos levam, evitando as distrações
com outros pensamentos colaterais;
aprender a ter a mente aberta, para
nos deixarmos surpreender por Ele,
e para sonhar os sonhos de Deus,
sem pretender controlar demasiado
a oração. Assim nos vamos abrindo
ao mistério e à lógica do Senhor, e
isso permite-nos aceitar com paz o
facto de desconhecermos por onde
Ele nos conduzirá.

“Mostra-me a Tua glória”



Ao começarmos um tempo de oração,
temos a expetativa razoável de que o
Senhor fale connosco, como de facto
acontece por vezes. Contudo, poderia
desanimar-nos o facto de não termos
ouvido nada, ou muito pouco, no fim
desse encontro. Seja como for, é
preciso manter a certeza de que na
oração há sempre frutos. No monte
Sinai, «Moisés disse: mostrai-me a
Vossa glória». O Senhor parece
querer realizar esse desejo: «Farei
passar diante de ti toda a Minha
bondade, e proclamarei diante de ti o
nome de Javé. Concedo a minha
benevolência a quem Eu quiser, e
uso de misericórdia com quem for do
meu agrado». No entanto, as Suas
palavras assumem de repente um
caráter que pode parecer
dececionante: «Mas não poderás ver
a Minha face, pois o homem não
pode contemplar-Me e continuar a
viver (...). Quando a Minha glória
passar, colocar-te-ei na cavidade do
rochedo e cobrir-te-ei com a Minha



mão até que Eu tenha passado.
Retirarei a mão e poderás então ver-
Me por detrás. Quanto à Minha face,
ela não pode ser vista» (Ex 33, 18-23).
Se Moisés tivesse ficado desiludido
por não ter conseguido ver a face de
Deus, como era seu desejo, poderia
ter abandonado a sua tentativa ou
perdido a motivação para futuros
encontros. Mas em vez disso, deixou-
se conduzir por Deus, e assim chegou
a ser aquele «a quem o Senhor falava
face a face» (Dt 34, 10).

A chave da oração não é a obtenção
de resultados tangíveis, muito menos
estarmos ocupados durante um certo
tempo. O que procuramos através do
diálogo com o Senhor não é um
resultado imediato, mas sim
conseguir chegar até àquele lugar,
àquele estado real - para dizer de
alguma maneira - em que a oração se
identifica cada vez mais com a
própria vida: pensamentos, afetos,
objetivos... Trata-se de estar com o



Senhor, de nos mantermos na Sua
presença ao longo do dia. Em suma, o
principal fruto da oração é viver em
Deus. Assim, a oração entende-se
como uma comunicação da vida: vida
recebida e vida vivida, vida acolhida
e vida oferecida. Já não importa
então que não tenhamos sentimentos
fervorosos ou luzes fascinantes. De
um modo muito mais simples, o tema
da nossa oração será – como S.
Josemaria[10] nos dizia – o tema da
nossa vida e vice-versa, porque toda
a nossa vida se tornará uma
autêntica oração, avançando em
«caudal amplo, manso e seguro»[11].

[1] Como sugere o Papa Bento XVI,
nas suas catequeses sobre a oração:
«Lendo o Antigo Testamento, uma
figura se destaca entre as outras: a de
Moisés, precisamente como homem



de oração» (Bento XVI, Audiência
Geral, 01/06/2011).

[2] O mesmo acontece no segundo
relato da criação do homem: cf. Gn 2,
16. O itálico não é do texto bíblico
original.

[3] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
244.

[4] Carta, 12/12/1949, in: Cartas a um
santo, II.

[5] Bento XVI, Discurso, 20/08/2005.

[6] S. Josemaria, Caminho, n. 281.

[7] Mercedes Eguíbar Galarza, 
Guadalupe Ortiz de Landázuri.
Trabajo, amistad y buen humor,
Palabra, Madrid, 2001, p. 87

[8] Francisco, Gaudete et exsultate, n.
151.

[9] S. Josemaria, Sulco, n. 446.



[10] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
174.

[11] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
306.

Jorge Mario Jaramillo

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/conhece-lo-e-
conhecer-te-4-quando-sabemos-escutar/

(26/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/conhece-lo-e-conhecer-te-4-quando-sabemos-escutar/
https://opusdei.org/pt-pt/article/conhece-lo-e-conhecer-te-4-quando-sabemos-escutar/
https://opusdei.org/pt-pt/article/conhece-lo-e-conhecer-te-4-quando-sabemos-escutar/

	Conhecê-l'O e conhecer-te (4): Quando sabemos pôr-nos à escuta

