
opusdei.org

Conhecê-l'O e
conhecer-te (3): Na
companhia dos
santos

Para aprender a rezar, podem
ajudar-nos todos os homens e
mulheres que o fizeram
durante a sua vida: os santos.
De um modo especial, Santa
Maria.

02/02/2020



Jesus sobe pela primeira vez de
maneira pública a Jerusalém. Dedica-
se apenas, finalmente, ao anúncio do
reino de Deus com as suas palavras e
os seus milagres. A sua fama, desde o
prodígio das bodas de Caná, foi-se
estendendo pouco a pouco. É então
que, oculto no silêncio e na escuridão
da noite, um mestre judeu bastante
conhecido se aproxima para
conversar com ele (Jo 3, 1).
Nicodemos sentira um terramoto no
seu interior quando escutou e viu
Cristo. Muitas coisas davam voltas na
sua cabeça e preferia resolvê-las na
intimidade de uma conversa cara a
cara. Jesus, que conhece a
sinceridade do seu coração, diz-lhe
rapidamente: «Aquele que não nasce
de novo, não pode ver o Reino de
Deus» (Jo 3, 5).

O diálogo segue com o que qualquer
de nós se teria perguntado:que
significa isso? Se sei o dia exato em
que nasci, até mesmo a hora, como se



pode nascer duas vezes? Jesus, na
verdade, estava a pedir a Nicodemos
que não procurasse só compreender
as coisas, mas – mais importante –
que deixasse entrar Deus na sua
vida. Porque querer ser santo é como
nascer outra vez, é como ver tudo
com uma nova luz; no fundo, ser
uma nova pessoa: transformarmo-
nos, pouco a pouco, no mesmo Jesus
Cristo, «deixando que a sua vida se
manifeste em nós»[1]. Os santos já
percorreram os caminhos do reino
de Deus: subiram às montanhas,
descansaram nos vales e conheceram
também os cantos mais escuros. Por
isso nos enchem de esperança. Uma
maneira de reconhecer Cristo é,
precisamente, através dos santos. As
suas vidas podem desempenhar um
papel importante no caminho
pessoal de qualquer batizado que
deseje aprender a rezar.

Maria reza quando está alegre…



As mulheres e homens que nos
precederam são testemunhas de que
o diálogo vital com Deus é realmente
possível no meio de tantas idas e
voltas que por vezes nos podem levar
a pensar o contrário. Entre eles, um
testemunho fundamental é o de
Santa Maria. Ela, pela terna
proximidade com o seu filho Jesus na
vida quotidiana de família, teve a
experiência mais viva de diálogo com
o Pai. E, como em todas as casas, no
lar de Nazaré havia momentos bons
e momentos mais difíceis; no
entanto, no meio de estados de
espírito muito diferentes, a Virgem
reza sempre.

Reza, por exemplo, quando está
alegre. Sabemos que pouco depois da
anunciação do anjo, Maria vai
«apressadamente para as
montanhas, a uma cidade de
Judá» (Lc 1, 39) para visitar a sua
prima Isabel. Tinha recebido a
notícia de que a família cresceria



com um novo sobrinho, o que era
digno de ser festejado; muito mais
porque se tratava de um caso de
sucesso inesperado, dada a idade de
Isabel e Zacarias. «A descrição que S.
Lucas faz do encontro entre as duas
primas está cheia de emoção e situa-
nos num cenário de bênção e
alegria»[2]; emoção à qual, de alguma
maneira, se une o Espírito Santo
revelando a presença física do
Messias, tanto a João Batista como à
sua mãe.

Isabel, logo que Maria entra na sua
casa, louva-a com afeto, utilizando
palavras que se converterão numa
oração universal e que nos ecoam
diariamente, metendo-nos também
nessa alegria: «Bendita és tu entre as
mulheres e bendito o fruto do teu
ventre!» (Lc 1, 42). A Virgem
responde com emoção ao entusiamo
da sua prima: «A minha alma
glorifica o Senhor e o meu espírito
exulta de alegria em Deus, meu



Salvador». O Magnificat, nome que a
tradição deu a esta resposta da nossa
Mãe, ensina-nos o que é uma oração
de louvor a transbordar da palavra
de Deus. Como refere Bento XVI:
«Maria conhecia bem as Sagradas
Escrituras. O seu Magnificat é um
tecido feito com os fios do Antigo
Testamento»[3]. Quando sentimos os
nossos corações cheios de gratidão
por um dom que recebemos, é o
momento de nos expandirmos com
Deus na nossa oração – talvez com
palavras da Escritura –
reconhecendo as coisas grandes que
fez na nossa vida. A ação de graças é
uma atitude fundamental na oração
cristã, especialmente nos momentos
de alegria.

…e também na dor ou no desânimo

No entanto, a Virgem reza também
nos momentos de escuridão, quando
está presente a dor ou a falta de
sentido. Ensina-nos, dessa maneira,



outra atitude fundamental da oração
cristã, expressa de maneira concisa,
mas luminosa, no relato da morte de
Jesus: «Estavam junto à cruz de Jesus
a sua mãe e a irmã da sua mãe» (Jo
19, 25). Maria, atormentada pela dor,
simplesmente está. Não pretende
salvar o seu Filho nem resolver a
situação. Não a vemos a pedir contas
a Deus pelo que não entende.
Procura apenas não perder nem uma
palavra do que diz Jesus, com um fio
de voz, desde a Cruz. Por isso,
quando recebe uma nova tarefa,
aceita-a sem demora: «Mulher, aí
tens o teu filho. Depois, disse ao
discípulo: Aí tens a tua mãe» (Jo 19,
26-27). Maria tem em mãos uma dor
que, para muitos, é a pior que
alguém pode sofrer: presenciar a
morte de um filho. Apesar disso,
mantém a lucidez que lhe permite
aceitar esta nova chamada para
acolher João como seu filho e, com
ele, a nós, aos homens e mulheres de
todos os tempos.



A oração dolorosa é, acima de tudo,
um estar junto da própria cruz,
amando a vontade de Deus: é saber
dizer sim às pessoas e às situações
que o Senhor nos apresenta. Rezar é
ver a realidade, ainda que pareça
demasiado escura, partindo da
certeza de que há sempre um dom
nela, de que Deus está sempre por
trás. Assim seremos capazes de
acolher as pessoas e as situações
repetindo como Maria: «Aqui
estou» (Lc 1, 38).

Por último, na vida da Virgem
descobrimos outro estado de espírito
no qual reza, diferente da escuridão
da dor. Vemos Maria, junto a José,
seu esposo, rezar também num
momento de angústia. Um dia,
enquanto regressavam da sua
peregrinação anual ao Templo de
Jerusalém, dão pela ausência do seu
filho de doze anos. Decidem voltar
para trás para o procurar. Quando
finalmente o encontram,



conversando com os mestres da lei,
Maria pergunta: «Filho, porque nos
fizeste isto? Eis que teu pai e eu
andávamos à tua procura, cheios de
aflição» (Lc 2, 48). Também nós,
muitas vezes, nos podemos sentir
angustiados quando nos assalta uma
sensação de insuficiência, de
incumprimento, de estar fora do
lugar. Pode parecer-nos, então, que o
mundo está errado: a vida, a
vocação, a família, o trabalho…
Podemos chegar a pensar que o
caminho não é como esperávamos.
Os planos e sonhos do passado
parecem-nos ingénuos. É
reconfortante saber que Maria e José
passaram por esta crise e que nem
sequer esta oração aflita teve uma
resposta clara e tranquilizadora:
«Porque me procuráveis? Não sabíeis
que devia estar em casa de meu Pai?
Eles, porém, não compreenderam o
que ele lhes dissera» (Lc 2, 49-50).



Rezar nesses momentos de angústia
não nos garante soluções fáceis e
rápidas. Então que fazer? A Virgem
ensina-nos o caminho: permanecer
fiéis à nossa própria vida, voltar à
situação normal e redescobrir a
vontade de Deus, mesmo quando não
a compreendemos. E também, como
Maria, podemos conservar todos
estes eventos misteriosos e por vezes
negros no coração, meditando-os, ou
seja, observando-os com uma atitude
de oração. Deste modo, pouco a
pouco, vamo-nos dando conta de que
a presença de Deus volta;
percebemos que Jesus cresce em nós
e volta a tornar-se visível.

Biografias que são como as nossas
vidas

A vida de Maria é um testemunho
único da proximidade que desejamos
ter com Deus, mas também as dos
santos, cada um de uma maneira
pessoal e específica. «Cada santo é



como um raio de luz que sai da
Palavra de Deus», diz-nos Bento XVI
num documento em que sugere
alguns mestres: «Sto. Inácio de
Loyola na sua busca pela verdade e
no discernimento espiritual; S. João
Bosco e a sua paixão pela educação
dos jovens; S. João Maria Vianney e a
sua consciência da grandeza com
sacerdócio como dom e tarefa; S. Pio
de Pietrelcina e o seu modo de ser
instrumento da misericórdia divina;
S. Josemaria Escrivá e a sua pregação
sobre a chamada universal à
santidade; a Beata Teresa de Calcutá,
missionária da caridade de Deus
para com os últimos»[4].

É humanamente natural simpatizar
com certas maneiras de ser, por
pessoas que se dedicam a tarefas que
nos atraem mais ou que falam de
uma maneira que nos chega
diretamente ao coração e à mente. O
conhecimento da vida e as
experiências de um santo,



juntamente com a leitura dos seus
escritos, são momentos privilegiados
para cultivar uma verdadeira relação
de amizade com ele ou ela. Por isso,
se se destacam só os exemplos
extraordinários da vida e da oração
dos santos, corremos o risco de fazer
com que o seu exemplo esteja um
pouco mais longe e seja mais difícil
de seguir. «Recordais-vos de Pedro,
de Agostinho, de Francisco? Nunca
me agradaram as biografias dos
santos em que, com ingenuidade,
mas também com falta de doutrina,
nos apresentam as façanhas desses
homens, como se estivessem
confirmados na graça desde o seio
materno», escreve São Josemaria,
que sempre insistiu na importância
de não idealizar as pessoas, nem
sequer os santos canonizados pela
Igreja, como se tivessem sido
perfeitos. «Não. As verdadeiras
biografias dos heróis cristãos são
como as nossas vidas: lutavam e
ganhavam, lutavam e perdiam. E



então, contritos, voltavam à luta»[5].
Esta abordagem realista faz com que
o testemunho dos santos seja muito
mais credível, precisamente porque
são semelhantes a cada um de nós:
entre os santos, diz o Papa
Francisco,«podem estar a nossa
própria mãe, uma avó ou outras
pessoas próximas de nós (cf. 2Tm 1,
5). A sua vida talvez não tenha sido
sempre perfeita, mas, mesmo no
meio de imperfeições e quedas,
continuaram a caminhar e
agradaram ao Senhor»[6].

A nossa perspetiva sobre a oração
pode ser mais completa quando a
vemos encarnada na vida das
pessoas. A familiaridade com os
santos ajuda-nos a descobrir
diferentes maneiras de começar e
recomeçar a rezar de novo. Pode
oferecer-nos uma nova luz, por
exemplo, saber que o salmo 91 foi
um grande consolo para S. Tomás
More durante os longos meses que



passou na prisão: «debaixo das suas
asas te confiarás... No Altíssimo
fizeste a tua habitação... Porque tão
encarecidamente me amou, também
eu o libertarei»[7]. O salmo que
consolou um mártir na desolação da
prisão, com a morte violenta e o
sofrimento dos seus entes queridos,
também nos pode indicar um
caminho de oração nas pequenas e
grandes contrariedades da vida.

Ser olhado por Deus surpreende

A familiaridade com os santos pode
ajudar-nos a descobrir Deus nas
coisas de cada dia, como eles mesmos
o fizeram. Podemos ler com
admiração o que descobriu S. João
Maria Vianney, o Cura d’Ars, naquele
dia em que se aproximou de um dos
seus paroquianos, um homem do
campo, analfabeto, que passava
longos períodos de tempo em frente
ao sacrário. Que está a fazer?,
perguntou-lhe o sacerdote. E o bom



homem respondeu com simplicidade:
Eu olho para Ele e Ele olha para mim.
Não faltava nada. Aquela resposta
ficou como um ensinamento
indelével no coração do seu pároco.
«A contemplação é o olhar da fé,
fixado em Jesus»[8], ensina-nos o
Catecismo da Igreja, citando
precisamente este episódio. Eu olho
para Ele e – muito mais importante –
Ele olha para mim. Deus olha sempre
para nós, mas fá-lo de uma maneira
especial quando levantamos os olhos
e lhe devolvemos o seu olhar de
amor. S. Josemaria teve uma
experiência parecida, que o
impressionou tanto que a contou
muitas vezes ao longo da vida.
Quando era um jovem sacerdote,
durante as suas primeiras
experiências pastorais, costumava
ficar todas as manhãs no
confessionário, à espera dos
penitentes. A certo ponto, ouviu um
som de latas que o inquietou e,
sobretudo, o intrigou. Um dia,



deixando-se vencer para curiosidade,
o jovem Pe. Josemaria escondeu-se
atrás da porta para ver quem era
aquele misterioso visitante. O que
viu foi um homem que transportava
uns cântaros de leite e que, da porta
aberta da igreja, se dirigia ao
Sacrário e dizia: Senhor, aqui está o
João leiteiro. Ficava ali um momento
e ia embora. Esta pessoa simples,
sem o saber, ofereceu um exemplo
de oração confiada que surpreendeu
o sacerdote e o levou a repetir, como
um refrão constante: «Senhor, aqui
está Josemaria, que não sabe amar-
Te como João, o leiteiro»[9].

Os testemunhos de tantos santos de
diferentes épocas e ambientes
confirmam-nos que é possível sentir-
se olhado por Deus, ali onde estamos
e tal como somos. Dizem-no de
maneira credível porque eles
mesmos foram os primeiros a
surpreender-se com esta descoberta.



Da mesma forma acordados ou a
dormir

Os santos, dizíamos antes, ajudam-
nos também quando estamos frágeis
e cansados: «Ontem não consegui
rezar com atenção duas Ave Marias
seguidas», confessava S. Josemaria
um dia, no final da sua vida. «Se
soubesses como sofri! Mas, como
sempre, mesmo que me custasse e
não soubesse fazê-lo, continuei a
rezar: Senhor, ajuda-me!, dizia-Lhe,
tens que ser Tu a levar para a frente
as coisas grandes que me confiaste,
porque já sabes que eu não sou capaz
de fazer nem as mais pequenas:
ponho-me, como sempre, nas tuas
mãos»[10].

Também o jovem Filipe Neri rezava:
«Senhor, mantém hoje as tuas mãos
sobre Filipe, porque senão Filipe
atraiçoa-Te»[11]; e a Beata Guadalupe
Ortiz de Landázuri reconhecia, numa
carta, a falta de consolos sensíveis



enquanto rezava: «No fundo está
Deus; ainda que, sobretudo nos
tempos de oração, ultimamente não
O sinta quase nunca...»[12]; para não
falar de Santa Teresinha de Lisieux,
que apontava: «Verdadeiramente,
estou longe de ser uma santa e nada
o prova melhor do que o que acabo
de dizer. Em vez de me alegrar com a
minha secura, devia atribuí-la à
minha falta de fervor e de fidelidade.
Devia causar-me desolação o facto de
dormir (depois de sete anos) durante
a oração e a ação de graças. Pois
bem, não sinto desolação... Penso
que as crianças agradam aos seus
pais da mesma forma acordados ou a
dormir. Penso que, para fazerem as
suas operações, os médicos
adormecem os seus doentes»[13].

Por isso, precisamos do testemunho e
da companhia dos santos: para nos
convencermos todos os dias que é
possível e vale a pena cultivar a
nossa amizade com o Senhor,



abandonando-nos nas suas mãos:
«Todos somos verdadeiramente
capazes, todos estamos chamados a
abrir-nos a essa amizade com Deus, a
não nos soltarmos das suas mãos, a
não nos cansarmos de voltar e
retornar ao Senhor, falando com Ele
como se fala com um amigo»[14].

[1] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
104.

[2] Fernando Ocáriz, Palavras em
Covadonga, 13/07/2018.

[3] Bento XVI, Homilia, 18/12/2005.

[4] Bento XVI, Verbum Domini, n. 48.

[5] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
76.

[6] Francisco, Gaudete et exsultate, n.
3.



[7] Sl 91, 4.9.14. Cf. S. Tomás Moro, 
Diálogo de la fortaleza contra la
tribulación: O terceiro livro da obra,
escrito durante a prisão na Torre de
Londres, está construído como uma
espécie de comentário aos versículos
do Salmo 91 (90).

[8] Catecismo da Igreja Católica, n.
2715.

[9] cf. Andrés Vázquez de Prada, El
Fundador del Opus Dei, Rialp, 1997,
vol. I, Cap. VIII, p. 501.

[10] S. Josemaria, 26/11/1970, citado
em Javier Echevarría, Memoria del
beato Josemaría, p. 25.

[11] Citado por Bento XVI na
audiência de 01/08/2012.

[12] M. Montero, En Vanguardia:
Guadalupe Ortiz de Landázuri,
1916-1975, Rialp, Madrid 2019, p. 94.



[13] Sta. Teresa de Lisieux, Historia
de un alma: manuscritos
autobiográficos, Manuscrito A, 76, r°.

[14] Joseph Ratzinger, “Dejar obrar a
Dios”, em L’Osservatore Romano,
06/10/2002.

Carlo de Marchi

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/conhece-lo-e-
conhecer-te-3-na-companhia-dos-

santos/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/conhece-lo-e-conhecer-te-3-na-companhia-dos-santos/
https://opusdei.org/pt-pt/article/conhece-lo-e-conhecer-te-3-na-companhia-dos-santos/
https://opusdei.org/pt-pt/article/conhece-lo-e-conhecer-te-3-na-companhia-dos-santos/
https://opusdei.org/pt-pt/article/conhece-lo-e-conhecer-te-3-na-companhia-dos-santos/

	Conhecê-l'O e conhecer-te (3): Na companhia dos santos

