
opusdei.org

Conhecê-l'O e
conhecer-te (12):
Almas de oração
litúrgica

Algumas considerações de S.
Josemaria que podem ajudar a
unir-nos mais a Deus e à Igreja
nas diferentes ações litúrgicas.

03/01/2021

É abril de 1936 e em Espanha há
muita tensão social. No entanto, na
Academia DYA, procura manter-se o
clima habitual de estudo e de
convívio. No meio daqueles tempos



estranhos, um residente conta por
carta aos pais que no dia anterior
tinham ensaiado canto litúrgico, com
a ajuda de um professor, num
ambiente que recordava como muito
alegre[1]. Nesse contexto especial,
para lá dos bons momentos que
passavam entre eles, por que razão
trinta universitários, num domingo à
noite, estavam a ter uma aula de
canto?

Podemos encontrar a resposta uns
quantos meses antes, na altura em
que S. Josemaria incluiu no plano de
formação da Academia justamente
algumas aulas de canto gregoriano.
Embora saibamos que, como pároco
de Perdiguera, S. Josemaria
costumava celebrar Missa cantada,
aquela inclusão curricular não
correspondia a uma inclinação
pessoal. Também não se devia a um
interesse erudito, consequência de
que o Movimento Litúrgico em
Espanha era conhecido e estava a



desenvolver-se. Essa decisão foi
antes fruto da sua experiência
pastoral, movida apenas pelo desejo
de ajudar aqueles jovens a tornarem-
se almas de oração.

Tem o seu interesse observar um
pormenor das três publicações que,
naqueles anos 30, S. Josemaria tinha
entre mãos, todas elas dirigidas
justamente a facilitar o diálogo com
Deus: cada uma delas correspondia a
uma das três grandes formas de
expressão da oração cristã. A
primeira centrar-se-ia na meditação
pessoal, outra fomentaria a piedade
popular e a última animaria o leitor
a mergulhar na oração litúrgica. O
fruto da primeira iniciativa foi 
Consideraciones espirituales, base da
sua conhecida obra Caminho; o fruto
da segunda foi o livrinho breve Santo
Rosário; e para a terceira iniciativa,
programou uma obra que teria por
título Devociones litúrgicas. Embora a
publicação desta última obra tenha



estado anunciada para 1939, por
motivos diversos, nunca chegou a vir
à luz. Contudo, conserva-se ainda o
prólogo que D. Félix Bilbao, bispo de
Tortosa, tinha preparado, intitulado
«Orai e orai bem!». Nesse texto
inédito, os leitores são animados a
penetrar, pela mão do autor do livro,
na liturgia da Igreja, para chegar a
uma «oração eficaz, valiosa, sólida,
que os una intimamente a Deus»[2].

Dar voz à oração da Igreja

Para S. Josemaria, a liturgia não era
um conjunto de preceitos dirigidos
somente a dar solenidade a certas
cerimónias. Sofria quando o modo de
celebrar os sacramentos e as outras
ações litúrgicas não estava
verdadeiramente ao serviço do
encontro das pessoas com Deus e
com os restantes membros da Igreja.
Uma vez, depois de assistir a uma
celebração litúrgica, escreveu:
«Muito clero: o arcebispo, o cabido



de cónegos, os beneficiados,
cantores, servidores e acólitos…
Paramentos magníficos : sedas, ouro,
prata, pedras preciosas, rendas e
veludos… Música, vozes, arte… E…
sem povo! Cultos esplêndidos, sem
povo»[3].

Este interesse pelo povo na liturgia é
profundamente teológico. Nas ações
litúrgicas, a Trindade interage com a
Igreja inteira e não só com uma das
suas partes. Não é por acaso que a
maior parte das reflexões que S.
Josemaria dedicou em Caminho à
liturgia se encontram no capítulo
intitulado A Igreja. Para o fundador
do Opus Dei, a liturgia era um lugar
privilegiado para experimentar a
dimensão eclesial da oração cristã; aí
é palpável o facto de nos dirigirmos
todos juntos a Deus. A oração
litúrgica, sendo sempre pessoal,
abre-se a horizontes que vão para
além das circunstâncias individuais.
Se na meditação pessoal somos nós o



sujeito que fala, na liturgia o sujeito é
a Igreja inteira. Se no diálogo a sós
com Deus, somos nós a falar como
membros da Igreja, na oração
litúrgica é Deus que fala através de
nós. Deste modo, aprender a dizer o 
nós das orações litúrgicas é uma
grande escola para complementar as
diferentes dimensões da nossa
relação com Deus. Ali, descobrimos
que somos mais um filho nesta
grande família que é a Igreja. Assim,
não surpreende a exortação clara de
S. Josemaria: «A tua oração deve ser
litúrgica. – Oxalá te afeiçoes a recitar
os salmos e as orações do missal, em
vez das orações privadas ou
particulares»[4].

Aprender a rezar liturgicamente
requer a humildade de receber de
outros as palavras que diremos.
Requer também o recolhimento do
coração para identificar e valorizar
as relações que nos unem a todos os
cristãos. Neste sentido, pode servir-



nos considerar que estamos a rezar
unidos aos que estão junto de nós
nesse momento e também aos
ausentes, aos cristãos do próprio
país, dos países vizinhos, do mundo
inteiro…Rezamos também com os
que nos precederam e estão a
purificar-se ou já gozando da glória
do céu. De facto, a oração litúrgica
não é uma fórmula anónima, mas
está cheia de «rostos e de nomes»[5];
unimo-nos a todas as pessoas reais
que fazem parte da nossa vida e, tal
como nós, vivem «em nome do Pai,
do Filho e do Espírito Santo»,
participantes na vida da Trindade.

Dar corpo à oração da Igreja

Sabemos que, para S. Josemaria, a
santificaçãodo trabalho não consistia
principalmente em intercalar
orações durante o trabalho, mas
sobretudo em converter em oração a
própria ação realizada mediante
uma atenção a fazê-lo pela glória de



Deus, empenhando-se na perfeição
humana, sabendo-se olhado
amorosamente pelo nosso Pai do céu.
De modo análogo, a oração litúrgica
não consiste principalmente em
dizer orações durante as ações
litúrgicas, mas em realizar essas
ações rituais digne, attente ac devote,
com a dignidade, atenção e devoção
que merecem, estando presente no
que se faz. Não são só ocasiões para
realizar atos individuais de fé,
esperança e caridade, mas ações 
através das quais toda a Igreja
expressa a sua fé, a sua esperança e a
sua caridade.

S. Josemaria dava muita importância
a este saber estar nos diferentes atos
de culto, a esta urbanidade da
piedade. A dignidade exigida pela
ação litúrgica tem muito a ver com a
atitude do próprio corpo, visto que,
de certo modo, nele se manifesta
num primeiro momento o que
queremos fazer. A celebração da



Santa Missa, o ir confessar-se, as
bênçãos do Santíssimo, etc.,
comportam diversos movimentos da
pessoa, pois são oração em ação. A
oração litúrgica, portanto, pressupõe
também rezar com o corpo. Mais
ainda, pressupõe aprender a dar
corpo, aqui e agora, à oração da
Igreja. E, naturalmente, embora
muitas vezes seja o sacerdote a ter a
missão de dar voz e mãos a Cristo
Cabeça, é a assembleia que dá voz e
visibilidade a todo o Corpo Místico de
Cristo. Saber que através de nós se vê
e escuta a oração dos santos e das
almas do purgatório é um bom
estímulo para cuidar essa urbanidade
da piedade.

Além de dignidade, a oração litúrgica
pede ser realizada com atenção.
Nesse sentido, poder-se-ia dizer que,
para lá de nos concentrarmos nas
palavras que dizemos, é importante
experimentar da maneira mais
profunda possível o momento que



estamos a viver: ter claro com quem
estamos, porquê e para quê. Esta
tomada de consciência exige uma
formação prévia, que sempre se
poderá melhorar. Com palavras de S.
Josemaria: «Devagar. – Repara no
que dizes, quem o diz e a quem. –
Porque esse falar depressa, sem
lugar para a reflexão, é ruído,
chocalhar de latas. E dir-te-ei, com
Santa Teresa, que a isso não chamo
oração, por muito que mexas os
lábios»[6].

Encontro com cada Pessoa da
Trindade

Apesar das distrações inevitáveis,
devidas à nossa fragilidade, na
oração litúrgica participamos no
encontro misterioso , mas real, de
toda a Igreja com as três Pessoas da
Trindade. Por isso, é enriquecedor
aprender a distinguir quando nos
dirigimos ao Pai, ao Filho ou ao
Espírito Santo. Geralmente, a liturgia



costuma situar-nos perante Deus Pai,
com os seus traços próprios, embora
frequentemente seja invocado com
um simples «Deus» ou «Senhor». Ele
é a fonte e origem de todas as
bênçãos que a Trindade derrama
sobre este mundo e a Ele voltam,
através do seu Filho, todos os
louvores que as criaturas são capazes
de exprimir.

Porque o que dizemos ao Pai,
dizemo-lo através de Jesus, que não
está tanto diante de nós, como 
connosco. O Verbo encarnou para
nos levar ao Pai e, por isso, descobrir
a sua presença ao nosso lado, como
irmão que conhece e não se
envergonha da nossa fraqueza,
enche-nos de consolo e de audácia.
Mais ainda, a oração litúrgica,
enquanto oração pública da Igreja,
nasce da oração de Jesus. Não é só
continuação da sua oração quando
esteve sobre esta terra, mas
expressão, hoje e agora, da sua



intercessão por nós no céu (cf. Heb 7,
25). Algumas vezes encontramos
também orações que se dirigem
diretamente a Jesus, voltando o
nosso olhar para o Filho como
salvador. Por estes motivos, a oração
litúrgica é uma grande via para
sintonizar com o coração sacerdotal
de Cristo.

E a oração que se dirige ao Pai pelo
Filho realiza-se no Espírito Santo. Ter
consciência da presença da Terceira
Pessoa da Trindade na oração
litúrgica é um grande presente de
Deus. O Grande Desconhecido, como
lhe chamava S. Josemaria, passa
externamente inadvertido, como a
luz ou como o ar que respiramos. No
entanto, sabemos que sem luz não
veríamos nada e sem ar,
abafaríamos. O Espírito Santo opera
de maneira similar no diálogo
litúrgico. Embora não nos
costumemos dirigir a Ele, sabemos
que habita em nós e que, com



gemidos inenarráveis, nos move a
dirigir-nos ao Pai com as palavras
que Jesus nos ensinou. A sua ação
manifesta-se, portanto,
indiretamente. Mais do que nas
palavras que dizemos ou a quem as
dizemos, o Espírito manifesta-se no
como as dizemos: está presente nos
gemidos que se fazem canto e nos
silêncios que deixam Deus trabalhar
no interior do nosso ser.

Tal como a presença do vento se
percebe pelos objetos que põe em
movimento, assim podemos entrever
a presença do Espírito Santo quando
experimentamos os efeitos da sua
ação. Por exemplo, um primeiro
efeito do seu atuar é sermos
conscientes de estar a rezar como
filhas e filhos de Deus na Igreja.
Também o experimentamos quando
toma a seu cargo que a Palavra de
Deus ressoe no nosso interior não
como palavra humana, mas como
Palavra do Pai dirigida a cada um.



Sobretudo, o Espírito Santo
manifesta-se na ternura e
generosidade com que o Pai e o Filho
se debruçam sobre cada um, quando
na celebração litúrgica nos perdoam,
iluminam, fortalecem e dão um
presente especial.

Por último, a ação do Espírito Santo é
tão íntima e necessária que é quem
torna possível que a ação litúrgica
seja verdadeira contemplação da
Trindade, nos permite ver a Igreja
inteira e o próprio Jesus, quando os
sentidos nos dizem outra coisa. É o
Espírito Santo que nos descobre que
a alma da oração litúrgica não é o
cumprimento formal de uma série de
palavras ou movimentos exteriores,
mas sim o amor com que
sinceramente desejamos servir e
deixar-nos servir. O Espírito Santo
faz-nos participar do seu mistério
pessoal quando aprendemos a
desfrutar de um Deus que se rebaixa



para nos servir, de modo a depois
podermos servir os outros.

Vivi o Evangelho

Não é estranho que um dos termos
mais usados na Escritura e na
Tradição para referir-se às ações
litúrgicas seja o de serviço. Descobrir
esta dimensão de serviço na oração
litúrgica tem muitas consequências
para a vida interior. Não só porque
quem serve por amor não se põe a si
mesmo no centro, mas também
porque ver a liturgia como serviço é
decisivo para poder transformá-la
em vida.

Embora pareça paradoxal, em
numerosas orações encontramos nos
textos litúrgicos a exortação a imitar
na vida habitual o que celebrámos.
Este convite não significa que
devamos alargar a linguagem
litúrgica às nossas relações
familiares e profissionais. Significa,
pelo contrário, transformar em 



programa de vida o que o rito nos
permitiu contemplar e viver[7]. Por
isso, S. Josemaria, em mais do que
uma ocasião, ao contemplar a ação
de Deus na sua jornada, exclamava:
«Realmente, vivi o Evangelho do
dia»[8].

Para viver a liturgia do dia e assim
transformar a nossa jornada em
serviço, numa Missa de vinte e quatro
horas, é necessário contemplar as
nossas circunstâncias pessoais â luz
do que celebrámos. Nesta tarefa, a
meditação pessoal é insubstituível. S.
Josemaria costumava tomar notas
daquelas palavras ou expressões que
o tocavam durante a celebração da
Missa ou ao rezar a Liturgia das
Horas, a tal ponto que um dia
escreveu: « Já não vou tomar nota de
nenhum salmo, porque seria preciso
anotá-los todos, uma vez que em
todos não há senão maravilhas, que a
alma vê quando Deus é servido»[9].É
verdade que a oração litúrgica é



fonte de oração pessoal, mas é
igualmente certo que sem a
meditação é muito difícil assimilar
pessoalmente a riqueza da oração
litúrgica.

É no silêncio do tu a tu com Deus que
habitualmente as fórmulas da oração
litúrgica adquirem uma força íntima
e pessoal. Neste sentido, o exemplo
de Maria é iluminador: Ela ensina-
nos que para pôr em prática o fiat –
faça-se – da liturgia, para o
transformar em serviço, é necessário
dedicar tempo a conservar
pessoalmente «todas estas coisas no
coração» (Lc 2, 19).

[1] cf. «Un estudiante en la Residencia
DYA. Cartas de Emiliano Amann a su
familia (1935-1936)», em Studia et
Documenta, vol. 2, 2008, p. 343.



[2] Arquivo Geral da Prelatura,
77-5-3.

[3] S. Josemaria, Apontamentos
íntimos, n. 1590, 26/10/1938. Citado
em Camino. Edición crítico-histórica,
Rialp, Madrid, 2004, p. 677.

[4] S. Josemaria, Caminho, n. 86.

[5] Francisco, Evangelii gaudium, n.
274.

[6] S. Josemaria, Caminho, n. 85.

[7] cf. S. Josemaria, Cristo que passa,
n. 88.

[8] Caderno IV, n. 416, 26/11/1931.
Citado em Camino. Edición crítico-
histórica, p. 298.

[9] Caderno V, n. 681, 03/04/1932.
Citado em Camino. Edición crítico-
histórica, p. 297.

Juan Rego



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/conhece-lo-e-
conhecer-te-12-almas-oracao-liturgica/

(14/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/conhece-lo-e-conhecer-te-12-almas-oracao-liturgica/
https://opusdei.org/pt-pt/article/conhece-lo-e-conhecer-te-12-almas-oracao-liturgica/
https://opusdei.org/pt-pt/article/conhece-lo-e-conhecer-te-12-almas-oracao-liturgica/

	Conhecê-l'O e conhecer-te (12): Almas de oração litúrgica

