
opusdei.org

Conhecê-l'O e
conhecer-te (11): Sois
uma carta de Cristo

A relação com Deus na nossa
oração está intimamente unida
a todas as nossas ações
quotidianas. Assim o destacou o
próprio Jesus, na Sua pregação,
e S. Josemaria recordava-o
sempre.

30/12/2020



Nos finais de 57, S. Paulo escreve
uma carta aos cristãos que vivem em
Corinto. O Apóstolo está consciente
de que, nessa comunidade, algumas
pessoas não o conheciam, e outras se
tinham deixado levar por mexericos
que o desacreditavam. Por isso, em
grande parte do texto, ele expõe as
características que deve ter uma
pessoa que é portadora do Evangelho
de Jesus. Sabemos também que, por
essa mesma razão, tinha prometido
voltar a visitá-los em breve mas, até
esse momento, não o tinha
conseguido fazer. Neste contexto,
encontramos uma das frases mais
bonitas dos seus escritos. Paulo
pergunta-se, de forma retórica, se
precisa de enviar uma carta de
recomendação para que a
comunidade o conheça melhor, para
reconquistar a sua estima. E
responde, cheio de fé na ação de
Deus em cada pessoa, que a sua
verdadeira carta de recomendação é
o coração de cada cristão em Corinto.



Afirma que é o próprio Espírito Santo
quem a escreve nas suas almas,
recorrendo ao que já lhes tinha
transmitido: «É evidente que sois
uma carta de Cristo» (2Cor 3, 3).

Como é que nos tornamos essa "carta
de Cristo"? Como é que Deus nos
transforma, pouco a pouco? «E nós
todos que, com o rosto descoberto,
refletimos a glória do Senhor, somos
transfigurados na sua própria
imagem, de glória em glória, pelo
Senhor que é Espírito» (2Cor 3, 18).
Estas palavras de S. Paulo revelam o 
método do Espírito Santo em nós.
Trata-se de nos tornar gloriosamente
semelhantes a Cristo, de forma
progressiva, contando com o tempo:
esta é a dinâmica própria da vida
espiritual.

Querer o mesmo que Jesus

Compreende-se muito bem que uma
das maiores preocupações de Jesus
fosse que a oração, sendo um meio



privilegiado para cultivarmos a
nossa relação com Deus, não ficasse
como um elemento isolado no meio
das outras tarefas, com pouca força
para transformar a vida. Por isso
Cristo, para insistir nesta necessidade
de unir a oração à transformação da
própria vida, diz no Sermão da
Montanha: "Nem todo aquele que me
diz: 'Senhor, Senhor', entrará no
Reino dos Céus, mas sim aquele que
faz a vontade do meu Pai que está
nos céus. Muitos me dirão naquele
dia: "Senhor, Senhor, não
profetizámos nós em Teu nome, não
expulsámos demónios em Teu nome,
e não fizemos prodígios em Teu
nome? Então Eu lhes responderei:
«Nunca vos conheci...» (Mt 7, 21-23).
São palavras fortes. Não basta tê-l'O
seguido, nem sequer ter feito coisas
grandes em nome de Jesus. Trata-se
de uma realidade muito mais
profunda: saber aderir à vontade de
Deus.



Não é difícil compreendermos essas
palavras de Nosso Senhor. Se a
oração é caminho e expressão de
uma relação de amizade, então deve
seguir as características próprias de
um amor desse tipo. Como os
clássicos nos lembram, entre amigos
chega-se ao idem velle, idem nolle: a
querer a mesma coisa e a rejeitar o
mesmo. A oração muda a nossa vida,
porque nos leva a sintonizar com os
desejos do coração de Cristo, a vibrar
com a Sua paixão pelas almas, a
procurar com alegria agradar ao
nosso Pai celestial. Se assim não
fosse, se a oração não nos conduzisse
àquela gloriosa semelhança de que S.
Paulo fala, sem nos apercebermos, a
nossa oração poderia transformar-se
numa coisa parecida com uma
terapia de autoajuda, só para manter
em paz o nosso espírito ou nos
garantir um espaço de solidão. Nesse
caso, mesmo tratando-se de objetivos
que podem ser positivos, a oração
não cumpriria a sua função



principal: dar lugar a uma autêntica
relação de amizade com Cristo,
chamada a transformar a própria
vida.

Este importante ensinamento de
Jesus oferece-nos uma boa pista para
examinarmos a situação da nossa
oração. O critério já não será o
sentimento ou o gosto espiritual que
encontro nos meus tempos de
oração, nem sequer o número de
propósitos que sou capaz de fazer,
nem mesmo o grau de concentração
que alcancei. A oração deverá antes
ser avaliada à luz do grau de
transformação que ela traz à nossa
vida, à luz da progressiva superação
das incoerências que existem entre
aquilo em que acreditamos e aquilo
que, de facto, conseguimos viver.

Uma identificação que acontece no
tempo

O próprio S. Paulo, que recebeu a
graça de se encontrar com Jesus



Ressuscitado no caminho de
Damasco, mostra noutros textos
como os primeiros cristãos eram
muito conscientes de que a meta da
oração é a identificação com Cristo.
Assim, exortava os cristãos de Filipos
a terem «os mesmos sentimentos que
Jesus Cristo teve» (Flp 2, 5) e
declarava, com simplicidade, aos de
Corinto que «nós temos o
pensamento de Cristo» (1Cor 2, 16).
Ora, ter os mesmos sentimentos e o
mesmo pensamento do Filho de Deus
é uma realidade que não podemos
conseguir apenas como fruto do
esforço pessoal, ou da aplicação de
certas técnicas de aprendizagem. É
certamente consequência da luta
pessoal por fazer o bem como Jesus o
faria, mas dentro de uma experiência
de comunhão, aquela que é própria
do amor de amizade. Assim, pela
graça, abrimo-nos a uma assimilação
daquilo que é próprio de Jesus Cristo.



A identificação com Cristo, fruto da
oração, na medida em que é o efeito
próprio de uma relação de amizade,
é progressiva, requer tempo. Por isso
S. Josemaria nos lembrava que Deus
conduz as almas como por um plano
inclinado, trabalhando a pouco e
pouco no seu interior e dando-lhes o
desejo e a força de corresponder
cada vez melhor ao Seu amor: «Neste
torneio de amor, não devem
entristecer-nos as quedas, nem
sequer as quedas graves, se
recorremos a Deus no Sacramento da
Penitência, com dor e com um bom
propósito. O cristão não é um
maníaco colecionador de folhas
imaculadas de bons serviços. Jesus
Cristo Nosso Senhor comove-se tanto
com a inocência e a fidelidade de
João como, depois da queda de
Pedro, se enternece com o seu
arrependimento. Jesus compreende a
nossa debilidade e atrai-nos a Si
como em plano inclinado, desejando
que saibamos insistir no esforço de



subir cada dia um pouco»[1]. Saber
que as nossas próprias misérias,
mesmo as que mais nos humilham,
não são um obstáculo insuperável no
nosso amor a Deus e no nosso
caminho de completa identificação
com Ele, enche-nos de esperança. E
enche-nos também de assombro:
como é possível que seja verdade
esse grito – uma vez mais de S. Paulo
– a garantir-nos que nada «nos
poderá separar do amor de Deus, que
está em Cristo Jesus, Senhor
nosso» (Rm 8, 39)?

A resposta, que só a oração nos
permite entender de modo completo,
encontra-se no primado da iniciativa
divina: é Deus quem nos procura e
nos atrai. O Apóstolo João, já nos
últimos anos da sua vida, recordava-
o com emoção: «Nisto consiste o
amor, não em que nós tenhamos
amado a Deus, mas em que Ele nos
amou primeiro e nos enviou o Seu
Filho, como vítima de propiciação



pelos nossos pecados» (1Jo 4, 10).
Rezar é, portanto, tomar consciência
de que estamos em boas mãos, e que
o nosso amor – sempre imperfeito – é
só correspondência ao Amor de Deus
que nos precede, acompanha e nos
continua a seguir. A contemplação
deste amor é o maior estímulo para
percorrer esse plano inclinado da
identificação profunda com Jesus
Cristo.

Para crescer sempre no amor

Habitualmente, na vida cristã, o
passar do tempo anda unido ao
crescimento pessoal. Por isso, a
correspondência ao amor de Deus
que desejamos na oração costuma
manifestar-se num desejo de
melhorar, numa vontade firme de
afastar de nós o que nos afasta de
Cristo. Daí que, talvez com relativa
frequência, nos tenham ensinado a
fazer uma oração de exame, pedindo
luz para detetarmos o que não é



próprio da nossa condição de filhos
de Deus. Aprendemos a formular
propósitos concretos para, contando
sempre com a ajuda da graça,
aspirarmos a agradar ao Senhor,
ultrapassando aspetos da nossa vida
que nos separam d’Ele, mesmo que
seja pouco.

Sabemos muito bem que esse exame
e esses propósitos não são uma
maneira de querer conquistar as
coisas por nós próprios, mas que são
a maneira verdadeiramente humana
de amar: quem deseja agradar em
tudo à pessoa amada esforça-se por
alcançar a melhor versão de si
mesmo. Sabendo que Deus nos ama
como somos, queremos amá-Lo como
Ele merece. Por isso procuramos,
com uma saudável tensão, lutar um
pouco em cada dia. Não queremos
cair na tentação – tão fácil! – de
justificar as nossas debilidades,
esquecendo que Cristo, com a Sua
morte e ressurreição, obteve para



nós a graça suficiente para
vencermos os nossos pecados[2].

Quando S. Josemaria era um jovem
sacerdote, muitos bispos lhe pediam
que pregasse durante alguns dias de
retiro espiritual ou de exercícios
espirituais. Depois, alguns acusavam-
no de pregar «exercícios de vida e
não de morte»[3].

Estavam habituados a refletir,
durante aqueles dias, principalmente
sobre o seu destino eterno, e ficavam
surpreendidos por S. Josemaria falar
também muito amplamente sobre
como viver coerentemente a vocação
de cada um. Isto destaca uma
característica importante da missão
do Opus Dei: ensinar as pessoas a 
materializar a vida espiritual,
evitando que a oração se torne uma
dimensão independente e isolada nas
suas vidas. Ou, como diz S.
Josemaria, «afastá-los assim da
tentação, tão frequente então como



agora, de viver uma vida dupla: a
vida interior, a vida de relação com
Deus, por um lado, e por outro,
diferente e separada, a vida familiar,
profissional e social, cheia de
pequenas realidades terrenas»[4].

Embora nos nossos momentos de
oração nem sempre experimentemos
sensivelmente o amor de Deus – às
vezes, sim – na realidade Ele está lá,
sempre presente e ativo. Se
acrescentarmos a esse amor a nossa
luta, em tudo o que o Senhor nos for
sugerindo, – a nossa vida – os nossos
pensamentos, os nossos desejos, as
nossas intenções, as nossas obras –
vai-se transformando
progressivamente. Chegaremos a ser
para os outros Cristo que passa, ipse
Christus.

Amá-Lo no próximo

Em certa ocasião, um escriba
perguntou a Jesus: «Mestre, qual é o
mandamento principal da Lei?».



Recordamos muito bem a Sua
resposta: «Amarás o Senhor teu Deus
com todo o teu coração, com toda a
tua alma e com todas as tuas forças.
Este é o primeiro e o maior
mandamento. O segundo é
semelhante a este: amarás o teu
próximo como a ti mesmo. Destes
dois mandamentos dependem toda a
Lei e os Profetas» (Mt 22, 36-38). E
assim, em poucas palavras, Jesus
explicou para sempre a união do
amor a Deus com o amor ao
próximo. E é um ensinamento em
que o Senhor quis continuar a
insistir até aos últimos momentos,
antes de subir definitivamente aos
Céus. Mesmo quando, já
ressuscitado, se encontra com Pedro
nas margens do Mar da Galileia,
Jesus responde às promessas de
amor de quem iria ser o primeiro
Papa com um invariável: «Apascenta
as minhas ovelhas» (Jo 21, 15-17).



O motivo essencial da união dos dois
mandamentos, e portanto da
necessidade de aprender a amar
Cristo nos outros, é explicado pelo
próprio Jesus, com grande força, na
descrição que faz do Juízo Final. Aí
mostra que a razão se encontra na
união profunda que Ele estabeleceu
com cada ser humano: «Tive fome e
destes-me de comer, tive sede e
destes-me de beber» (Mt 25, 35). De
facto, como ensina o Concílio
Vaticano II, «o Filho de Deus, pela
Sua encarnação uniu-se, em certo
sentido, a todos os seres humanos»[5].
É impossível amá-l'O sem amar
também o próximo, sem aprender a
amá-Lo também no próximo.

A oração, quando é autêntica, leva-
nos a preocupar-nos com os outros:
com os que temos mais perto e com
aqueles que mais sofrem. Leva-nos a
saber conviver com todos e a dar
espaço nos nossos corações também
àqueles que não pensam como nós,



procurando sempre o seu bem, com
frequentes detalhes de serviço. Nela,
encontramos forças para perdoar e
luzes para amar cada vez melhor e
de modo mais concreto a todos,
saindo dos nossos egoísmos e
comodidades, sem medo de
complicar a nossa vida de uma forma
santa. Como nos lembra o Papa
Francisco, «a melhor maneira de
discernir se o nosso caminho de
oração é autêntico será descobrir em
que medida a nossa vida se vai
transformando à luz da
misericórdia»[6]. Adquirir um coração
compassivo e misericordioso, como o
de Jesus – imagem perfeita do
coração do Pai – é o melhor fruto da
nossa vida de oração, sinal seguro da
nossa identificação com Cristo.

[1] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
75.



[2] cf. S. João Paulo II, Enc. Veritatis
splendor, n. 102-103.

[3] cf. Andrés Vázquez de Prada, 
Josemaria Escrivá, vol. 2.

[4] S. Josemaria, Entrevistas com o
Fundador do Opus Dei, n. 114.

[5] Concílio Vaticano II, Gaudium et
Spes, n. 22.

[6] Francisco, Gaudete et exsultate, n.
105.

Nicolás Álvarez de las Asturias

Fotografia: Ava Sol - Unsplash

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/conhece-lo-e-
conhecer-te-11-sois-carta-de-cristo/

(28/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/conhece-lo-e-conhecer-te-11-sois-carta-de-cristo/
https://opusdei.org/pt-pt/article/conhece-lo-e-conhecer-te-11-sois-carta-de-cristo/
https://opusdei.org/pt-pt/article/conhece-lo-e-conhecer-te-11-sois-carta-de-cristo/

	Conhecê-l'O e conhecer-te (11): Sois uma carta de Cristo

