
opusdei.org

Conhecê-l'O e
conhecer-te (10):
Jesus está muito
perto

S. Josemaria falava de um quid
divinum -algo divino- que
podemos descobrir à nossa
volta e nas coisas que fazemos.
Deste modo, é-nos aberta uma
nova dimensão na qual
partilhamos tudo com Deus.

29/12/2020



«Dia a dia vejo com mais nitidez 
como Jesus está perto de mim em
todos os momentos, poderia contar-
lhe pormenores muito pequeninos,
mas contínuos, que já não me
surpreendem, mas que Lhe agradeço
e espero constantemente»[1]. A carta
da Beata Guadalupe a que pertence o
anterior fragmento, na sua
simplicidade, deve ter dado uma
grande alegria ao seu destinatário, S.
Josemaria. Apesar de Guadalupe
estar apenas há dois anos no Opus
Dei, aquelas linhas são um
testemunho de como a vida de
piedade que havia levado tinha como
objetivo precisamente facilitar uma
contínua presença de Deus, para
«fazer da nossa vida ordinária uma
contínua oração»[2].

A doutrina é evangélica. Jesus falou
aos seus discípulos de diferentes
modos sobre «a obrigação de orar
sempre, sem desfalecer» (Lc 18, 1).
Em muitas ocasiões, vemo-Lo dirigir-



se a seu Pai durante o dia, como
diante do túmulo de Lázaro (cf. Jo 11,
41-42) ou quando os apóstolos
regressaram da sua primeira missão
cheios de alegria (cf. Mt 11, 25-26). Já
ressuscitado, o Senhor aproxima-se
dos seus discípulos em muitas
variadas circunstâncias: quando se
afastam cheios de tristeza, no
caminho de Emaús; quando estão
cheios de medo, no Cenáculo; quando
regressam ao trabalho, no mar da
Galileia… E inclusive durante os
instantes antes de regressar para
junto do seu Pai, Jesus assegurou-
lhes: «Eu estarei sempre convosco
até ao fim dos tempos» (Mt 28, 20).

Os primeiros cristãos eram muito
conscientes dessa proximidade.
Aprenderam a fazer tudo para glória
de Deus, como escrevia S. Paulo aos
Romanos: «Se vivemos, é para o
Senhor que vivemos; e se morremos,
é para o Senhor que morremos. Ou
seja, quer vivamos quer morramos, é



ao Senhor que pertencemos» (Rm 14,
8-10; cf. 1Co 10, 31). E nós? Num
mundo tão acelerado como o nosso,
tão cheio de coisas por fazer, de
prazos de entrega, de trânsito e de
ruído, será possível manter
constantemente a nossa «conversa
nos céus»[3]?

Pelo motivo adequado

Existem conversas silenciosas, tais
como a dos amigos que caminham
juntos, ou a dos apaixonados que se
olham nos olhos. Não precisam de
palavras para partilhar aquilo que
trazem no coração. No entanto, não
existe conversa sem atenção à pessoa
que temos diante de nós. Os
telemóveis introduziram na nossa
vida o estranho fenómeno de estar a
falar com alguém e, apesar disso,
pensar que talvez esteja mais
pendente de outras conversas…

O diálogo com Deus a que estamos
chamados tem que ver precisamente



com essa atenção. Uma atenção que
não é exclusiva, uma vez que
podemos descobrir Deus em muitas
circunstâncias e atividades que,
aparentemente, pouco têm a ver com
Ele. Algo semelhante faziam aqueles
pedreiros que viam, por detrás das
pedras que picavam, coisas tão
distintas como a servidão do trabalho
manual, o alimento da sua família ou
o esplendor de uma catedral. Por
isso, S. Josemaria falava da
necessidade de «exercitar as virtudes
teologais e cardeais no mundo, e
chegar desta maneira a ser almas
contemplativas»[4]. Não se trata
apenas de trabalhar de modo correto,
mas também de trabalhar pelo
motivo adequado, que neste caso é
procurar amar e servir a Deus. Isso
torna precisamente possível a
presença do Espírito Santo nas
nossas almas, vivificando-a com as
virtudes teologais. Assim, nas mil e
uma decisões de cada dia podemos



permanecer atentos a Deus e manter
viva a nossa conversa com Ele.

Quando vamos trabalhar de manhã
ou quando acordamos para ir para as
aulas; quando levamos os filhos ao
colégio ou atendemos um cliente
podemos perguntar-nos: Que estou a
fazer? Que me move a fazê-lo bem? A
resposta que brotará de seguida será
mais ou menos profunda, mas em
qualquer caso pode ser uma boa
ocasião para acrescentar: Obrigado,
Senhor, por contar comigo. Quero
servir-te com esta atividade, e tornar
presente neste mundo a tua luz e a tua
alegria. Então, verdadeiramente, o
nosso trabalho nascerá do amor,
manifestará o amor e irá ordenar-se
ao amor[5].

Ver com os olhos de Deus

«Podíamos enumerar muitos
problemas que existem atualmente e
que é preciso resolver, mas que só se
podem resolver se Deus for colocado



no centro, se Deus voltar a estar
visível no mundo, se for decisivo na
nossa vida e se entrar também no
mundo de forma decisiva através de
nós»[6]. Ser contemplativos no meio
do mundo significa que Deus ocupa o
centro da nossa existência, em torno
do qual gira tudo o resto. Por outras
palavras, que Ele seja o tesouro no
qual esteja sempre fixo o nosso
coração, porque tudo o resto só nos
interessa se nos une a Ele (cf. Mt 6,
21).

Deste modo, o nosso trabalho será
oração, porque saberemos ver nele a
missão que Deus nos confiou para
cuidar e embelezar a sua criação e,
para servir os outros. A nossa vida
familiar será oração, porque
veremos no nosso cônjuge e nos
nossos filhos (ou nos nossos pais) um
dom que Deus nos deu para que nos
entreguemos a eles, recordando-lhes
sempre o seu valor infinito e
ajudando-os a crescer. Na realidade,



foi isto mesmo que fez Jesus em
Nazaré. Com que olhos veria o seu
trabalho diário na oficina de José?
Que sentido ocultaria para Ele esse
trabalho quotidiano? E as mil
pequenas ocupações da vida
doméstica? E tudo aquilo que fazia
com os seus vizinhos?

Ver as coisas com os olhos da fé,
descobrir o amor de Deus na nossa
vida não quer dizer que deixem de
nos afetar as contrariedades: o
cansaço, os contratempos, uma dor
de cabeça, as maldades que nos
possam causar outras pessoas… Isso
tudo não vai desaparecer. O que
sucede é que, se vivemos centrados
em Deus, saberemos unir todas essas
realidades à Cruz de Cristo, onde
encontram o seu sentido ao serviço
da redenção. Uma humilhação pode
ser oração se servir para nos
unirmos a Jesus e se isso for ocasião
de purificação. O mesmo se pode
dizer de uma doença ou de um



fracasso profissional. Em tudo
podemos encontrar Deus, que é
Senhor da história, e em tudo
podemos ter a segurança de que
Deus abre sempre possibilidades de
futuro, porque «sabemos que tudo
contribui para o bem daqueles que
amam a Deus» (Rm 8, 28). Até um
pequeno contratempo como um
engarrafamento no trânsito de
regresso a casa pode ser oração, se o
convertemos em ocasião para colocar
nas mãos de Deus o nosso tempo… e
para interceder junto d’Ele pelas
pessoas que partilham a nossa sorte.

Para alcançar a contemplação na
vida corrente não devemos esperar o
extraordinário. «Muitas vezes somos
tentados a pensar que a santidade
está reservada apenas a quem tem a
possibilidade de se afastar das
ocupações ordinárias, para dedicar
muito tempo à oração. Não é assim.
Todos estamos chamados a ser santos
vivendo com amor e oferecendo o



próprio testemunho nas ocupações
de cada dia, onde cada um se
encontra»[7]. O olhar da fé torna
possível e converte, pela caridade,
toda a nossa vida numa contínua
conversa com Deus. Um olhar que
nos permite viver com um profundo
realismo, uma vez que nos faz
descobrir essa quarta dimensão que é
a do quid divinum – algo divino – que
existe em toda a realidade.

A caldeira e a ligação

«Quando o homem está
completamente ocupado com o seu
mundo, com as coisas materiais, com
aquilo que pode fazer, com tudo
aquilo que é executável e conduz ao
êxito, (…) então a sua capacidade de
perceção em relação a Deus debilita-
se, o órgão para ver Deus atrofia-se, é
incapaz de compreender e torna-se
insensível. Já não percebe o Divino,
porque o órgão correspondente
atrofiou-se nele, não se



desenvolveu»[8]. O contrário também
é verdade: a capacidade de ver a
realidade com os olhos da fé pode ser
cultivada. Fazemo-lo, em primeiro
lugar, quando pedimos essa luz,
como os apóstolos: «Aumenta-nos a
fé!» (Lc 17, 5). E também o fazemos
quando paramos, ao longo do dia,
para pôr a nossa vida diante do
Senhor. Deste modo, ainda que deva
ocupar todo o dia, «a vida de oração
tem de fundamentar-se, além disso,
em pequenos espaços de tempo,
dedicados exclusivamente a estar
com Deus»[9]. Em conclusão, para ter
a nossa atenção habitualmente
fixada em Deus, precisamos de
dedicar alguns momentos a estar 
exclusivamente com Ele.

Numa ocasião, S. Josemaria explicou
esta necessidade com o exemplo do
aquecimento de uma casa: «Se temos
um radiador, quer dizer que haverá
aquecimento. Mas o ambiente só
aquecerá, se a caldeira estiver



acesa... Por isso precisamos do
radiador em cada momento, e além
disso da caldeira bem acesa. De
acordo? Os tempos de oração, bem
feitos, são a caldeira. E além disso, o
radiador em cada momento, em cada
compartimento, em cada lugar, em
cada trabalho: a presença de
Deus»[10]. É tão importante a caldeira
como os radiadores. Para que o calor
de Deus encha todo o nosso dia,
precisamos de dedicar uns tempos a
acender e a alimentar o fogo do seu
amor no nosso coração.

Outra imagem que nos pode servir é
a da ligação à internet. Com
frequência teremos observado os
esforços que muitas pessoas fazem
para encontrar rede quando vão
numa excursão ou quando estão a
passar um fim de semana no campo.
Também nos preocupamos em ativar
o WiFi no telemóvel, com a
esperança de que se conecte
rapidamente ao detetar uma rede



conhecida. Mas, mesmo que o
telefone esteja ligado para receber o
sinal, isso não quer dizer que o tenha
automaticamente, ou que receba
todo o tipo de mensagens. O sinal
chega ao longo do dia, quando nos
aproximamos desta ou daquela rede,
e as mensagens entram quando
alguém as envia. Nós fazemos a
nossa parte ativando o nosso telefone
e depois esperamos que cheguem as
mensagens.

De modo análogo, nos tempos de
oração ativamos o WiFi da nossa
alma; dizemos a Deus: «Fala, Senhor,
que o teu servo escuta» (1Sm 3, 9). Às
vezes, fala-nos nesses tempos; outras
vezes, reconheceremos a sua voz em
mil detalhes do nosso dia. Em
qualquer caso, esses tempos de
oração são uma boa ocasião para
colocar nas suas mãos tudo aquilo
que fizemos ou vamos fazer, mesmo
que no momento de o concretizar
não tenhamos levantado os olhos



para Deus. Além disso, ter dedicado
um tempo exclusivo a Deus é a
melhor prova de que, efetivamente,
desejamos escutá-l'O.

No entanto, ao contrário daquilo que
sucede com o telefone, abrir o
coração não é algo que se pode dar
por garantido, que se faz uma vez e
assim fica para sempre: é preciso
dispor-se a escutar diariamente
Deus, porque «O encontramos no
presente, nem ontem nem amanhã,
mas sim, hoje: “Oxalá ouvísseis hoje a
sua voz! Não endureçais os vossos
corações” (Sl 95, 7-8)»[11]. Se
mantivermos este empenho diário,
Deus pode conceder-nos um
maravilhoso dom para viver o nosso
dia a dia na sua presença. Outras
vezes ser-nos-á mais difícil. Mas, em
qualquer caso, retiraremos daqueles
momentos força e esperança
abundantes para prosseguir com
alegria a nossa luta quotidiana, o



nosso esforço diário para acender o
fogo, para abrir a ligação.

Em tudo o que nos sucede

São conhecidas as palavras de S.
Josemaria na homilia do campus:
«Meus filhos, onde estiverem os
homens, vossos irmãos; onde
estiverem as vossas aspirações, o
vosso trabalho, os vossos amores, é aí
que está o sítio do vosso encontro
quotidiano com Cristo. É no meio das
coisas mais materiais da Terra que
devemos santificar-nos, servindo
Deus e todos os homens»[12]. E de
seguida acrescentou: «Deus espera-
nos todos os dias no laboratório, no
bloco operatório, no quartel, na
cátedra universitária, na fábrica, na
oficina, no campo, no lar e em todo o
imenso panorama do trabalho»[13].
Nas mil atividades que enchem o
nosso dia Deus espera-nos, para
manter connosco uma conversa
encantadora e para levar a cabo a



sua missão no mundo. Mas, como
entender isto? Como vivê-lo?

Deus espera-nos em cada dia para
conversar tranquilamente sobre
aquilo que preenche a nossa vida, tal
como um pai ou uma mãe escutam as
ladainhas do seu filho de poucos
anos. Uma criança pequena conta o
que lhe aconteceu no colégio
praticamente em tempo real. Parece
querer expressar ao máximo a
maravilhosa capacidade de recordar
e expressar o que viveu, contando os
sucessos mais insignificantes com
grandes detalhes. E os seus pais
escutam-na, e perguntam-lhe como
aconteceu isto ou aquilo, que disse
aquela outra criança …

De modo semelhante, a Deus
interessa tudo o que nos sucede, com
a peculiaridade de que, ao contrário
dos pais da terra, Ele nunca se cansa
de escutar-nos, nunca se habitua a
que Lhe falemos. Normalmente



somos nós que às vezes nos
cansamos de nos dirigir a Ele, de
procurar a sua presença. No entanto,
se mantemos vivo esse desejo, «tudo
– pessoas, coisas, tarefas – oferece-
nos ocasião e tema para um contínuo
diálogo com o Senhor»[14]. Tudo pode
converter-se em tema de conversa
para falar com Deus. Tudo,
absolutamente tudo, podemos
partilhar com Ele.

Por outro lado, Deus espera-nos no
nosso trabalho para continuar a
realizar no mundo a obra da
redenção, ou seja, para continuar a
atrair o mundo para Ele. Não se trata
de sobrepor atividades piedosas à
nossa atividade diária, mas de
procurar conduzir até Deus todos os
ambientes do nosso mundo: a
família, a política, a cultura, o
desporto… tudo. Para fazê-lo
precisamos, em primeiro lugar, de
descobrir a sua presença em todos
esses lugares. Trata-se, afinal, de ver



o nosso trabalho como um dom de
Deus, como o modo de concretizar a
sua missão de cuidar, de cultivar o
mundo e de anunciar a boa nova de
que Deus nos quer e nos oferece o
seu amor. A partir dessa descoberta,
procuraremos que todas as nossas
ações se convertam num serviço aos
outros, num amor como aquele que
Jesus nos mostra e entrega em cada
dia na Santa Missa. Vivendo deste
modo, unindo todas as nossas ações
ao sacrifício de Cristo, realizamos
plenamente a missão que o Senhor
nos quis comunicar antes de voltar
para junto do Pai (cf. Jo 20, 21).

* * *

Numa entrevista, um pouco antes da
beatificação de Guadalupe Ortiz de
Landázuri, perguntaram ao Prelado
do Opus Dei qual era a fórmula da
santidade daquela mulher. Resumiu-
a em poucas linhas: «A santidade não
é chegar ao fim da vida sendo



perfeitos, como anjos, mas alcançar a
plenitude do amor. Como S.
Josemaria dizia, trata-se de lutar por
transformar o trabalho, a vida
ordinária, num encontro com Jesus
Cristo e num serviço aos outros»[15]. A
fórmula da santidade resume-se,
assim, em que tudo responda a uma
mesma motivação, em que tudo
tenha uma mesma meta: viver com
Cristo no meio do mundo levando,
com Ele, o mundo ao Pai. E isso é
possível porque Jesus está muito
próximo.

[1] Bta. Guadalupe Ortiz de
Landázuri, Carta a S. Josemaria,
01/04/1946.

[2] S. Josemaria, Carta 24/03/1930.

[3] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
300.



[4] S. Josemaria, Carta 08/12/1949, n.
26.

[5] cf. S. Josemaria, Cristo que Passa,
n. 48.

[6] Bento XVI, Homilia, 07/11/2006.

[7] Francisco, Gaudete et Exsultate, n.
14.

[8] Bento XVI, Homilia, 07/11/2006.
No texto, o Papa retoma um texto de
S. Gregório Magno.

[9] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
119.

[10] S. Josemaria, Notas da pregação,
28/09/1973.

[11] Catecismo da Igreja Católica, n.
2659.

[12] S. Josemaria, Entrevistas com o
Fundador do Opus Dei, n. 113.

[13] Ibid., n. 114.



[14] S. Josemaria, Carta 11/03/1940, n.
15.

[15] Fernando Ocáriz, Entrevista,
13/05/2019.

Lucas Buch

Fotografia: Gaelle Marcel -
Unsplash

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/conhece-lo-e-
conhecer-te-10-jesus-esta-muito-perto/

(17/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/conhece-lo-e-conhecer-te-10-jesus-esta-muito-perto/
https://opusdei.org/pt-pt/article/conhece-lo-e-conhecer-te-10-jesus-esta-muito-perto/
https://opusdei.org/pt-pt/article/conhece-lo-e-conhecer-te-10-jesus-esta-muito-perto/

	Conhecê-l'O e conhecer-te (10): Jesus está muito perto

