opusdei.org

Conhece-1'0 e
conhecer-te (13): Nao
refletimos, olhamos!

A oracdo contemplativa origina
uma nova forma de olhar para
tudo o que acontece a nossa
volta. E um dom que satisfaz o
nosso desejo natural de nos
unirmos a Deus nas
circunstancias mais diversas.

08/02/2021




Se tentarmos pensar em qual sera
hoje, de um ponto de vista politico e
economico, a terceira cidade mais
importante do mundo... bem... assim
foi Antioquia durante os primeiros
séculos, quando era a capital de uma
provincia romana. E sabemos que
nela surgiu o termo “cristdos” (cf. At
11, 26) para os seguidores de Jesus
Cristo. O seu terceiro bispo foi Santo
Indacio (de Antioquia) que, condenado
a morte durante o governo de
Trajano, foi levado por terra até a
costa da Seléucia — atualmente, a
zona sul da Turquia - e depois seguiu
por mar até chegar a Roma. No
trajeto, detiveram-se em varios
portos. Em cada sitio recebia cristdos
da zona e aproveitava para enviar
cartas as comunidades dos
seguidores de Jesus: «Escrevo a todas
as igrejas e insisto junto a todas que
morro de boa vontade por Deus»',
Era claro para o Bispo Sto. Inacio que
as feras do Anfiteatro Flavio — o atual
Coliseu Romano - seriam o seu final



aqui na terra, por isso pedia
incessantemente oragdes para ter
valentia. Mas nas suas cartas
testemunhamos também varias
vezes as profundezas da sua alma, o
seu desejo de se unir definitivamente
a Deus: «Nao ha mais em mim fogo
para amar a matéria. Dentro de mim,
ha uma agua viva, que murmura e

diz: “Vem para o Pai”»".

Uma planta com a sua raiz no Céu

Aquele murmurio interior de Sto.
Inacio de Antioquia — Vem para o Pai!
— (ue provavelmente impulsionava a
sua vida interior e a sua vida
sacramental é, na realidade, uma
maturacdo sobrenatural do desejo
natural que todos temos de nos
unirmos a Deus. Ja os filosofos gregos
da Antiguidade tinham identificado
no nosso intimo uma nostalgia pelo
divino, um anseio pela nossa patria
verdadeira, «como se fossemos uma

planta, ndo terrestre mas celeste»™,



Bento XVI, na primeira audiéncia
durante a sua catequese sobre a
oracdo, quis também olhar para o
Antigo Egito, para a Mesopotamia,
para os fildsofos e dramaturgos
gregos, ou para os escritores
romanos. Todas as culturas foram
testemunho do desejo de Deus: «O
homem «digital», como o das
cavernas, procura na experiéncia
religiosa os caminhos para superar a
sua finitude e para assegurar a sua
precaria aventura terrena(...) O
homem tem em si uma sede de
infinito, uma saudade de eternidade,
uma busca de beleza, um desejo de
amor, uma necessidade de luz e de
verdade, que o impelem rumo ao
Absoluto»™.

Diz-se frequentemente que um dos
problemas mais comuns desta
precaria aventura terrena da nossa
época € a fragmentacao interior,
produzida as vezes até de forma
inconsciente: experimentamos



oposicOes entre o que queremos e 0
que fazemos, vemos em nos mesmos
aspetos que ndo se conjugam
harmoniosamente, ndo construimos
a narrativa da nossa vida como um
fio continuo com o0 nosso passado e o
nosso futuro, ndo vemos como
podem encaixar juntas muitas ideias
que fomos adquirindo ou
sentimentos que experimentamos...
Aqui e ali, talvez multipliquemos
versdes de nés mesmos. As vezes,
nem sequer conseguimos dedicar a
nossa atencdo exclusivamente a uma
so tarefa. Em todos estes campos,
ansiamos por essa unidade que, ao
que parece, ndo podemos fabricar
como tantas outras coisas.

«Na&o serd porventura um “sinal dos
tempos” que se verifique hoje, ndo
obstante os vastos processos de
secularizagdo, uma generalizada
exigéncia de espiritualidade, que em
grande parte se exprime
precisamente numa renovada



caréncia de oragdo?»"', questionava-

se S. Jodo Paulo II no inicio deste
nosso milénio. Vemos certamente
que surgem muitas iniciativas,
presenciais e na Internet, destinadas
a reforcar a nossa capacidade de
siléncio exterior e interior, de escuta,
de concentracdo, de harmonia entre
0 NOSSO COrpo e 0 NOSSo espirito.
Tudo isto pode certamente trazer-nos
um determinado sossego natural,
mas a oragao cristd oferece-nos uma
tranquilidade que nao é apenas um
equilibrio transitdrio, € fruto de uma
percecdo unitaria da vida que
emerge dessa relacdo intima com
Deus. A oracao cristd, sendo um dom,
origina em nos uma visdo nova da
realidade, que une tudo n’Ele. «F
uma atitude interior, e ndo s6 uma
série de praticas e formulas, um
modo de ser diante de Deus, e ndo so
0 cumprir gestos de culto ou o
pronunciar palavras»®. Claro que
esta atitude interior, esta maneira de
estar junto do Senhor ndo acontece



de um dia para o outro, nem chega
sem nos nos dispormos
adequadamente para que Deus no-la
possa conceder: é um dom, mas
também tarefa.

O olhar de uma alma que pensa na
eternidade

A dada altura da sua homilia Rumo a
Santidade, proferida em finais de
1967, S. Josemaria descreve
brevemente o itinerario de uma vida
de oracéio”. Comecamos a rezar com
oracdes simples e breves, diz-nos ele,
provavelmente aprendidas de cor na
nossa infancia; depois, a amizade
com Jesus abre o caminho, em que
aprendemos a mergulhar na Sua
Paixdo, Morte e Ressurreicdo, e
queremos fazer nossa a Sua
mensagem ; depois, 0 nosso coracao
precisa de distinguir e de se
relacionar com as trés Pessoas
divinas, até que, pouco a pouco, isso
enche o seu dia. E é entdo que o



fundador do Opus Dei descreve a
etapa que corresponde a vida
contemplativa: «mergulhamos ao
longo do dia nesse caudal abundante
e claro de aguas frescas que saltam
até a vida eterna. As palavras
tornam-se supérfluas, porque a
lingua ndo consegue expressar-se; o
entendimento aquieta-se. Ndo se
discorre, olha-se!»®, E entdo
podemos perguntar-nos, nalgum
ponto desse itinerdrio: qual é a
relacdo entre a oragdo e a vida
eterna? Em que sentido chega a
oracdo a ser um olhar em vez de se
fazer com palavras?

Com a oracdo, esperamos chegar a
ver as coisas como Deus as vé, aqui e
agora, a captar o que acontece a
nossa volta com uma intui¢do simples
que procede do amor'™. Este é o seu
maior fruto, e é por isso que dizemos
que nos transforma. Nao nos ajuda
apenas a mudar certas atitudes ou a
ultrapassar certos defeitos: a oragao



crista destina-se, sobretudo, a unir-
nos com Deus, harmonizando assim,
pouco a pouco, o nosso olhar com o
de Deus, comecando essa unido ja
aqui na terra. De certa forma,
procuramos melhorar os nossos
olhos com a Sua luz. Este
relacionamento de amor com Deus —
que aprendemos e realizamos em
Jesus — ndo é apenas uma coisa que
fazemos, mas transforma o que
somos.

Esta transformacdo pessoal traz
consequéncias na forma como
interagimos com a realidade que
podem até ser muito praticas.
Desenvolver em nos, junto de Deus,
esse olhar sobrenatural, leva-nos, por
exemplo, a desvendar o bem que esta
por tras de tudo o criado, mesmo
onde pensamos que esta ausente,
porque nada escapa ao Seu plano
amoroso, que € sempre mais forte.
Leva-nos a valorizar a liberdade dos
outros de uma nova forma, a



libertar-nos da tentagao de decidir
por eles, como se das nossas agoes
dependesse o destino de tudo.
Também compreendemos melhor
que o atuar divino tem os seus
processos e o0s seus tempos, que
também nao devemos nem podemos
controlar. A oragdo contemplativa
leva-nos a ndo ficar obcecados com
querer resolver problemas de forma
imediata, mas a dispormo-nos
melhor para descobrirmos a luz em
tudo o que nos rodeia, também nas
feridas e debilidades do nosso
mundo. Procurar ver com os olhos de
Deus liberta-nos de uma relacao
violenta com a realidade e com as
pessoas, na medida em que tentamos
entrar em sintonia com o Seu Amor
omnipotente, em vez de Lhe pormos
obstaculos com as nossas
intervencdes desajeitadas. S. Tomas
de Aquino afirma que «a
contemplacdo sera perfeita na vida
futura, quando virmos a Deus face a
face (1Cor 13, 12), fazendo-nos



plenamente felizes»"”. O poder da
oracdo esta em que podemos
participar nessa visdo de Deus ja
aqui na Terra, mesmo que seja
sempre "como através de um
espelho» (1Cor 13, 12).

Em 1972, numa reunido em Portugal,
alguém perguntou a S. Josemaria
como lidar de forma cristd com os
problemas diarios. O fundador do
Opus Dei salientou, entre outras
coisas, que a vida de oracdo nos
ajuda a olhar para as coisas de
maneira diferente do que fariamos
sem essa unido intima com Deus:
«Temos um critério de outro estilo,
vemos as coisas com os olhos de uma
alma que pensa na eternidade e no
amor de Deus, também eterno»"".
Noutras circunstancias, tinha dito
também que o caminho para ser feliz
no céu tem muito a ver com a
maneira de ser feliz na terra™”. Um
tedlogo bizantino do século XIV tinha
escrito algo semelhante: «Nao nos é



concedido apenas dispormo-nos e
prepararmo-nos para a Vida,
também nos é permitido vivé-la e
atuar desde agora em conformidade
com ela»™?,

Tranquilidade... Paz... Vida Intensa

O Catecismo da Igreja Catolica,
quando comeca a tratar da oracao,
surpreende-nos com uma pergunta
que funciona como um exame de
consciéncia permanente: «De onde
falamos quando rezamos: do alto do
nosso orgulho e da nossa propria
vontade, ou do mais “profundo” (Sl
130, 1) de um coracdo humilde e
contrito?». E depois passa
imediatamente a recordar-nos o
pressuposto fundamental para rezar:
«A humildade é a base da oracdo»"".
De facto, aquele olhar de eternidade
que a oracdo contemplativa gera em
nos so pode crescer no terreno fértil
da humildade, num clima de
abertura as solucgdes de Deus, em vez



de se limitar as receitas
exclusivamente nossas. Por vezes,
uma excessiva confianca na nossa
inteligéncia e no nosso planeamento
pode fazer que, na pratica,
cheguemos a viver quase como se
Deus ndo existisse. Precisamos
sempre de uma nova humildade
perante a realidade, as pessoas,
perante a Histdria, que seja uma
terra fecunda para as acoes de Deus.
O Papa Francisco, durante a sua
catequese sobre a oracao, reparava
na experiéncia do Rei David: «O
mundo que se apresenta aos seus
olhos ndo é uma cena silenciosa: o
seu olhar capta, por detras do
desenrolar dos acontecimentos, um
mistério maior. A oracdo nasce
precisamente dali: da convicgdo de
que a vida ndo é algo que passa por
nos, mas um mistério
surpreendente».

Entéo, ao participar nesse olhar que
a contemplacdo no meio do mundo



nos oferece, saciaremos, na medida
do possivel, o nosso desejo de
unidade: com Deus, com os outros e
dentro de nos proprios. Ficaremos
surpreendidos trabalhando
incansavelmente pelo bem dos
outros e da Igreja, vendo 0s nossos
talentos florescerem «como uma
arvore plantada a beira do deserto,
que da fruto a seu tempo» (S1 1, 3).
Iremos saboreando um pouco
daquela harmonia a que estamos
destinados. Desfrutaremos dessa paz
que ndo encontramos de nenhuma
outra forma.

«Galopar, galopar!... Fazer, fazer!...
Febre, loucura de mexer-se... (...). £
que trabalham para o momento que
passa: “estdo” sempre “no presente”.
— Tu... has de ver as coisas com olhos
de eternidade, “tendo no presente” o
fim e o passado... Quietude. — Paz. —
Vida intensa dentro de ti»"®.




[1] Sto. Inacio de Antioquia, Carta aos
Romanos, n. 4.

[2] Sto. Inacio de Antioquia, Carta aos
Romanos, n. 7.

[3] Platao, Timeu, 90a.
[4] Bento XVI, Audiéncia, 11/05/2011.

[5] S. Jodo Paulo II, Novo Millennio
Ineunte, n. 33.

[6] Bento XVI, Audiéncia, 11/05/2011.

[7] cf. S. Josemaria, Amigos de Deus,
n. 306.

[8] Ibid., n. 307.

[9] Esta é a concecdo tomista da
contemplacdo como “simplex intuitus
veritatis ex caritate procedens”.

[10] S. Tomas de Aquino, Suma
Teologica, II-11, can. 180, a. 4.



[11] S. Josemaria, Notas de uma
reunido familiar, 04/11/1972.

[12] cf. S. Josemaria, Forja, n. 1005.

[13] Nicolas Cabasilas, La vida en
Cristo, Rialp, Madrid, 1958, p. 89.

[14] Catecismo da Igreja Catolica, n.
2559.

[15] Francisco, Audiéncia, 24/06/2020.

[16] S. Josemaria, Caminho, n. 837.

Andrés Cardenas Matute

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/conhcer-e-
conhercerte-xiii-no-refletimos-ohamos/
(13/01/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/article/conhcer-e-conhercerte-xiii-no-refletimos-ohamos/
https://opusdei.org/pt-pt/article/conhcer-e-conhercerte-xiii-no-refletimos-ohamos/
https://opusdei.org/pt-pt/article/conhcer-e-conhercerte-xiii-no-refletimos-ohamos/

	Conhecê-l'O e conhecer-te (13): Não refletimos, olhamos!

