
opusdei.org

Conhecê-l'O e
conhecer-te (13): Não
refletimos, olhamos!

A oração contemplativa origina
uma nova forma de olhar para
tudo o que acontece à nossa
volta. É um dom que satisfaz o
nosso desejo natural de nos
unirmos a Deus nas
circunstâncias mais diversas.

08/02/2021



Se tentarmos pensar em qual será
hoje, de um ponto de vista político e
económico, a terceira cidade mais
importante do mundo... bem… assim
foi Antioquia durante os primeiros
séculos, quando era a capital de uma
província romana. E sabemos que
nela surgiu o termo “cristãos” (cf. At
11, 26) para os seguidores de Jesus
Cristo. O seu terceiro bispo foi Santo
Inácio (de Antioquia) que, condenado
à morte durante o governo de
Trajano, foi levado por terra até à
costa da Selêucia – atualmente, a
zona sul da Turquia – e depois seguiu
por mar até chegar a Roma. No
trajeto, detiveram-se em vários
portos. Em cada sítio recebia cristãos
da zona e aproveitava para enviar
cartas às comunidades dos
seguidores de Jesus: «Escrevo a todas
as igrejas e insisto junto a todas que
morro de boa vontade por Deus»[1].
Era claro para o Bispo Sto. Inácio que
as feras do Anfiteatro Flávio – o atual
Coliseu Romano – seriam o seu final



aqui na terra, por isso pedia
incessantemente orações para ter
valentia. Mas nas suas cartas
testemunhamos também várias
vezes as profundezas da sua alma, o
seu desejo de se unir definitivamente
a Deus: «Não há mais em mim fogo
para amar a matéria. Dentro de mim,
há uma água viva, que murmura e
diz: “Vem para o Pai”»[2].

Uma planta com a sua raiz no Céu

Aquele murmúrio interior de Sto.
Inácio de Antioquia – Vem para o Pai!
– que provavelmente impulsionava a
sua vida interior e a sua vida
sacramental é, na realidade, uma
maturação sobrenatural do desejo
natural que todos temos de nos
unirmos a Deus. Já os filósofos gregos
da Antiguidade tinham identificado
no nosso íntimo uma nostalgia pelo
divino, um anseio pela nossa pátria
verdadeira, «como se fôssemos uma
planta, não terrestre mas celeste»[3].



Bento XVI, na primeira audiência
durante a sua catequese sobre a
oração, quis também olhar para o
Antigo Egito, para a Mesopotâmia,
para os filósofos e dramaturgos
gregos, ou para os escritores
romanos. Todas as culturas foram
testemunho do desejo de Deus: «O
homem «digital», como o das
cavernas, procura na experiência
religiosa os caminhos para superar a
sua finitude e para assegurar a sua
precária aventura terrena(…) O
homem tem em si uma sede de
infinito, uma saudade de eternidade,
uma busca de beleza, um desejo de
amor, uma necessidade de luz e de
verdade, que o impelem rumo ao
Absoluto»[4].

Diz-se frequentemente que um dos
problemas mais comuns desta 
precária aventura terrena da nossa
época é a fragmentação interior,
produzida às vezes até de forma
inconsciente: experimentamos



oposições entre o que queremos e o
que fazemos, vemos em nós mesmos
aspetos que não se conjugam
harmoniosamente, não construímos
a narrativa da nossa vida como um
fio contínuo com o nosso passado e o
nosso futuro, não vemos como
podem encaixar juntas muitas ideias
que fomos adquirindo ou
sentimentos que experimentamos…
Aqui e ali, talvez multipliquemos
versões de nós mesmos. Às vezes,
nem sequer conseguimos dedicar a
nossa atenção exclusivamente a uma
só tarefa. Em todos estes campos,
ansiamos por essa unidade que, ao
que parece, não podemos fabricar
como tantas outras coisas.

«Não será porventura um “sinal dos
tempos” que se verifique hoje, não
obstante os vastos processos de
secularização, uma generalizada
exigência de espiritualidade, que em
grande parte se exprime
precisamente numa renovada



carência de oração?»[5], questionava-
se S. João Paulo II no início deste
nosso milénio. Vemos certamente
que surgem muitas iniciativas,
presenciais e na Internet, destinadas
a reforçar a nossa capacidade de
silêncio exterior e interior, de escuta,
de concentração, de harmonia entre
o nosso corpo e o nosso espírito.
Tudo isto pode certamente trazer-nos
um determinado sossego natural,
mas a oração cristã oferece-nos uma
tranquilidade que não é apenas um
equilíbrio transitório, é fruto de uma
perceção unitária da vida que
emerge dessa relação íntima com
Deus. A oração cristã, sendo um dom,
origina em nós uma visão nova da
realidade, que une tudo n’Ele. «É
uma atitude interior, e não só uma
série de práticas e fórmulas, um
modo de ser diante de Deus, e não só
o cumprir gestos de culto ou o
pronunciar palavras»[6]. Claro que
esta atitude interior, esta maneira de
estar junto do Senhor não acontece



de um dia para o outro, nem chega
sem nós nos dispormos
adequadamente para que Deus no-la
possa conceder: é um dom, mas
também tarefa.

O olhar de uma alma que pensa na
eternidade

A dada altura da sua homilia Rumo à
Santidade, proferida em finais de
1967, S. Josemaria descreve
brevemente o itinerário de uma vida
de oração[7]. Começamos a rezar com
orações simples e breves, diz-nos ele,
provavelmente aprendidas de cor na
nossa infância; depois, a amizade
com Jesus abre o caminho, em que
aprendemos a mergulhar na Sua
Paixão, Morte e Ressurreição, e
queremos fazer nossa a Sua
mensagem ; depois, o nosso coração
precisa de distinguir e de se
relacionar com as três Pessoas
divinas, até que, pouco a pouco, isso
enche o seu dia. E é então que o



fundador do Opus Dei descreve a
etapa que corresponde à vida
contemplativa: «mergulhamos ao
longo do dia nesse caudal abundante
e claro de águas frescas que saltam
até à vida eterna. As palavras
tornam-se supérfluas, porque a
língua não consegue expressar-se; o
entendimento aquieta-se. Não se
discorre, olha-se!»[8]. E então
podemos perguntar-nos, nalgum
ponto desse itinerário: qual é a
relação entre a oração e a vida
eterna? Em que sentido chega a
oração a ser um olhar em vez de se
fazer com palavras?

Com a oração, esperamos chegar a
ver as coisas como Deus as vê, aqui e
agora, a captar o que acontece à
nossa volta com uma intuição simples
que procede do amor[9]. Este é o seu
maior fruto, e é por isso que dizemos
que nos transforma. Não nos ajuda
apenas a mudar certas atitudes ou a
ultrapassar certos defeitos: a oração



cristã destina-se, sobretudo, a unir-
nos com Deus, harmonizando assim,
pouco a pouco, o nosso olhar com o
de Deus, começando essa união já
aqui na terra. De certa forma,
procuramos melhorar os nossos
olhos com a Sua luz. Este
relacionamento de amor com Deus –
que aprendemos e realizamos em
Jesus – não é apenas uma coisa que 
fazemos, mas transforma o que 
somos.

Esta transformação pessoal traz
consequências na forma como
interagimos com a realidade que
podem até ser muito práticas.
Desenvolver em nós, junto de Deus,
esse olhar sobrenatural, leva-nos, por
exemplo, a desvendar o bem que está
por trás de tudo o criado, mesmo
onde pensamos que está ausente,
porque nada escapa ao Seu plano
amoroso, que é sempre mais forte.
Leva-nos a valorizar a liberdade dos
outros de uma nova forma, a



libertar-nos da tentação de decidir
por eles, como se das nossas ações
dependesse o destino de tudo.
Também compreendemos melhor
que o atuar divino tem os seus
processos e os seus tempos, que
também não devemos nem podemos
controlar. A oração contemplativa
leva-nos a não ficar obcecados com
querer resolver problemas de forma
imediata, mas a dispormo-nos
melhor para descobrirmos a luz em
tudo o que nos rodeia, também nas
feridas e debilidades do nosso
mundo. Procurar ver com os olhos de
Deus liberta-nos de uma relação
violenta com a realidade e com as
pessoas, na medida em que tentamos
entrar em sintonia com o Seu Amor
omnipotente, em vez de Lhe pormos
obstáculos com as nossas
intervenções desajeitadas. S. Tomás
de Aquino afirma que «a
contemplação será perfeita na vida
futura, quando virmos a Deus face a
face (1Cor 13, 12), fazendo-nos



plenamente felizes»[10]. O poder da
oração está em que podemos
participar nessa visão de Deus já
aqui na Terra, mesmo que seja
sempre "como através de um
espelho» (1Cor 13, 12).

Em 1972, numa reunião em Portugal,
alguém perguntou a S. Josemaria
como lidar de forma cristã com os
problemas diários. O fundador do
Opus Dei salientou, entre outras
coisas, que a vida de oração nos
ajuda a olhar para as coisas de
maneira diferente do que faríamos
sem essa união íntima com Deus:
«Temos um critério de outro estilo,
vemos as coisas com os olhos de uma
alma que pensa na eternidade e no
amor de Deus, também eterno»[11].
Noutras circunstâncias, tinha dito
também que o caminho para ser feliz
no céu tem muito a ver com a
maneira de ser feliz na terra[12]. Um
teólogo bizantino do século XIV tinha
escrito algo semelhante: «Não nos é



concedido apenas dispormo-nos e
prepararmo-nos para a Vida,
também nos é permitido vivê-la e
atuar desde agora em conformidade
com ela»[13].

Tranquilidade... Paz... Vida Intensa

O Catecismo da Igreja Católica,
quando começa a tratar da oração,
surpreende-nos com uma pergunta
que funciona como um exame de
consciência permanente: «De onde
falamos quando rezamos: do alto do
nosso orgulho e da nossa própria
vontade, ou do mais “profundo” (Sl
130, 1) de um coração humilde e
contrito?». E depois passa
imediatamente a recordar-nos o
pressuposto fundamental para rezar:
«A humildade é a base da oração»[14].
De facto, aquele olhar de eternidade
que a oração contemplativa gera em
nós só pode crescer no terreno fértil
da humildade, num clima de
abertura às soluções de Deus, em vez



de se limitar às receitas
exclusivamente nossas. Por vezes,
uma excessiva confiança na nossa
inteligência e no nosso planeamento
pode fazer que, na prática,
cheguemos a viver quase como se
Deus não existisse. Precisamos
sempre de uma nova humildade
perante a realidade, as pessoas,
perante a História, que seja uma
terra fecunda para as ações de Deus.
O Papa Francisco, durante a sua
catequese sobre a oração, reparava
na experiência do Rei David: «O
mundo que se apresenta aos seus
olhos não é uma cena silenciosa: o
seu olhar capta, por detrás do
desenrolar dos acontecimentos, um
mistério maior. A oração nasce
precisamente dali: da convicção de
que a vida não é algo que passa por
nós, mas um mistério
surpreendente»[15].

Então, ao participar nesse olhar que
a contemplação no meio do mundo



nos oferece, saciaremos, na medida
do possível, o nosso desejo de
unidade: com Deus, com os outros e
dentro de nós próprios. Ficaremos
surpreendidos trabalhando
incansavelmente pelo bem dos
outros e da Igreja, vendo os nossos
talentos florescerem «como uma
árvore plantada à beira do deserto,
que dá fruto a seu tempo» (Sl 1, 3).
Iremos saboreando um pouco
daquela harmonia a que estamos
destinados. Desfrutaremos dessa paz
que não encontramos de nenhuma
outra forma.

«Galopar, galopar!... Fazer, fazer!...
Febre, loucura de mexer-se... (...). É
que trabalham para o momento que
passa: “estão” sempre “no presente”.
– Tu... hás de ver as coisas com olhos
de eternidade, “tendo no presente” o
fim e o passado... Quietude. – Paz. –
Vida intensa dentro de ti»[16].



[1] Sto. Inácio de Antioquia, Carta aos
Romanos, n. 4.

[2] Sto. Inácio de Antioquia, Carta aos
Romanos, n. 7.

[3] Platão, Timeu, 90a.

[4] Bento XVI, Audiência, 11/05/2011.

[5] S. João Paulo II, Novo Millennio
Ineunte, n. 33.

[6] Bento XVI, Audiência, 11/05/2011.

[7] cf. S. Josemaria, Amigos de Deus,
n. 306.

[8] Ibid., n. 307.

[9] Esta é a conceção tomista da
contemplação como “simplex intuitus
veritatis ex caritate procedens”.

[10] S. Tomás de Aquino, Suma
Teológica, II-II, can. 180, a. 4.



[11] S. Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 04/11/1972.

[12] cf. S. Josemaria, Forja, n. 1005.

[13] Nicolás Cabasilas, La vida en
Cristo, Rialp, Madrid, 1958, p. 89.

[14] Catecismo da Igreja Católica, n.
2559.

[15] Francisco, Audiência, 24/06/2020.

[16] S. Josemaria, Caminho, n. 837.

Andrés Cárdenas Matute

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/conhcer-e-

conhercerte-xiii-no-refletimos-ohamos/
(13/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/conhcer-e-conhercerte-xiii-no-refletimos-ohamos/
https://opusdei.org/pt-pt/article/conhcer-e-conhercerte-xiii-no-refletimos-ohamos/
https://opusdei.org/pt-pt/article/conhcer-e-conhercerte-xiii-no-refletimos-ohamos/

	Conhecê-l'O e conhecer-te (13): Não refletimos, olhamos!

