
opusdei.org

Conferência do
Prelado do Opus Dei
em Valência

Com o título "Identidade
sacerdotal, piedade sacerdotal",
D. Javier Echevarría
pronunciou a sua conferência
nos Diálogos de Teologia
Almudí, convidado por D.
Carlos Osoro, Arcebispo de
Valência

21/02/2010

Foi com alegria e com desejo de
aprender de todos que aceitei o



convite de D. Carlos Osoro para
dirigir umas palavras aos sacerdotes
desta Arquidiocese, neste Ano
Sacerdotal. Se é sempre com alegria
que me reúno com os meus irmãos
no sacerdócio, neste caso acresce o
facto de me encontrar em Valência,
terra que São Josemaría Escrivá de
Balaguer tinha tanto no seu coração.

Há muitos motivos que estão na base
deste especial afecto de São
Josemaria por Valência. Com efeito,
foi aqui que ocorreu a primeira
expansão do Opus Dei fora de
Madrid, onde tinha nascido em 2 de
Outubro de 1928. Para esta cidade
viajou com frequência o Fundador
da Obra, antes e depois do conflito
que flagelou o país, para colocar as
bases do trabalho apostólico; daqui
saíram algumas das primeiras
pessoas — homens e mulheres —
chamados por Deus ao Opus Dei;
aqui pregou vários retiros espirituais
— também a seminaristas e a

https://www.retirosespiritual.com/


sacerdotes — já desde 1939 e
manteve uma amizade fraterna com
sacerdotes exemplares.

Sem pretender fazer uma
enumeração exaustiva, gostaria de
recordar alguns desses grandes
servidores da Igreja. Em primeiro
lugar, o Arcebispo D. Prudencio Melo
y Alcalde, que o urgia com
frequência a começar o trabalho
estável da Obra nesta Arquidiocese; o
padre Antonio Rodilla, Vigário Geral
e depois Reitor do Seminário, que lhe
pediu que dirigisse retiros para
sacerdotes, seminaristas,
universitários; ao Servo de Deus
padre Eladio España, sacerdote com
grande fama de confessor, que
enviava a São Josemaria os jovens
desejosos de receber uma formação
mais profunda na fé e na vida cristã.
Também o padre Joaquín Mestre,
secretário do Arcebispo, D. Marcelino
Olaechea, testemunha da fama de
santidade que o Fundador da Obra

https://www.retirosespiritual.com/


teve em vida. No processo canónico
para a beatificação do Fundador do
Opus Dei, o padre Joaquín Mestre
testemunhou o que lhe repetia D.
Marcelino no final da sua vida: "Se
eu morrer antes do padre Josemaria,
diz que sempre o considerei um
sacerdote santo". Conviveu também
com o padre José María García
Lahiguera e com o queridíssimo
padre Miguel Roca. Guardou sempre
um particular agradecimento ao
padre José María, porque o acolheu
fraternalmente quando era alvo da
incompreensão dos bons; o padre
Miguel tratou-o com carinho paterno
e orientou-o para o sacerdócio.

Estas breves recordações situam-nos
no âmbito no qual desejam mover-se
as presentes considerações: mostrar
que a piedade sacerdotal, que
dimana de nos sabermos alter
Christus, ipse Christus, é condição
necessária para a eficácia do nosso
ministério ao serviço das almas. Bem



podemos fazer nossas as palavras
que São Josemaria escreveu num dos
seus livros: «Meu Deus, vejo que não
te aceitarei como meu Salvador, se
não te reconhecer ao mesmo tempo
como Modelo»[1].

1. O sacerdócio de Cristo, único
sacerdócio da Nova Aliança

Desde as suas primeiras linhas, o
decreto Presbyterorum Ordinis do
Concílio Vaticano II, salienta que «o
Senhor Jesus, "a Quem o Pai
santificou e enviou ao mundo" (Jo 10,
36), faz participante todo o Seu Corpo
místico da unção do Espírito com que
Ele foi ungido (cfr. Mt 3, 16; Lc 4, 18; 
Act 4, 27; 10, 38)»[2]. Esta verdade
fundamenta um ensinamento basilar
sobre a natureza da Igreja: a
participação de todos os cristãos na
unção e na obra salvífica de Cristo,
ou seja, no Seu Sumo Sacerdócio.
Com efeito, glosando palavras da
primeira Epístola de São Pedro, o



Concílio prossegue: «Em Cristo todos
os fiéis são tornados sacerdócio santo
e real, oferecem sacrifícios
espirituais agradáveis a Deus, por
Jesus Cristo para que anuncieis o
poder d’Aquele que das trevas vos
chamou à luz admirável (cfr. 1 Ped 2,
5.9). Não há, pois, membro algum
que não tenha o seu encargo na
missão de todo o Corpo, mas que
cada um deve glorificar Jesus no seu
coração (cfr. 1 Ped 3, 15) e dar
testemunho d’Ele com espírito de
profecia (cfr. AIP 19, 10)»[3].

Conservo muito viva a lembrança da
alegria com que São Josemaria
acolheu esse ensinamento conciliar,
já que, com o seu ministério
sacerdotal, estava a difundir esta
esplêndida realidade há mais de sete
lustros. Por isso, concordo
plenamente com aqueles que
consideram este santo sacerdote
como precursor do Concílio nesta
doutrina, tão central para a



espiritualidade laical na Igreja e
noutros aspectos da doutrina cristã,
contidos nos documentos dessa
Assembleia ecuménica, como a
chamada universal à santidade [4].

O decreto Presbyterorum Ordinis
acrescenta imediatamente que o
próprio Senhor «constituiu entre eles
[entre os baptizados] alguns
ministros que, na sociedade dos fiéis,
tiveram a sagrada potestade da
Ordem, para oferecer o sacrifício e
perdoar os pecados (cfr. Conc.
Trident. sess. 23, cap. 1 e can. 1:
Denz. 1764 y 1771) e
desempenharam publicamente, o
ofício sacerdotal em nome de Cristo,
em favor dos homens»[5]. Sobre esta
base, gostaria de destacar algumas
consequências para a nossa vida e a
para a nossa missão sacerdotal.

Comecemos por recordar que todo o
sacerdócio na Igreja é participação
do único sacerdócio de Jesus Cristo,



como demonstra admiravelmente a
carta aos Hebreus. Deus, chegada «a
plenitude dos tempos», quis suscitar
um novo sacerdócio que substituísse
o sacerdócio levítico. Este último era
bom e conveniente para o tempo em
que tinha sido estabelecido, mas
estava destinado a desaparecer
quando tivesse cumprido o seu
objectivo de preparação do
sacerdócio eterno e imutável de
Cristo, sacerdócio novo «segundo a
ordem de Melquisedec» (cfr. Heb 5,
6.10; 6, 20; 7, 1-3.11-17).

O autor da carta expõe os motivos
pelos quais, já na antiga Lei, o
sacerdócio de Melquisedec
demonstrou ser superior ao
sacerdócio levítico; e também as
razões intrínsecas da superioridade
do sacerdócio de Cristo — perfeito,
indefectível e eterno — selado por
Deus mediante juramento. Conclui
sublinhando que só Cristo podia
encarnar tal sacerdócio: «Convinha



que tivéssemos um tal Sumo
Sacerdote, santo, inocente,
imaculado, separado dos pecadores e
elevado acima dos céus, que não tem
necessidade, como os outros
sacerdotes, de oferecer todos os dias
sacrifícios, primeiramente pelos seus
pecados, depois pelos do povo; fez
isto, uma só vez por todas ofrecendo-
Se a Si mesmo» (Heb 7, 26-27).

A Cristo convinha o Sumo Sacerdócio
porque era — e é-o in æternum —
como Filho de Deus, santo, e
imaculado. Se a carta acrescenta a
expressão «separado dos pecadores»,
não é porque se tivesse afastado de
nós, os homens, seus irmãos — pois
veio buscar o que se tinha perdido
(cfr. Lc 15, 1ss) — mas porque estava
isento de toda a mancha de pecado
(cfr. Heb 4, 15). O autor da epístola
aos Hebreus assinala, por outro lado,
que Cristo «com um só sacrifício,
tornou perfeitos para sempre os que
foram santificados» (Heb 10, 14)



aludindo com esta frase ao único
sacrifício verdadeiramente redentor,
o da Cruz[6].

A expressão «tornou perfeitos»
define uma fórmula de profundo
conteúdo teológico, pois encerra a
ideia de «perfeição», «plenitude»,
«consagração», «santificação». A
expressão hebraica correspondente
utilizava-se para a unção dos
sacerdotes da Antiga Aliança e para a
consagração do Templo. Além disso
— convém assinalá-lo — é a "última
palavra" que Jesus pronunciou na
Cruz: «Tudo está consumado» (Jo 19,
30).

Definitivamente, o autor da carta aos
Hebreus quer-nos dizer que Cristo
realizou um sacrifício de tal eficácia
— infinita — que aqueles que
participam com sinceridade de
coração quando se faz presente no
altar, podem alcançar a perfeição, a
santidade de vida, o perdão dos



pecados, a pureza de consciência, o
acesso à vida íntima de Deus. Em
virtude da oferenda feita por Cristo,
Sumo e Eterno Sacerdote, cabe
repetir — com palavras de São
Josemaria pronunciadas numa
homilia de Sexta-feira Santa — que
«o abismo de malícia, que o que o
pecado encerra, foi vencido por uma
Caridade infinita. Deus não
abandona os homens (…). Podemos
imaginar – para nos aproximarmos
de algum modo deste mistério
insondável – que a Trindade
Santíssima se reúne em conselho na
sua contínua relação íntima de amor
imenso e, como resultado de uma
decisão eterna, o Filho Unigénito de
Deus-Pai assume a nossa condição
humana, carrega sobre Si as nossas
misérias e as nossas dores, para
acabar pregado com cravos num
madeiro»[7]. Mas vence com a Sua
ressurreição e, assim inspiram
imensa esperança as palavras do
final da homilia: «Só assim nos



chamaremos vencedores! Porque
Cristo ressuscitado vencerá em nós e
a morte transformar-se-á em
vida»[8].

2. Coordenadas do ministério
sacerdotal

A condição dos presbíteros é
caracterizada por uma dimensão
profundamente cristológica, razão
pela qual toda a vida sacerdotal há-
de ser um reflexo da santidade,
autoridade e doação sem limites de
Cristo. Junta-se a isto, de modo
inseparável, a dimensão
eclesiológica, pela qual todos os
afazeres sacerdotais se devem
orientar para o serviço do povo de
Deus, para a santificação dos
homens. Por isso, sem deixar lugar a
dúvidas, com uma fé profunda, São
Josemaria comentava, fazendo esta
pergunta: qual é a identidade do
sacerdote? A de Cristo, que quer
perpetuar o Seu sacerdócio — o



único sacerdócio — através dos Seus
ministros[9].

a) Perspectiva cristológica do
ministério sacerdotal

Já que o sacerdócio dos presbíteros
deriva directamente do sacerdócio
de Cristo, o seu ministério na Igreja
deve estar em íntima e imediata
relação com esse sacerdócio: «Somos
embaixadores de Cristo, exortando-
vos Deus por meio de nós», escreve
São Paulo aos Coríntios (2 Cor 5, 20).
O decreto conciliar sublinha-o com
estas palavras: «Os presbíteros, em
virtude da sagrada ordenação e da
missão que recebem das mãos dos
Bispos, são promovidos ao serviço de
Cristo mestre, sacerdote e rei, de cujo
ministério participam»[10]. O Senhor
serve-se dos sacerdotes para manter
a Sua presença vital na Igreja, de
acordo com a Sua promessa: «Sabei
que Eu estou convosco todos os dias
até ao fim do mundo» (Mt 28, 20).



Neste sentido, é muito significativo
que, no seu primeiro encontro com o
clero de Roma, em 13 de Maio de
2005, Bento XVI assinalasse como
ponto determinante: «É
indispensável voltar sempre de novo
à raiz do nosso sacerdócio. Como
bem sabemos, essa raiz é uma só:
Jesus Cristo nosso Senhor». E
acrescentava o Romano Pontífice:
«Mas este Jesus não tem nada que
Lhe pertença; é totalmente do Pai e
para o Pai». Daí retirava o Papa a
consequência para cada um de nós:
«Esta é também a verdadeira
natureza do nosso sacerdócio. Na
realidade, tudo o que constitui o
nosso ministério não pode ser
produto da nossa capacidade
pessoal». O Santo Padre descia a
resoluções concretas: «Não fomos
enviados a anunciar-nos a nós
mesmos ou as nossas opiniões
pessoais, mas o mistério de Cristo
(...). A nossa missão não consiste em
dizer muitas palavras, mas em nos



fazermos eco e sermos porta-vozes
de uma só "Palavra", que é o Verbo
de Deus feito carne pela nossa
salvação»[11].

Por isso, realizar-se como sacerdote
significa estar plenamente unido a
Cristo, identificar-se com Ele no
ministério sacerdotal e em toda a
conduta. Trata-se de ser
transparentes, para que os fiéis
vejam o Mestre, Redentor, sem que
se sintam atraídos a fixar o seu olhar
na pessoa do sacerdote. A este
propósito, parece-me altamente
significativo um facto que aconteceu
nesta terra valenciana. Narra-o uma
das primeiras mulheres do Opus Dei,
Encarnación Ortega, cujo processo de
beatificação está em curso, que
assistiu a um retiro para
universitárias pregado por São
Josemaria em Alacuás, onde as
“Operarias Doctrineras” tinham uma
casa de exercícios.

https://www.retirosespiritual.com/


Encarnita, então uma jovem de vinte
e um anos, tinha ido àqueles dias de 
retiro movida pelo desejo — ou,
quiçá, pela curiosidade — de
conhecer o autor de Caminho, um
livro que lhe tinha causado um
profundo impacto. Após o
falecimento de São Josemaria redigiu
um testemunho em que mostra como
a figura deste sacerdote a
impressionou, inclusive antes de o
ouvir a pregar. Escreve: «O seu
recolhimento, cheio de naturalidade,
a sua genuflexão diante do Sacrário e
o modo de nos introduzir na oração
preparatória da meditação,
animando-nos a ter consciência de
que o Senhor estava ali, nos via e nos
ouvia, fez-me esquecer
imediatamente os meus desejos de
ouvir um grande orador e
orientaram-se para a necessidade de
ouvir Deus e de ser generosa com
Ele»[12].

https://www.retirosespiritual.com/


Plenamente congruente com esse
comportamento é o seguinte
conselho de São Josemaria: «Parece-
me que aos sacerdotes se nos pede a 
humildade de aprender a não estar na
moda, de ser realmente servos dos
servos de Deus — recordando-nos
aquele grito do Baptista: illum
oportet crescere, me autem minui (Jo
3, 30); convém que Cristo cresça e
que eu diminua — para que os
cristãos correntes, os leigos, tornem
presente Cristo, em todos os
ambientes da sociedade»[13].

b) Perspectiva eclesiológica

Voltemos à carta aos Hebreus, ao
capítulo 5. Em primeiro lugar, detém-
se no sacerdócio levítico, mas alguns
dos traços que aí expõe são perenes:
«Todo o sumo-sacerdote, tomado
dentre os homens, é constituído a
favor dos homens naquelas coisas
que se referem a Deus, para que
ofereça dons e sacrifícios pelos



pecados; é capaz de compadecer-se
daqueles que ignoram e erram,
porque também está cercado de
fraqueza; por isso deve oferecer
sacrifícios pelos seus próprios
pecados, como pelos do povo. E
ninguém se arroga esta honra, senão
o que é chamado por Deus, como
Aarão. Por isso mesmo, Cristo não se
deu a Si mesmo a glória de ser Sumo
Sacerdote, mas recebeu-a d’Aquele
que lhe disse: "Tu és Meu Filho, Eu
hoje Te gerei". Como também diz
noutro lugar: "Tu és sacerdote
eternamente, segundo a ordem de
Melquisedec"» (Heb 5, 1-6).

Estas palavras traçam e descrevem a
missão que corresponde ao sacerdote
na Igreja, em harmonia com o seu
ser e o seu viver em Cristo. O
ministério sacerdotal caracteriza-se
por ser profundamente eclesial. O
presbítero, «escolhido dentre os
homens» por uma vocação divina,
que se actualiza na recepção do



sacramento da Ordem, fica
«constituído a favor dos homens»:
ordenado ao bem de toda a
humanidade. Não a um bem terreno,
embora não se desinteresse da
felicidade temporal; mas não é isso o
que define a sua missão, mas antes
«o que se refere a Deus». Como
qualificará São Paulo a Timóteo, o
sacerdote é um «homem de Deus» (1 
Tim 6, 11). E, como repetia São
Josemaria ao longo da sua vida,
parafraseando o Apóstolo: temos que
pregar Cristo, Cristo crucificado, que
é Amor do Céu por cada criatura.

No citado encontro com o clero
romano, Bento XVI pôs em destaque
que, «ao ter a sua raiz em Cristo, o
sacerdócio é, pela sua própria
natureza, na Igreja e para a Igreja
(...). Tem uma relação constitutiva
com o corpo de Cristo, na sua dupla e
inseparável dimensão de Eucaristia e
Igreja, de corpo eucarístico e corpo
eclesial. Por isso, o nosso ministério é



amoris officium (Santo Agostinho, In
Ioann. ev. tract. 123, 5), é o ofício do
bom pastor, que dá a sua vida pelas
ovelhas (cfr. Jo 10, 14-15)»[14]; e
cumpre-o gozosamente, consciente
dessa maravilhosa realidade, pois
cada um é sacerdos in æternum: hoje,
agora e para sempre.

Sobre este dever de ser "bom pastor"
à semelhança do Bom Pastor, Cristo,
insiste o Papa na homilia de uma
Missa de ordenações de sacerdotes,
onde manifestava «as três
afirmações fundamentais de Jesus
sobre o bom pastor». A primeira é
que o pastor dá a sua vida pelas
ovelhas. «Devemos entregá-la dia a
dia, explicava o Santo Padre. Devo
aprender, dia após dia, que não
possuo a vida para mim próprio. Dia
após dia, devo aprender a
desprender-me de mim mesmo, e
estar à disposição do Senhor para o
que necessite de mim em cada
momento, ainda que outras coisas



me pareçam mais atractivas e mais
importantes».

A segunda afirmação é que o bom
Pastor conhece as suas ovelhas e as
suas ovelhas conhecem-no a Ele (cfr. 
Jo 10, 14-15). «Isto implica antes de
mais agir numa profunda relação
com Cristo e, por meio d’Ele, com o
Pai, como condição imprescindível
para compreender verdadeiramente
os homens e poder acompanhá-los
nas suas necessidades e
interrogações (...). Há-de ser um
conhecimento com o coração de
Jesus, um conhecimento orientado
para Ele, um conhecimento que não
vincula a pessoa a mim, mas que a
guia para Jesus, fazendo-o assim livre
e aberto».

A terceira característica é: «Tenho
outras ovelhas que não são deste
redil; importa que Eu as traga; elas
ouvirão a Minha voz e haverá um só
rebanho e um só pastor» (Jo 10, 16). E



o Papa conclui: «Obviamente, um
sacerdote, um pastor de almas, deve
preocupar-se, antes de mais, com os
que crêem e vivem com a Igreja (...).
No entanto, como diz o Senhor,
também devemos sair sempre de
novo "aos caminhos e ao longo dos
cercados" (Lc 14, 23) para levar o
convite de Deus para o Seu banquete
também aos homens que até agora
nunca ouviram falar d’Ele, ou não
foram tocados interiormente por
Ele»[15].

Neste contexto parecem-me muito
significativas outras palavras de São
Josemaria, com que vinha ao
encontro do equívoco dos «que
pensam que os cristãos desejam ver
no sacerdote um homem mais, não é
verdade. No sacerdote querem
admirar as virtudes próprias de
qualquer cristão e de qualquer
homem honrado: a compreensão, a
justiça, a vida de trabalho – trabalho
sacerdotal neste caso – a caridade, a



educação, a delicadeza no trato. Mas,
juntamente com isto, os fiéis
pretendem que se destaque
claramente o carácter 
sacerdotal»[16].

Exemplificava depois o que se acha
implícito nessas afirmações:
«Esperam que o sacerdote reze, que
não se negue a administrar os
Sacramentos, que esteja disposto a
acolher a todos sem se constituir
chefe ou militante de partidarismos
humanos, sejam de que tipo forem;
que ponha amor e devoção na
celebração da Santa Missa, que se
sente no confessionário, que conforte
os doentes e os atormentados, que
ensine catequese às crianças e aos
adultos, que pregue a Palavra de
Deus e não qualquer tipo de ciência
humana, que – mesmo que a
conhecesse perfeitamente – não seria
a ciência que salva e leva à vida
eterna; que saiba aconselhar e ter
caridade com os necessitados»[17]



Estas considerações permitem
introduzir-nos na terceira parte da
nossa exposição.

3. Algumas constantes próprias da
vida sacerdotal

Ao falar do ministério dos
presbíteros, o decreto Presbyterorum
Ordinis, recorda como funções
primordiais, em relação com os tria
munera Christi, o ministério da
palavra, o dos sacramentos e o de
reger o povo de Deus.

a) Ministério da palavra

A comunidade cristã, explica o
decreto conciliar, «reúne-se antes de
mais pela palavra de Deus vivo, que é
justíssimo esperar receber da boca
dos sacerdotes. Com efeito, como
ninguém se pode salvar se antes não
tiver acreditado, os presbíteros,
como cooperadores dos Bispos, têm,
como primeiro dever, anunciar a
todos o Evangelho de Deus»[18].



Existe, pois, um dever iniludível de
transmitir a "palavra de Deus", para
que a fé alcance todos os homens de
qualquer raça e condição. O seu
fundamento está no mandato de
Jesus aos Apóstolos e àqueles que
haveriam de continuar a sua missão
no tempo: anunciar o "evangelho", a
"boa nova" do Reino que tinha ficado
instaurado com a Sua vinda. Com
claras luzes o entendeu o Apóstolo
das gentes, quando afirmava: «Se eu
evangelizar, não tenho que me
gloriar, pois é antes uma necessidade
que se me impõe. Ai de mim se eu
não evangelizar!» (1 Cor 9, 16).

Não é este o momento de nos
determos no modo de levar a cabo o
ministério da palavra, tarefa que —
segundo as circunstâncias de
pessoas, lugares e tempos — pode
apresentar formas muito variadas,
entre as quais ocupa um lugar
principal a homilia. Mas julgo de
enorme interesse aludir a que o



sacerdote, enquanto enviado por
Jesus Cristo a anunciar a mensagem
evangélica, deve fomentar vivamente
a «santa inquietação»[19] de levar a
todas as almas a fé e o amor de Deus,
incluindo tudo o que dá sentido e
orientação à vida humana, com vista
à felicidade eterna, sempre com
abundância de verdade e com
linguagem eficaz e atractiva.

Referia-me anteriormente à fama de
bom pregador que tinha São
Josemaria já pelos anos quarenta,
como se comprova pelo facto de que
muitos Bispos o chamavam para
pregar retiros para os sacerdotes das
suas dioceses[20]. A este propósito, D.
Álvaro del Portillo recordava um
comentário de D. Manuel Castro, que
viria depois a ser Arcebispo de
Burgos. Quando era Bispo de
Segóvia, assistiu a um retiro para o
clero e, no final, sentiu-se obrigado a
pronunciar umas palavras de
agradecimento ao pregador. Entre

https://www.retirosespiritual.com/


outras coisas disse: «O padre
Josemaria sempre fere; umas vezes
com espada toledana; outras, com
bomba de mão».

Parece-me que este comentário
ilustra muito bem a «santa
inquietação» que todo o sacerdote
deveria suscitar nas almas dos fiéis
com a sua pregação. Não é fruto da
eloquência nem da sabedoria
humana — embora haja que
procurar cultivá-las — mas que é
obra do Espírito Santo. O Paráclito
serve-se da vida interior e da
preparação dos presbíteros para
produzir essas reacções saudáveis
nas almas.

Permiti-me que regresse a esse retiro
em Alacuás, a que me referi
anteriormente. A protagonista do
relato narra que, ao ouvir as
palavras do Fundador do Opus Dei,
experimentou uma profunda
inquietação sobrenatural. Deu-se

https://www.retirosespiritual.com/


conta de que o Senhor a convidava a
dar-Lhe a sua vida inteira no meio do
mundo; mas a sua primeira reacção
foi de autodefesa, de querer afogar a
voz que ressoava no seu interior por
meio das palavras do sacerdote. Até
que um dia, pregando sobre a Paixão
do Senhor, São Josemaria convidou
as assistentes a considerar essas
cenas como actuais, de modo pessoal:
«Tudo isso sofri por ti. Tu, ao menos,
já que não queres fazer o que Ele te
está a pedir, tem a valentia de olhar
para o Sacrário e dizer-lhe: isso que
me estás a pedir não estou para lá
virada!»[21].

O desenlace dessa luta interior foi
claro. Aquela mulher quis também
fazer a Obra e, juntamente com
outras jovens, constituiu o primeiro
núcleo estável de mulheres do Opus
Dei que nessa altura se estava a
consolidar; precisamente no próximo
dia 14 de Fevereiro faz oitenta anos
em que o Senhor pôs na alma de São



Josemaria esse afã e, por isso, atrevo-
me a pedir orações para que esse
fermento de santidade continue a ser
muito eficaz na vida dos cristãos.

Podemos extrair um ensinamento
destes episódios. Para que a voz de
Cristo, que fala na Sua Igreja, ressoe
fielmente em si mesmo e nos outros,
o sacerdote há-de esforçar-se por
crescer constantemente em
intimidade com Deus. Por esta razão,
há-de dedicar o tempo necessário à
meditação da palavra de Deus e
preparar com esmero a pregação nas
suas diversas formas. A transmissão
da palavra de Deus exige, como
assinalava São Josemaria, «vida
interior: temos que falar aos outros
de coisas santas, ex abundantia enim
cordis, os loquitur (Mt 12, 34); a boca
fala da abundância do coração. E
juntamente com a vida interior,
estudo (...). Estudo, doutrina que
incorporamos à própria vida e que só
assim saberemos dar aos outros do



modo mais conveniente,
acomodando-nos às suas
necessidades e circunstâncias com
dom de línguas»[22].

b) Ministério dos sacramentos

Recordávamos que o Concílio
Vaticano II apresenta a instituição do
sacerdócio ministerial dizendo que o
Senhor constituiu «alguns ministros
que, na sociedade dos fiéis, tiveram a
potestade sagrada da Ordem, para
oferecer o sacrifico e perdoar os
pecados»[23].

Com efeito, a missão santificadora
dos presbíteros manifesta-se
principalmente na celebração de dois
sacramentos: a Eucaristia e a
Penitência. No altar faz-se presente o
Santo Sacrifício do Calvário, fonte da
vida da Igreja e na Confissão
sacramental, auricular e secreta, tem
lugar esse encontro grandioso de
Cristo com cada alma, para lhe
perdoar os pecados. A celebração



destes dois sacramentos, explicava
São Josemaria, «é tão capital na
missão do sacerdote, que todo o resto
deve girar à sua volta. Outras tarefas
sacerdotais — a pregação e a
instrução na fé — careceriam de
base, se não fossem dirigidas a
ensinar e a conviver com Cristo, a
encontrar-se com Ele no tribunal
amoroso da Penitência e na
renovação incruenta do Sacrifício do
Calvário, na Santa Missa»[24].

Por isso, os muitos sacerdotes santos
da Igreja — também agora os há —
tornaram presente diariamente o
Santo Sacrifício e procuraram
dedicar todas as horas possíveis do
seu dia à celebração do sacramento
da Penitência, como é patente no
caso do Cura d’Ars. Não se pode
esquecer que este santo padroeiro
dos confessores, apesar da borrasca
revolucionária do seu tempo que
tinha procurado eliminar qualquer
vestígio de prática religiosa, «tentou



por todos os meios, na pregação e
com conselhos persuasivos, que os
seus paroquianos redescobrissem o
significado e a beleza da Penitência
sacramental, mostrando-a como uma
íntima exigência da presença
eucarística»[25].

Pelo que se refere ao Sacrifício
eucarístico, parece-me muito
oportuno, neste contexto, reler estas
outras palavras de Bento XVI: «No
mistério eucarístico, Cristo entrega-
Se sempre de novo e precisamente
na Eucaristia aprendemos o amor de
Cristo e, por conseguinte, o amor à
Igreja. Assim, repito convosco,
queridos irmãos no sacerdócio, as
inolvidáveis palavras de João Paulo
II: "A Santa Missa é, de modo
absoluto, o centro da minha vida e de
todo o meu dia". E cada um de nós
pode repetir estas palavras como se
fossem suas: "A Santa Missa é, de
modo absoluto, o centro da minha
vida e de todo o meu dia“»[26].



Sim, a Santa Missa há-de ser para
todos nós «centro e raiz da vida
interior», como repetia São
Josemaria a todos os fiéis[27]. Mas é
preciso realizar um intenso trabalho
de catequese, de formação e
orientação no que se refere à vida
sacramental, com o exemplo e com a
palavra. Juntamente com isto —
acrescentaria — temos de cuidar com
esmero a casa de Deus e a arte
litúrgica que a enriquece, para que
tudo decorra com a máxima
dignidade e se realize um culto digno
do Senhor: «A Sua casa», adverte-nos
a Escritura, há-de ser «casa de oração
para todas as gentes» (Mc 11, 17).

Os sacerdotes temos que nos esmerar
também no culto eucarístico fora da
Missa, no trato com Jesus Cristo no
Sacrário. Vem-me à memória outro
episódio da vida do Fundador do
Opus Dei, que traz muita luz sobre
este ponto. Sucedeu em 1974, já no
final da sua existência nesta terra,



durante uma longa viagem pastoral
por vários países da América do Sul.
Um dia mostraram a São Josemaria
alguns diapositivos do Peru; entre
outros, havia um em que se viam os
efeitos de um desprendimento
enorme de rochas da cordilheira dos
Andes, um desmoronamento de
terras típico dos países andinos, que
tinha sepultado uma aldeia. Só se via
a parte superior do campanário da
igreja. Quando lhe disseram que
naquela igrejinha estava reservada a
Eucaristia, pois não tinha sido
possível retirá-La antes que se
verificasse o desmoronamento, São
Josemaria ficou fortemente
impressionado. A lembrança desse
tabernáculo sepultado por baixo de
vários metros de lama, em que o
Senhor se encontrava só, fez com que
não pudesse dormir naquela noite;
passou-a em claro, acompanhando o
Santíssimo Sacramento em desejo,
fazendo muitos actos de amor e
comunhões espirituais.



c) Reger o povo de Deus

Os presbíteros têm também
encomendado o ministério de reger o
povo de Deus, participando da
autoridade de Cristo Cabeça e Pastor.
Trata-se de uma potestade espiritual,
conferida para a edificação das
almas (cfr. 2 Cor 10, 8; 13, 10). Nesta
tarefa — recorda o Concílio Vaticano
II — «hão-de tratar todos com exímia
humanidade, a exemplo do Senhor.
Devem comportar-se, não de acordo
com o gosto dos homens (cfr. Gal 1,
10), mas conforme às exigências da
doutrina e da vida cristã, ensinando-
os e admoestando-os como a filhos
caríssimos (cfr. 1 Cor 4, 14),
conforme as palavras do Apóstolo:
"Insiste oportuna e
inoportunamente, repreende,
corrige, exorta com toda a paciência
e doutrina" (2 Tim 4, 2)»[28].

São múltiplos os aspectos em que se
manifesta esse comportamento cheio



de caridade, que deve acompanhar a
vida dos sacerdotes. Recordo só
alguns: não olhar pelos interesses
próprios, mas pelos de Jesus Cristo
(cfr. Fil 2, 21); imitar Cristo, que «não
veio para ser servido mas para servir
e dar a Sua vida para resgate de
todos» (Mt 20, 28); reconhecer e
promover sinceramente o papel que
cabe a cada cristão na missão da
Igreja; respeitar ao máximo a justa
liberdade que todos têm na
sociedade humana; secundar as
nobres aspirações que surgem na
comunidade cristã; examinar, com a
ajuda da graça, os diversos carismas,
reconhecendo-os com alegria quando
são de Deus e fomentando-os com
diligência, especialmente aqueles
que levam a uma vida espiritual
mais elevada. Ou seja, digo-o com
palavras da Presbyterorum Ordinis:
«Pensem os presbíteros que estão
postos no meio dos leigos para os
conduzir a todos à unidade da
caridade: "amai-vos reciprocamente



com caridade fraternal, adiantando-
vos em honrar uns aos outros" (Rm
12, 10) (...).São-lhes confiados com
peculiar solicitude os que se
afastaram da prática dos
sacramentos e sobretudo da fé, dos
quais, como bons pastores, não
deixarão de se aproximar»[29].

4. O primado da graça na vida
sacerdotal

Entrando na última parte desta
exposição, gostaria de ler umas
palavras do Papa noutro encontro
com sacerdotes, desta vez na Diocese
de Albano.

«O tempo que dedicamos à oração
não é um tempo subtraído à nossa
responsabilidade pastoral, mas é
precisamente "trabalho" pastoral, é
orar também pelos outros. No
"Comum de pastores" lê-se que uma
das características do bom pastor é
que "multum oravit pro fratribus". É
próprio do pastor ser homem de



oração, estar diante do Senhor
orando pelos outros, substituindo
também os outros, que talvez não
saibam orar, não querem orar ou
não encontram tempo para orar.
Assim se põe em evidência que este
diálogo com Deus é uma actividade
pastoral»[30].

E referindo-se à celebração do
Sacrifício do Altar e à oração da
Liturgia das Horas, acrescentava: «A
Igreja dá-nos, quase nos impõe —
embora sempre como Mãe boa —
que dediquemos tempo a Deus, com
as duas práticas que fazem parte dos
nossos deveres: celebrar a Santa
Missa e rezar o Breviário. Mas mais
do que recitar, fazê-lo como escuta
da Palavra que o Senhor nos oferece
na Liturgia das Horas. É preciso
interiorizar esta Palavra, estar
atentos ao que o Senhor nos diz com
esta Palavra, escutar depois os
comentários dos Padres da Igreja ou
também do Concílio, na segunda



leitura do Ofício de leitura e orar
com esta grande invocação que são
os Salmos, através dos quais nos
enxertamos na oração de todos os
tempos (...). Este tempo dedicado à
Liturgia das Horas é tempo
precioso»[31].

A piedade sacerdotal consiste num
sólido e profundo convívio com Deus
Pai, por meio de Jesus Cristo em
união ao Espírito Santo, alimentado
nas fontes da Palavra de Deus e da
Santíssima Eucaristia e animado de
uma terna devoção à Virgem, Mãe do
Sumo-Sacerdote e Rainha dos
apóstolos. Bem o entendia São Paulo
quando, em carta a Timóteo,
escrevia: «Exercita-te na piedade.
Porque o exercício corporal para
pouco serve, mas a piedade é útil
para tudo, porque contém a
promessa da vida presente e da
futura. Palavra segura é esta e digna
de toda a aceitação: se padecemos
trabalhos e combatemos é porque



esperamos no Deus vivo, que é
Salvador de todos os homens,
principalmente dos fiéis» (1 Tim 4,
7-10).

Certamente, para que essa piedade
floresça necessita-se de paz interior,
«porque Deus não é um Deus de
discórdia, mas de paz» (1 Cor 14, 33).
Esta paz que oferece
admiravelmente a graça do
sacramento da Penitência e que
procede, por um lado, da luta santa
por evitar o que o Apóstolo chama
«as obras da carne» (Gal 5, 19); e por
outra, do esmero por cultivar os
frutos que, segundo o próprio São
Paulo, o Espírito Santo faz germinar
em nós: «Caridade, gozo, paz,
longanimidade, benignidade,
bondade, fé, mansidão,
temperança» (Gal 5, 22-23).

Para viver a piedade sacerdotal,
definitivamente, há que fortalecer a
fé, a esperança e o amor, pondo toda



a confiança em Deus, com verdadeira
devoção filial, pois realmente somos
Seus filhos em Jesus Cristo, verdade
gozosa que nos há-de guiar
continuamente. Temos que pensar
que qualquer acontecimento sucede
pela bondade de Deus; e mesmo
aquele que é humanamente penoso
— ainda que o não entendamos —
sabemos que Deus o permite por
bondade, para tirar maiores bens.

O Concílio Vaticano II pediu-nos que
vivêssemos o nosso ministério
«santamente e com entusiasmo, com
humildade e fortaleza, de acordo
com a imagem do Sumo e Eterno
Sacerdote, pastor e bispo das nossas
almas»[32]. Para isso necessitamos
de uma forte unidade de vida,
expressão típica de São Josemaria.
Gostava de repetir, de uma forma ou
de outra, que «há uma única vida,
feita de carne e espírito e essa é a
que tem que ser — na alma e no
corpo — santa e cheia de Deus»[33].



Aplicando estas palavras à nossa
existência sacerdotal, diria que se
trata de procurar o crescimento no
amor de Deus e do próximo através
do exercício quotidiano do nosso
ministério, por vezes em tarefas
humildes e escondidas, que sempre
ficarão transformadas pela graça em
caminho gozoso de santidade e de
serviço aos outros.

Concluo com outras palavras do
Fundador do Opus Dei, que tão
lealmente encarnou a figura do
Sumo e Eterno Sacerdote. Dizia: «O
sacerdote, se tem verdadeiro espírito
sacerdotal, se é homem de vida
interior, nunca se poderá sentir só.
Ninguém como ele poderá ter um
coração tão apaixonado! É o homem
do Amor, o representante entre os
homens do Amor feito homem. Vive
por Jesus Cristo, para Jesus Cristo,
com Jesus Cristo e em Jesus Cristo. É
uma realidade divina que me
comove até às entranhas, quando



todos os dias, elevando e tendo nas
mãos o Cálice e a Sagrada Hóstia,
repito devagar, saboreando-as, estas
palavras do cânon: Per Ipsum, et cum
Ipso et in Ipso... Por Ele, com Ele e
n’Ele, para Ele e para as almas vivo
eu. Do Seu Amor e para o Seu Amor
vivo eu, apesar das minhas misérias
pessoais. E apesar dessas misérias,
quiçá, apesar delas, o meu Amor é
um amor que cada dia se
renova»[34].

Peçamos a Santa Maria, Mãe do
Amor Formoso, Mãe dos sacerdotes,
que nos obtenha da Trindade esses
sentimentos.

[1] São Josemaria, Forja, n. 46.

[2] Concílio Vaticano II, decr. 
Presbyterorum Ordinis, n. 2.

[3] Ibid. Cfr. Const. dogm. Lumen
gentium, n. 35.



[4] Dentre outros testemunhos, é-me
particularmente grato recolher umas
palavras que o Servo de Deus João
Paulo II pronunciou durante uma
homilia, nos primeiros meses depois
da sua eleição para a Cátedra de
Pedro. Dizia o Santo Padre a um
grupo de fiéis do Opus Dei: «A vossa
instituição tem como finalidade a
santificação da vida permanecendo
no mundo, no próprio lugar de
trabalho e de profissão: viver o
Evangelho no mundo, imersos no
mundo, para o transformar e redimir
com o amor a Cristo. É
verdadeiramente grande o vosso
ideal, que desde os começos
antecipou aquela teologia do laicado
que caracterizou depois a Igreja do
Concílio e do post-Concílio» (João
Paulo II, Homilia, 19-VIII-1979, em
"Insegnamenti di Giovanni Paolo II",
II/2 [1979] 142-147). Na mesma linha
se expressaram muitos outros
homens de Igreja como o Cardeal S.
Baggio ("Avvenire", Milán, 26-



VII-1975), o Cardeal J. Frings (Fur die
Menschen bestellt, Erinnerungen des
Alterzbischofs von Köln, Colonia,
1973, pp. 149-150); o Cardeal F. König
("Corriere della Sera", Milão 9-
XI-1975); o Cardeal M. González
Martín ("Los Domingos de ABC",
Madrid, 14-VIII-1975); o Cardeal N.
Jubany ("ABC", Madrid, 8-IV-1979); o
Cardeal J. Höffner ("Mundo
Cristiano", n. 201 (Outubro de 1979),
etc. Veja-se A. de Fuenmayor, V.
Gómez-Iglesias, J.L. Illanes, El
itinerario jurídico del Opus Dei,
Eunsa, Pamplona 1989, pp. 367-368.

[5] Concílio Vaticano II, decr. 
Presbyterorum Ordinis, n. 2b.

[6] Cfr. Catecismo da Igreja Católica,
n. 1545.

[7] São Josemaria, Cristo que passa, n.
95.

[8] Ibid., n. 101.



[9] Cfr. São Josemaria, Homilia 
Sacerdote para a eternidade, 13-
IV-1973.

[10] Decr. Presbyterorum Ordinis, n.
1.

[11] Bento XVI, Discurso ao clero de
Roma, 13-V-2005.

[12] Cit. em A. Vázquez de Prada, El
Fundador del Opus Dei, Rialp 2002,
vol. II, p. 555. Este episódio foi citado
pelo Cardeal Joseph Ratzinger num
discurso no 30º aniversário do
Decreto Presbyterorum Ordinis, para
assinalar como a piedade pessoal do
sacerdote é muito importante para
aproximar as almas de Deus (cfr. J.
Ratzinger, Il ministero e la vita dei
presbiteri, 27-X-1995 ("Studi Cattolici"
423 (mayo, 1996), pp. 324-332)

[13] São Josemaria, Temas Actuais do
Cristianismo, n. 59.



[14] Bento XVI, Discurso ao clero de
Roma, 13-V-2005.

[15] Bento XVI, Homilia numa
ordenação sacerdotal, 7-V-2006.

[16] São Josemaria, Homilia 
Sacerdote para a eternidade, 13-
IV-1973.

[17] Ibid.

[18] Decr. Presbyterorum Ordinis, n.
4a.

[19] Card. J. Ratzinger, Homilia
durante a Missa pro eligendo
Pontifice, 18-IV-2005.

[20] Os seus biógrafos assinalam que
houve anos em que passaram pelas
suas mãos mais de mil sacerdotes,
em diversos retiro espirituais. Vid. a
relação parcial da actividade de
pregação de São Josemaria entre
1938 e 1946, data da sua ida para



Roma, em A. Vázquez de Prada, cit.,
pp. 723-729.

[21] Cfr. A. Vázquez de Prada, cit., p.
556.

[22] São Josemaria, Carta 8-VIII-1956,
n. 25.

[23] Decr. Presbyterorum Ordinis, n.
2b.

[24] São Josemaria, Homilia 
Sacerdote para a eternidade, 13-
IV-1973.

[25] Bento XVI, Carta para a
convocação de um Ano sacerdotal,
por ocasião do 150º aniversário do 
dies natalis do Santo Cura d’Ars, 16-
VI-2009.

[26] Bento XVI, Discurso ao clero de
Roma, 13-V-2005. Cfr. João Paulo II,
Discurso no trigésimo aniversário do
decreto Presbyterorum Ordinis, 27-
X-1995.



[27] Cfr., dentre outros, Cristo que
passa, nn. 87 e 102; Forja, n. 69;
Homilia Sacerdote para a eternidade,
13-IV-1973.

[28] Decr. Presbyterorum Ordinis, n.
6.

[29] Decr. Presbyterorum Ordinis, n.
9.

[30] Bento XVI, Encontro com
sacerdotes da Diocese de Albano, 31-
VIII-2006.

[31] Ibid.

[32] Concílio Vaticano II, Const.
dogm. Lumen gentium, n. 41.

[33] São Josemaria, Temas Actuais do
Cristianismo, n. 114.

[34] São Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 10-IV-1969 (AGP,
P01, 1969, p. 502). Cit. em J.
Echevarría, "Para servir a la Iglesia.



Homilías sobre el sacerdocio", Rialp
2001, p. 243.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/conferencia-
do-prelado-do-opus-dei-em-valencia/

(27/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/conferencia-do-prelado-do-opus-dei-em-valencia/
https://opusdei.org/pt-pt/article/conferencia-do-prelado-do-opus-dei-em-valencia/
https://opusdei.org/pt-pt/article/conferencia-do-prelado-do-opus-dei-em-valencia/

	Conferência do Prelado do Opus Dei em Valência

