
opusdei.org

Comunicar as
próprias convicções

Ensaio de Ángel Rodríguez
Luño

26/04/2009

Num encontro para comunicadores
que a Conferência Episcopal Italiana
promoveu em Novembro de 2002,
João Paulo II mencionava o facto de
que “as rápidas transformações
tecnológicas estão a determinar,
sobretudo no campo da comunicação
social, uma nova condição para a
transmissão do saber, para a
convivência entre os povos, para a



formação dos estilos de vida e das
mentalidades. A comunicação gera
cultura e a cultura transmite-se
mediante a comunicação”. Esse nexo
entre comunicação e cultura é uma
das principais razões pelas quais o
mundo da comunicação suscita
grande atracção entre aqueles que se
interessam pela ética.

”As rápidas transformações
tecnológicas estão a determinar,
sobretudo no campo da comunicação
social, uma nova condição para a
transmissão do saber, para a
convivência entre os povos e para a
formação dos estilos de vida e das
mentalidades” (1). A adequada
maturidade moral pessoal não é
independente da comunicação e da
cultura, que se expressa nos fins e
estilos de vida socialmente aceites,
nas leis, na celebração dos



acontecimentos e personagens do
passado que melhor correspondem à
identidade moral de uma sociedade.

A cultura possui algumas leis
próprias, pelo que as ideias – e os
sentimentos que fomentam – têm
uma consistência e um
desenvolvimento bastante
autónomo. É como se as ideias,
quando passam ao plano da cultura e
da comunicação, se separassem das
inteligências que as produziram e
começassem a ter uma vida própria,
desenvolvendo-se com uma força
que depende somente de si mesma.
Uma força que depende da sua
consistência objectiva e do seu
dinamismo intrínseco, talvez
diferente da intenção que tinham as
pessoas que as puseram em
circulação.

Por isso, todos os que desejam
influenciar a vida social com o
espírito do Evangelho devem estar



atentos à íntima relação entre
comunicação e cultura; se se deseja
intervir positivamente na criação e
transmissão de modos de vida e de
visões do homem, é preciso atender à
consistência e ao previsível
desenvolvimento das ideias, mais do
que à pretensa intenção das pessoas.
Uma atitude polémica, uma resposta
brilhante ou feroz podem fazer calar
um adversário, mas se não se
entende o que se expôs, nem se
apreciou a consistência das suas
ideias e as possíveis linhas de
desenvolvimento que estas tinham,
provavelmente não se colaborou no
crescimento cultural nem mesmo se
ofereceu uma alternativa cultural
adequada; e assim, as ideias que
foram rejeitadas, reduzindo ao
silêncio quem as promoveu,
continuarão a ter uma vida longa.
Somente se se consegue fazer uma
proposta que conserve e supere o
que de bom e de verdadeiro havia
nas ideias que se considera justo



combater, é que se dará um influxo
cultural real.

Verdade e liberdade

Em mais de uma ocasião, João Paulo
II destacou que o conflito entre
verdade e liberdade está presente em
boa parte dos problemas que
afectam a cultura do nosso tempo (2).
A esse mesmo assunto se referiu
Bento XVI com o conceito de
relativismo (3). Diante das posições
relativistas, tem-se a tentação de
responder mostrando a sua
contradição interna: quem considera
que toda a verdade é relativa faz, na
realidade, uma afirmação absoluta e,
por isso, contradiz-se a si mesmo.
Trata-se de uma crítica verdadeira,
mas culturalmente pouco eficaz,
porque não procura entender os
pontos de apoio que sustentam os
fundamentos relativistas, nem
parece compreender a questão que
tentam solucionar.



A partir de uma perspectiva ético-
social, as posições relativistas têm o
seu ponto de partida baseado no
facto de que na sociedade actual
existe uma pluralidade de projectos
de vida e de concepções do bem, que
parece propor uma disjuntiva: ou se
renuncia à ideia de julgar os
diferentes projectos de vida, ou há
que abandonar o ideal ou o modus
vivendi caracterizado pela tolerância.
Por outras palavras, um modo de
vida tolerante requereria admitir
que qualquer concepção de vida tem
o mesmo valor ou, pelo menos, tem o
mesmo direito de existir como
qualquer das outras; se isto não se
admite, cai-se num fundamentalismo
ético e social.

O raciocínio é bastante enganador,
mas apresenta-se com aparência de
verdade por causa de um facto
inegável, que constitui o seu ponto de
apoio: ao longo da história e,
inclusive, na actualidade, não faltou



quem oprimisse violentamente a
liberdade das pessoas e dos povos em
nome da verdade. Por isso, para que
a mensagem evangélica seja
rectamente entendida, torna-se
necessário evitar qualquer palavra,
raciocínio ou atitude que possa fazer
pensar que um cristão coerente
sacrifica a liberdade em nome da
verdade. Se fosse dada esta
impressão, ainda que
involuntariamente, contribuir-se-ia
para consolidar o pressuposto
fundamental do relativismo: a ideia
de que o amor à verdade e o amor à
liberdade são incompatíveis, pelo
menos na prática.

A comunicação de convicções cristãs
e de conteúdos éticos necessita que
seja demonstrada com obras, e não
somente com palavras, que entre
verdade e liberdade existe uma
verdadeira harmonia; isto requer,
por um lado, estar profundamente
convencido do valor e do significado



da liberdade pessoal. Mas, por outro,
obriga a distinguir cuidadosamente o
terreno ético do terreno político e
jurídico. Em primeiro lugar, toda a
chamada da autoridade se dirige à
liberdade; em segundo lugar, o
recurso à coação pode ser legítimo.

Ética e política

Nas questões éticas, a consciência
abre-se à verdade, que tem um
evidente poder normativo sobre as
próprias decisões; está em jogo a
relação da consciência pessoal com a
concepção que se tem do bem
humano, às vezes relacionado com
princípios religiosos; por sua vez, o
âmbito jurídico e político refere-se às
relações entre pessoas ou entre
pessoas e instituições, que –
enquanto reguladas pelas leis – estão
submetidas ao poder coactivo que o
Estado e os seus representantes
podem usar legitimamente.



Estes dois âmbitos – ético e político –
estão muito relacionados, e muitas
vezes têm um desenvolvimento
paralelo. O homicídio intencional,
por exemplo, tem ao mesmo tempo
uma grave culpa moral e um crime
que o Estado tem o dever de
perseguir e punir. Mas ainda neste
caso, os dois âmbitos apresentam
diferenças significativas. Basta
pensar, por exemplo, no perdão.
Uma coisa é o perdão da culpa moral
e outra, bem diferente, o perdão do
crime: é desejável que os parentes da
vítima de um homicídio perdoem
cristãmente ao culpado, mas não
seria admissível que o Estado
seguisse sistematicamente uma
política de impunidade do homicídio
intencional. Afirmar o contrário
seria um abuso ideológico ou uma
grave ofensa contra o bem comum.

Neste tipo de diferença torna-se
necessário distinguir o plano ético do
plano político no que se refere aos



princípios morais do Evangelho. Para
evitar más interpretações, há que
oferecer um fundamento ético às
mensagens de tipo moral,
explicitando que tal verdade não
pretende impor-se mediante o uso do
poder político de coação; isto é
compatível com a existência, noutro
tipo de verdades éticas, de uma
dimensão ético-política ou ético-
jurídica. Nestes casos, deverá ser
oferecida, além disso, uma
justificação política ou jurídica, ou
seja, deverá ser demonstrado não
somente que o comportamento em
questão é moralmente equivocado,
mas também que existem razões
específicas pelas quais o Estado a
tem que proibir e punir. Razões que
não são idênticas às razões éticas,
porque não é missão do Estado
perseguir a culpa moral, mas
promover e tutelar o bem comum,
prevenindo e punindo aquelas
condutas que o lesionam (que
prejudicam a segurança pública, a



liberdade e os direitos dos outros, as
instituições de interesse social como
a família, etc.).

Ética e Estado

Certamente, o Estado promulga,
algumas vezes, leis injustas. Nesses
casos, o cidadão de recta consciência
deveria poder criticá-las com
liberdade. O Concílio Vaticano II
afirmou com clareza o direito e o
dever da Igreja de “dar o seu juízo
moral, inclusive sobre matérias
referentes à ordem política, quando
o exijam os direitos fundamentais da
pessoa ou a salvação das almas” (4).

Nestes casos, é importante saber dar
à legislação equivocada uma
resposta culturalmente eficaz. Não é
uma tarefa fácil, porque é preciso ir
além das contra-posições polémicas,
sabendo assumir a parte de verdade
da posição contrária. Quando em
consciência se deve criticar uma
actuação do Estado, requer-se a



explicitação de uma fina
sensibilidade pelos valores das
instituições democráticas,
sensibilidade que não se deveria
deixar indefinida pelo facto,
certamente muito doloroso, de que,
numa determinada acção, uma
instituição concreta se tenha
comportado de modo injusto.

A firmeza nos princípios éticos deve
ser – e parecer – compatível com a
consciência de que a realização de
bens pessoais e sociais num contexto
histórico, geográfico e cultural
determinado, se caracteriza por uma
contingência parcialmente
insuperável. Em questões práticas, é
frequente que não exista uma única
solução possível. Inclusive nas
decisões da Igreja relativas a coisas
não necessárias, devem ser
contingentes, precisamente porque
se referem a uma realidade que
depende muito das circunstâncias,
que mudam com o passar do tempo;



por isso, é necessário aprender a
reconhecer que, nesse tipo de
decisões, somente os princípios
irrenunciáveis expressam o aspecto
duradouro (5). Ninguém pode
pretender, em questões temporais,
impor dogmas, que não existem (6.).
Com isto não se quer dizer que tudo
neste mundo é contingente, acidental
ou opinável; trata-se antes de
perceber com clareza que nos
assuntos humanos, também os outros
podem ter razão: vêem a mesma
questão que tu, mas dum ponto de
vista diferente, com outra luz, com
outra sombra, com outros contornos.
– Somente na fé e na moral é que há
um critério indiscutível: o da nossa
Mãe a Igreja (7). A autonomia das
realidades temporais

No entanto, poderia ocorrer que a
doutrina cristã sobre uma
determinada matéria ético-social
coincida com a que sustentam todos
ou uma boa parte dos cidadãos que



legitimamente militam num
determinado partido político. Nestes
casos, poderia originar-se –
involuntariamente – uma situação
delicada, porque poderia parecer
que os cristãos ou inclusive a Igreja,
ao proporem os seus ensinamentos,
estão a apoiar uma determinada área
política e não a apresentar
unicamente a mensagem do
Evangelho.

Esta confusão poderia motivar
acusações de intromissão ou de falta
de respeito para com o Estado;
acusações que talvez sejam um
simples pretexto político, ou
inclusive mal intencionadas; mas o
que se deve ter em conta quando se
procura informar a cultura com o
espírito do Evangelho, é esclarecer
serenamente aquela aparência de
verdade que podem conter estas
condenações. Dois tipos de
considerações são oportunas.



A primeira é que todos os cidadãos –
também os que formam parte de um
órgão legislativo ou de um partido
político – têm o direito e o dever de
apoiar as soluções que em
consciência consideram úteis para o
bem do próprio país, alegando – se
for possível – as razões que
justificam a sua convicção. Cada um
é livre para consultar livros
especializados que considera fiáveis,
ou de falar com quem entender; se
um cidadão se pode inspirar em
determinada teoria política ou
económica, também pode apoiar-se
na Doutrina Social da Igreja. As
soluções políticas são medidas pelo
seu valor intrínseco e pelas razões
que as justificam. Questionar as
fontes utilizadas por cada cidadão
para formar as suas convicções seria
uma falta de respeito à autonomia da
consciência dos outros. É fácil ver
que a radicalização de tal atitude
levaria a conclusões absurdas: por
exemplo, afirmar que o Estado, para



reforçar o seu estado laical, deveria
favorecer o que a Igreja condena,
como a escravidão.

A segunda consideração oportuna é a
necessidade de se ter uma ideia clara
acerca da distinção existente entre a
missão do Estado e a da Igreja. A este
propósito, Bento XVI deu indicações
muito úteis. A distinção entre o que é
de César e o que é de Deus, com a
consequente autonomia das
realidades temporais, pertence à
estrutura essencial do cristianismo
(8). É tarefa do Estado interrogar-se
sobre o modo de realizar a justiça
concretamente aqui e agora; neste
campo, a Doutrina Social da Igreja
apresenta-se como uma ajuda, que
“não pretende outorgar à Igreja um
poder sobre o Estado. Tampouco
quer impor aos que não
compartilham da fé as suas próprias
perspectivas e modos de
comportamento” (9).



Tal doutrina argumenta com base na
razão e no direito natural e
reconhece que a construção de um
justo ordenamento da vida social é
uma tarefa política, que “não pode
ser uma obrigação imediata da
Igreja. Mas, como ao mesmo tempo é
uma tarefa humana primária, a
Igreja tem o dever de oferecer,
mediante a purificação da razão e da
formação ética, a sua contribuição
específica, para que as exigências da
justiça sejam compreensíveis e
politicamente realizáveis. A Igreja
não pode, nem deve, empreender por
conta própria a iniciativa política de
fazer a sociedade o mais justa
possível. Não pode, nem deve,
substituir-se ao Estado. Mas também
não pode, nem deve, ficar à margem
na luta pela justiça. Deve inserir-se
nela através da argumentação
racional e deve despertar as forças
espirituais, sem as quais a justiça,
que sempre exige também renúncias,



não pode afirmar-se nem
prosperar” (10).

A realização da justiça é um ponto
em que a fé e a política se
aproximam. Por isso requer-se uma
atenção cuidadosa para que
ninguém, com boa vontade, possa
pensar que a fé cristã se identifica
com uma das partes políticas
existentes na sociedade. Certamente,
a fé cristã tem algo a dizer às
diversas culturas políticas dos
homens e dos povos; mas a fé
pressupõe a liberdade e oferece-se à
liberdade, que por ela se deve amar
com as palavras e com as obras.

[1] - João Paulo II, Discurso ao
Congresso nacional italiano de
agentes da cultura e da comunicação,
9-11-2002, n. 2.



[2] - Cf. por exemplo: Litt. enc. 
Redemptor hominis, 4-03-1979, n. 12;
Litt. enc. Centesimus annus,
1-05-1991, nn. 4, 17 y 46; Litt. enc. 
Veritatis splendor, 6-08-1993, nn. 34,
84, 87 y 88; Litt. enc. Fides et ratio,
14-09-1998, n. 90.

[3] - Cf. por exemplo: Discurso ao
Convênio diocesano promovido pela
diocese de Roma sobre o tema
“Família e comunidade cristã:
formação da pessoa e transmissão da
fé”, 7-6-2005; Discurso ao Corpo
Diplomático acreditado diante da
Santa Sé, 8-01-2007; Discurso a uma
Delegação da “Académie des Sciences
Morales et Politiques” de Paris,
10-02-2007; Discurso inaugural da V
Conferência do Episcopado
Latinoamericano, 13-5-2007.

[4] - Conc. Vaticano II, Const. past. 
Gaudium et spes, n. 76.

[5] - Cf. Bento XVI, Discurso aos
Cardeais, Arcebispos, Bispos e



Prelados superiores da Cúria Romana,
22-12-2005.

[6] - Temas Actuais do Cristianismo,
n. 77.

[7] - Sulco, n. 275.

[8] - Cf Bento XVI, Litt. enc. Deus
caritas est, 25-12-2005, n. 28.

[9] - Ibid.

[10] - Ibid.

Ángel Rodríguez Luño

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/comunicar-as-
proprias-conviccoes/ (27/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/comunicar-as-proprias-conviccoes/
https://opusdei.org/pt-pt/article/comunicar-as-proprias-conviccoes/
https://opusdei.org/pt-pt/article/comunicar-as-proprias-conviccoes/

	Comunicar as próprias convicções

