opusdei.org

Comunicar as
proprias conviccoes

Ensaio de Angel Rodriguez
Luno

26/04/2009

Num encontro para comunicadores
que a Conferéncia Episcopal Italiana
promoveu em Novembro de 2002,
Jodo Paulo Il mencionava o facto de
que “as rapidas transformacdes
tecnoldgicas estao a determinar,
sobretudo no campo da comunicacao
social, uma nova condicdo para a
transmissdo do saber, para a
convivéncia entre os povos, para a



formacdo dos estilos de vida e das
mentalidades. A comunicacéo gera
cultura e a cultura transmite-se
mediante a comunicagdo”. Esse nexo
entre comunicacao e cultura é uma
das principais razdes pelas quais o
mundo da comunicacdo suscita
grande atraccdo entre aqueles que se
interessam pela ética.

”As rapidas transformacdes
tecnoldgicas estao a determinar,
sobretudo no campo da comunicacao
social, uma nova condicdo para a
transmissdo do saber, para a
convivéncia entre 0os povos e para a
formacdo dos estilos de vida e das
mentalidades” (1). A adequada
maturidade moral pessoal ndo é
independente da comunicacao e da
cultura, que se expressa nos fins e
estilos de vida socialmente aceites,
nas leis, na celebracao dos



acontecimentos e personagens do
passado que melhor correspondem a
identidade moral de uma sociedade.

A cultura possui algumas leis
proprias, pelo que as ideias — e 0s
sentimentos que fomentam — tém
uma consisténcia e um
desenvolvimento bastante
auténomo. E como se as ideias,
quando passam ao plano da cultura e
da comunicacdo, se separassem das
inteligéncias que as produziram e
comecassem a ter uma vida propria,
desenvolvendo-se com uma forca
que depende somente de si mesma.
Uma forca que depende da sua
consisténcia objectiva e do seu
dinamismo intrinseco, talvez
diferente da intencdo que tinham as
pessoas que as puseram em
circulacdo.

Por isso, todos os que desejam
influenciar a vida social com o
espirito do Evangelho devem estar



atentos a intima relacdo entre
comunicacdo e cultura; se se deseja
intervir positivamente na criacao e
transmissdo de modos de vida e de
visGes do homem, é preciso atender a
consisténcia e ao previsivel
desenvolvimento das ideias, mais do
que a pretensa intencao das pessoas.
Uma atitude polémica, uma resposta
brilhante ou feroz podem fazer calar
um adversario, mas se nao se
entende o que se exp0s, nem se
apreciou a consisténcia das suas
ideias e as possiveis linhas de
desenvolvimento que estas tinham,
provavelmente ndo se colaborou no
crescimento cultural nem mesmo se
ofereceu uma alternativa cultural
adequada; e assim, as ideias que
foram rejeitadas, reduzindo ao
siléncio quem as promoveu,
continuardo a ter uma vida longa.
Somente se se consegue fazer uma
proposta que conserve e supere o
que de bom e de verdadeiro havia
nas ideias que se considera justo



combater, é que se dara um influxo
cultural real.

Verdade e liberdade

Em mais de uma ocasido, Jodo Paulo
IT destacou que o conflito entre
verdade e liberdade esta presente em
boa parte dos problemas que
afectam a cultura do nosso tempo (2).
A esse mesmo assunto se referiu
Bento XVI com o conceito de
relativismo (3). Diante das posicoes
relativistas, tem-se a tentacdo de
responder mostrando a sua
contradicdo interna: quem considera
que toda a verdade é relativa faz, na
realidade, uma afirmacao absoluta e,
por isso, contradiz-se a si mesmo.
Trata-se de uma critica verdadeira,
mas culturalmente pouco eficaz,
porque ndo procura entender os
pontos de apoio que sustentam 0s
fundamentos relativistas, nem
parece compreender a questdo que
tentam solucionar.



A partir de uma perspectiva ético-
social, as posicOes relativistas tém o
seu ponto de partida baseado no
facto de que na sociedade actual
existe uma pluralidade de projectos
de vida e de concepc¢des do bem, que
parece propor uma disjuntiva: ou se
renuncia a ideia de julgar os
diferentes projectos de vida, ou ha
que abandonar o ideal ou o modus
vivendi caracterizado pela tolerancia.
Por outras palavras, um modo de
vida tolerante requereria admitir
que qualquer concepcdo de vida tem
0 mesmo valor ou, pelo menos, tem o
mesmo direito de existir como
qualquer das outras; se isto ndo se
admite, cai-se num fundamentalismo
ético e social.

O raciocinio é bastante enganador,
mas apresenta-se com aparéncia de
verdade por causa de um facto
inegavel, que constitui o seu ponto de
apoio: ao longo da historia e,
inclusive, na actualidade, ndo faltou



quem oprimisse violentamente a
liberdade das pessoas e dos povos em
nome da verdade. Por isso, para que
a mensagem evangélica seja
rectamente entendida, torna-se
necessario evitar qualquer palavra,
raciocinio ou atitude que possa fazer
pensar que um cristdo coerente
sacrifica a liberdade em nome da
verdade. Se fosse dada esta
impressao, ainda que
involuntariamente, contribuir-se-ia
para consolidar o pressuposto
fundamental do relativismo: a ideia
de que o amor a verdade e 0 amor a
liberdade sdo incompativeis, pelo
menos na pratica.

A comunicacdo de convicgdes cristas
e de conteudos éticos necessita que
seja demonstrada com obras, e ndo
somente com palavras, que entre
verdade e liberdade existe uma
verdadeira harmonia; isto requer,
por um lado, estar profundamente
convencido do valor e do significado



da liberdade pessoal. Mas, por outro,
obriga a distinguir cuidadosamente o
terreno ético do terreno politico e
juridico. Em primeiro lugar, toda a
chamada da autoridade se dirige a
liberdade; em segundo lugar, o
recurso a coacao pode ser legitimo.

Ftica e politica

Nas questdes éticas, a consciéncia
abre-se a verdade, que tem um
evidente poder normativo sobre as
proprias decisdes; estd em jogo a
relacdo da consciéncia pessoal com a
concepcdo que se tem do bem
humano, as vezes relacionado com
principios religiosos; por sua vez, 0
ambito juridico e politico refere-se as
relacOes entre pessoas ou entre
pessoas e instituicdes, que —
enquanto reguladas pelas leis — estdo
submetidas ao poder coactivo que o
Estado e os seus representantes
podem usar legitimamente.



Estes dois &mbitos — ético e politico —
estdo muito relacionados, e muitas
vezes tém um desenvolvimento
paralelo. O homicidio intencional,
por exemplo, tem ao mesmo tempo
uma grave culpa moral e um crime
que o Estado tem o dever de
perseguir e punir. Mas ainda neste
caso, os dois Ambitos apresentam
diferencas significativas. Basta
pensar, por exemplo, no perdao.
Uma coisa é o perddo da culpa moral
e outra, bem diferente, o perdao do
crime: é desejavel que os parentes da
vitima de um homicidio perdoem
cristdmente ao culpado, mas nao
seria admissivel que o Estado
seguisse sisternaticamente uma
politica de impunidade do homicidio
intencional. Afirmar o contrario
seria um abuso ideolégico ou uma
grave ofensa contra o bem comum.

Neste tipo de diferenca torna-se
necessario distinguir o plano ético do
plano politico no que se refere aos



principios morais do Evangelho. Para
evitar mas interpretacoes, ha que
oferecer um fundamento ético as
mensagens de tipo moral,
explicitando que tal verdade ndo
pretende impor-se mediante o uso do
poder politico de coacgdo; isto €
compativel com a existéncia, noutro
tipo de verdades éticas, de uma
dimensao ético-politica ou ético-
juridica. Nestes casos, devera ser
oferecida, além disso, uma
justificacdo politica ou juridica, ou
seja, deverd ser demonstrado ndo
somente que o comportamento em
questdo é moralmente equivocado,
mas também que existem razdes
especificas pelas quais o Estado a
tem que proibir e punir. Razdes que
nao sdo idénticas as razoes éticas,
porque nao é missao do Estado
perseguir a culpa moral, mas
promover e tutelar o bem comum,
prevenindo e punindo aquelas
condutas que o lesionam (que
prejudicam a seguranca publica, a



liberdade e os direitos dos outros, as
instituicOes de interesse social como
a familia, etc.).

Etica e Estado

Certamente, o Estado promulga,
algumas vezes, leis injustas. Nesses
casos, o cidadao de recta consciéncia
deveria poder critica-las com
liberdade. O Concilio Vaticano II
afirmou com clareza o direito e o
dever da Igreja de “dar o seu juizo
moral, inclusive sobre matérias
referentes a ordem politica, quando
0 exijam os direitos fundamentais da
pessoa ou a salvacgdo das almas” (4).

Nestes casos, é importante saber dar
a legislacdo equivocada uma
resposta culturalmente eficaz. Nao é
uma tarefa facil, porque é preciso ir
além das contra-posi¢des polémicas,
sabendo assumir a parte de verdade
da posicao contraria. Quando em
consciéncia se deve criticar uma
actuacdo do Estado, requer-se a



explicitacdo de uma fina
sensibilidade pelos valores das
institui¢cbes democraticas,
sensibilidade que néo se deveria
deixar indefinida pelo facto,
certamente muito doloroso, de que,
numa determinada acc¢do, uma
instituicdo concreta se tenha
comportado de modo injusto.

A firmeza nos principios éticos deve
ser — e parecer — compativel com a
consciéncia de que a realizacdo de
bens pessoais e sociais num contexto
historico, geografico e cultural
determinado, se caracteriza por uma
contingéncia parcialmente
insuperavel. Em questdes praticas, €
frequente que ndo exista uma unica
solucao possivel. Inclusive nas
decisdes da Igreja relativas a coisas
nao necessarias, devem ser
contingentes, precisamente porque
se referem a uma realidade que
depende muito das circunstancias,
que mudam com o passar do tempo;



por isso, é necessario aprender a
reconhecer que, nesse tipo de
decisdes, somente os principios
irrenunciaveis expressam o aspecto
duradouro (5). Ninguém pode
pretender, em questdes temporais,
impor dogmas, que ndo existem (6.).
Com isto ndo se quer dizer que tudo
neste mundo é contingente, acidental
ou opindvel; trata-se antes de
perceber com clareza que nos
assuntos humanos, também os outros
podem ter razdo: véem a mesma
questdo que tu, mas dum ponto de
vista diferente, com outra luz, com
outra sombra, com outros contornos.
— Somente na fé e na moral é que ha
um critério indiscutivel: o da nossa
Mae a Igreja (7). A autonomia das
realidades temporais

No entanto, poderia ocorrer que a
doutrina crista sobre uma
determinada matéria ético-social
coincida com a que sustentam todos
ou uma boa parte dos cidadaos que



legitimamente militam num
determinado partido politico. Nestes
casos, poderia originar-se —
involuntariamente — uma situacao
delicada, porque poderia parecer
que os cristdos ou inclusive a Igreja,
ao proporem 0s seus ensinamentos,
estdo a apoiar uma determinada area
politica e ndo a apresentar
unicamente a mensagem do
Evangelho.

Esta confusdo poderia motivar
acusacoes de intromissdo ou de falta
de respeito para com o Estado;
acusacoes que talvez sejam um
simples pretexto politico, ou
inclusive mal intencionadas; mas o
que se deve ter em conta quando se
procura informar a cultura com o
espirito do Evangelho, é esclarecer
serenamente aquela aparéncia de
verdade que podem conter estas
condenacoes. Dois tipos de
consideracoes sdo oportunas.



A primeira é que todos os cidad&os -
também os que formam parte de um
orgao legislativo ou de um partido
politico — tém o direito e o dever de
apoiar as solugdes que em
consciéncia consideram uteis para o
bem do proprio pais, alegando - se
for possivel — as razdes que
justificam a sua convicc¢do. Cada um
é livre para consultar livros
especializados que considera fiaveis,
ou de falar com quem entender; se
um cidadéo se pode inspirar em
determinada teoria politica ou
economica, também pode apoiar-se
na Doutrina Social da Igreja. As
solucdes politicas sdo medidas pelo
seu valor intrinseco e pelas razoes
que as justificam. Questionar as
fontes utilizadas por cada cidadao
para formar as suas conviccoes seria
uma falta de respeito a autonomia da
consciéncia dos outros. E facil ver
que a radicalizacdo de tal atitude
levaria a conclusodes absurdas: por
exemplo, afirmar que o Estado, para



reforcar o seu estado laical, deveria
favorecer o que a Igreja condena,
como a escravidao.

A segunda consideracdo oportuna € a
necessidade de se ter uma ideia clara
acerca da distincdo existente entre a
missdo do Estado e a da Igreja. A este
propdasito, Bento XVI deu indicagoes
muito uteis. A distin¢do entre o que é
de César e o que é de Deus, com a
consequente autonomia das
realidades temporais, pertence a
estrutura essencial do cristianismo
(8). E tarefa do Estado interrogar-se
sobre o modo de realizar a justica
concretamente aqui e agora; neste
campo, a Doutrina Social da Igreja
apresenta-se como uma ajuda, que
“ndo pretende outorgar a Igreja um
poder sobre o Estado. Tampouco
quer impor aos que ndo
compartilham da fé as suas proprias
perspectivas e modos de
comportamento” (9).



Tal doutrina argumenta com base na
razao e no direito natural e
reconhece que a construcdo de um
justo ordenamento da vida social é
uma tarefa politica, que “ndo pode
ser uma obrigacdo imediata da
Igreja. Mas, como ao mesmo tempo é
uma tarefa humana primaria, a
Igreja tem o dever de oferecer,
mediante a purificacdo da razdo e da
formacado ética, a sua contribuicdo
especifica, para que as exigéncias da
justica sejam compreensiveis e
politicamente realizaveis. A Igreja
ndo pode, nem deve, empreender por
conta propria a iniciativa politica de
fazer a sociedade o mais justa
possivel. Ndo pode, nem deve,
substituir-se ao Estado. Mas também
ndo pode, nem deve, ficar a margem
na luta pela justica. Deve inserir-se
nela através da argumentacao
racional e deve despertar as forcas
espirituais, sem as quais a justica,
que sempre exige também renuncias,



ndo pode afirmar-se nem
prosperar” (10).

A realizacdo da justica é um ponto
em que a fé e a politica se
aproximam. Por isso requer-se uma
atencdo cuidadosa para que
ninguém, com boa vontade, possa
pensar que a fé crista se identifica
com uma das partes politicas
existentes na sociedade. Certamente,
a fé cristad tem algo a dizer as
diversas culturas politicas dos
homens e dos povos; mas a fé
pressup0e a liberdade e oferece-se a
liberdade, que por ela se deve amar
com as palavras e com as obras.

[1] - Jodo Paulo II, Discurso ao
Congresso nacional italiano de
agentes da cultura e da comunicagdo,
9-11-2002, n. 2.



[2] - Cf. por exemplo: Litt. enc.
Redemptor hominis, 4-03-1979, n. 12;
Litt. enc. Centesimus annus,
1-05-1991, nn. 4, 17 y 46; Litt. enc.
Veritatis splendor, 6-08-1993, nn. 34,
84, 87 y 88; Litt. enc. Fides et ratio,
14-09-1998, n. 90.

[3] - Cf. por exemplo: Discurso ao
Convénio diocesano promovido pela
diocese de Roma sobre o tema
“Familia e comunidade crista:
formagdo da pessoa e transmissdo da
fé”, 7-6-2005; Discurso ao Corpo
Diplomatico acreditado diante da
Santa Sé, 8-01-2007; Discurso a uma
Delegagdo da “Académie des Sciences
Morales et Politiques” de Partis,
10-02-2007; Discurso inaugural da V
Conferéncia do Episcopado
Latinoamericano, 13-5-2007.

[4] - Conc. Vaticano II, Const. past.
Gaudium et spes, n. 76.

[5] - Cf. Bento XVI, Discurso aos
Cardeais, Arcebispos, Bispos e



Prelados superiores da Curia Romana,
22-12-2005.

[6] - Temas Actuais do Cristianismo,
n. 77.

[7] - Sulco, n. 275.

[8] - Cf Bento XVI, Litt. enc. Deus
caritas est, 25-12-2005, n. 28.

[9] - Ibid.

[10] - Ibid.

Angel Rodriguez Lufio

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/comunicar-as-
proprias-conviccoes/ (27/01/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/article/comunicar-as-proprias-conviccoes/
https://opusdei.org/pt-pt/article/comunicar-as-proprias-conviccoes/
https://opusdei.org/pt-pt/article/comunicar-as-proprias-conviccoes/

	Comunicar as próprias convicções

