
opusdei.org

Comunicar a fé

"A transmissão da fé no pós-
modernismo: na família e a
partir dela", é o título de uma
conferência da teóloga Jutta
Burggraf, professora da
Faculdade de Teologia da
Universidade de Navarra.

16/09/2010

Sumário

Introdução

I. O ambiente atual

1. A época do pós-modernismo.



2. Atitude face às alterações
culturais.

II. A personalidade de quem fala:

1. Ser e parecer.

2. Identidade cristã e autenticidade.

3. Serenidade.

4. Amor e confiança.

III. Falar sobre a fé:

1. Uma procura comum.

2. Aprender de todos.

3. Encarar a sério as necessidades e
os anseios humanos.

4. Ir ao essencial.

5. Uma linguagem clara e simples.

6. Uma linguagem existencial.

Nota final.



Vamos falar sobre a transmissão da
fé. Refiro-me aos filhos, a outros
familiares, aos amigos, vizinhos e
colegas: a todos os que entram numa
casa alegre e aberta; numa casa
aberta a pessoas de todo o tipo e
condição, de todas as cores e de todas
as crenças. Queremos dialogar com
todos, como nos ensinou São
Josemaría Escrivá, o Fundador do
Opus Dei, a quem tanto devemos.

Quero começar a nossa reflexão com
uma cena que nos apresentou
Nietzsche há mais de cem anos. No
seu livro "A Gaia Ciência", este
filósofo tão perspicaz fez gritar a um
homem louco: «Procuro Deus!
Procuro Deus!... Para onde foi
Deus?»... Vou-vos dizer... «Deus
morreu! Fomos nós que o
matámos!... O mais sagrado e
poderoso, que possuía até agora o
mundo, esvaiu-se em sangue com as



nossas facas». ... Aqui, o louco calou-
se e voltou a olhar para o seu
auditório: também eles se calavam e
olhavam-no perplexos. Finalmente,
atirou a sua lanterna ao chão, de tal
modo que se partiu em bocados e se
apagou. «Venho demasiado cedo —
disse então — ainda não chegou o
meu tempo. Este enorme
acontecimento ainda está em curso e
não chegou ainda aos ouvidos dos
homens»[1].

Hoje, um século depois, podemos
constatar que este "enorme
acontecimento" chegou realmente
aos ouvidos de grande parte dos
nossos contemporâneos, para quem
"Deus" não é mais do que uma
palavra vazia. Fala-se de um
"analfabetismo religioso" atual, de
uma ignorância até dos conceitos
mais básicos da fé[2].

Alguns perguntaram-se se uma
criança, que não conhece a palavra



"obrigado", pode estar agradecido:
porque a linguagem não só expressa
o que se pensa mas também o detém.
Em todo o caso, determina-o muito
profundamente. Podemos comprová-
lo nos diferentes idiomas. Falar
chinês ou francês, não quer dizer
simplesmente, trocar uma palavra
por outra, mas ter outros esquemas
mentais e perceber o mundo de
acordo com as circunstâncias de cada
lugar. Algumas tribos da Sibéria, por
exemplo, têm muitas palavras
diferentes para a
"neve" (dependendo se é branca ou
cinzenta, dura ou mole, nova ou
antiga), enquanto que os povos
árabes dispõem de um sem número
de palavras para "cavalo". Se se tem
isto em conta, pode compreender-se
que Carlos V afirmou: "Quantos
idiomas falo, igual número de vezes
sou homem".

Em relação ao tema religioso,
podemos concluir: se vivo num



mundo secularizado e ignoro a
linguagem da fé, é humanamente
impossível chegar a ser cristão.

I. O ambiente atual

Se queremos falar sobre a fé, é
preciso ter em conta o ambiente em
que nos movemos. Temos que
conhecer o coração do homem de
hoje — com as suas dúvidas e
perplexidades — que é o nosso
próprio coração, com as suas dúvidas
e perplexidades.

1. A época do pós-modernismo

Temos, geralmente, muitos ídolos,
por exemplo, a saúde, o "culto do
corpo", a beleza, o êxito, o dinheiro
ou o desporto; todos eles adquirem,
em determinadas circunstâncias,
traços de uma nova religião.
Chesterton diz: "Quando se deixa de



acreditar em Deus, já não se pode
acreditar em nada e o problema mais
grave é que, então, pode-se acreditar
em qualquer coisa".

E, realmente, por vezes parece que
qualquer coisa é mais credível do
que uma verdade cristã. Os meus
alunos das Faculdades civis, por
exemplo — estudantes de direito ou
de química — falam, com muito boa
vontade, da "reencarnação" de Cristo
(que teve lugar há 2000 anos): ao que
parece, a palavra "reencarnação" é-
lhes muito mais familiar do que a
palavra "encarnação". Observamos a
influência do budismo e do
hinduísmo no Ocidente. Porque
exercem uma atração tão forte?
Parece que se deseja o exótico, o
"liberal", algo assim como uma
"religião a la carte ". Não se procura
o verdadeiro, mas o apetecível, o que
agrada e é simpático: um pouco de
Buda, um pouco de Shiva, um pouco
de Jesus de Nazaré.



Em épocas anteriores, a vida era
considerada como progresso. Hoje,
pelo contrário, a vida é considerada
como turismo: não há continuidade,
mas descontinuidade; caminhamos
sem uma direção determinada. O
lema de um motorista expressa-o
muito bem: "Não sei para onde vou,
mas quero lá chegar rapidamente".
Na literatura fala-se de "obscuridade
moderna", de "caos atual".

"O homem moderno é um cigano",
disse-se com razão. Não tem lar:
talvez tenha uma casa para o corpo,
mas não para a alma. Há falta de
orientação, insegurança e também
muita solidão. Assim, não é de
estranhar que se queira alcançar a
felicidade no prazer imediato ou,
talvez, nos aplausos. Se alguém não é
amado, quer ao menos ser louvado.

Talvez, todos nos tenhamos
acostumado a não pensar: pelo
menos, a não pensar até ao fim. É o



chamado pensamento débil. Vivemos
numa época em que temos meios
cada vez mais perfeitos, mas os fins
estão bastante perturbados.

Simultaneamente, podemos
descobrir uma verdadeira "sede de
interioridade", tanto na literatura
como na arte, na música e também
no cinema. Cada vez mais pessoas
procuram uma experiência de
silêncio e de contemplação; ao
mesmo tempo, estão dececionadas
com o cristianismo que, em muitos
ambientes, tem fama de não ser
senão uma rígida "instituição
burocrática", com preceitos e
castigos.

Outras pessoas fogem da Igreja por
motivos opostos: a pregação cristã
parece-lhes demasiado "superficial",
muito "lighf" , sem fundamento e sem
exigências rigorosas. Não procuram
o "liberal", pelo contrário: procuram
o "seguro". Querem que alguém lhes



diga com absoluta certeza qual é o
caminho para a salvação e que outro
pense e decida por eles: temos aí o
grande mercado das seitas[3].

Vivemos em sociedades
multiculturais, nas quais se pode
observar simultaneamente os
fenómenos mais contraditórios.
Alguns tentam resumir tudo o que
acontece numa única palavra: pós-
modernismo . O termo indica que se
trata de uma situação de mudança: é
uma época que vem "depois" do
modernismo e "antes" de uma nova
era que ainda não conhecemos. (Os
adeptos da New Age apropriaram-se
do termo: segundo eles, já estaríamos
nesta nova época, mas — no meu
modo de ver — trata-se de um erro:
eles são simplesmente "pós-
modernos").

O pós-modernismo é uma era
limitada que indica o fracasso do
modernismo. Pode comparar-se com



a do "pós-guerra" — o tempo difícil
depois de uma guerra — que é a
preparação para algo novo. E pode
relacionar-se também com o período
"pós-operatório", em que uma pessoa
convalesce de uma cirurgia, antes de
retomar as suas atividades normais.

Parece, realmente, que vivemos uma
mudança de época: estamos a entrar
numa nova etapa da humanidade. E
as novidades exigem um novo modo
de falar e de atuar.

2. Atitude face às mudanças
culturais

Neste desconcerto como se deve falar
sobre a fé? Antes de mais nada,
podem ajudar-nos umas reflexões de
Romano Guardini que não perderam
nada da sua atualidade. Nas suas 
Cartas do lago de Como, este grande
escritor cristão fala sobre a sua
inquietação a respeito do mundo
moderno. Refere-se, por exemplo, ao
artificialismo da nossa vida, escreve



acerca da manipulação a que
diariamente estamos expostos, trata
da perda dos valores tradicionais e
da luz estridente que nos vem da
psicanálise... Depois de mostrar, em
oito longas cartas, uma panorâmica
verdadeiramente desesperante, no
final do livro muda repentinamente
de atitude. Na nona e última carta
expressa um "sim rotundo" a este
mundo em que lhe coube viver e
explica ao surpreendido leitor, que
isto é exatamente o que Deus nos
pede a cada um. A mudança cultural,
a que assistimos, não pode levar os
cristãos a uma perplexidade
generalizada[4]. Não pode acontecer
que em todas os quadrantes se vejam
pessoas preocupadas e angustiadas
com saudades dos tempos passados.
Pois é o próprio Deus que atua nas
mudanças. Temos que estar dispostos
a escutá-Lo e a deixar-nos formar por
Ele[5].



Quem pretender influenciar o
presente, tem que amar o mundo em
que vive. Não deve olhar para o
passado, com nostalgia e resignação,
mas antes adotar uma atitude
positiva face ao momento histórico
concreto: deveria estar à altura dos
novos acontecimentos, que marcam
as suas alegrias e preocupações, e
todo o seu estilo de vida. "Em toda a
história do mundo há uma única
hora importante, que é a presente",
diz Bonhoeffer. "Quem foge do
presente, foge da hora de Deus"[6].

Hoje em dia, uma pessoa entende os
diversos acontecimentos do mundo
de uma forma diferente das gerações
anteriores e também reage
afetivamente de outra maneira. Por
esta razão é que é tão importante
saber escutar[7]. Um bom teólogo lê
tanto a Escritura como o jornal, uma
revista ou a internet; mostra
proximidade e simpatia para com o
nosso mundo[8]. E sabe que é nas



mentes e nos corações dos homens e
mulheres que o rodeiam, onde pode
encontrar Deus, de um modo muito
mais vivo do que em teorias e
reflexões.

As mudanças de mentalidade
convidam a expor as próprias
crenças de uma forma diferente da
de antes[9]. A este respeito comenta
um escritor: "Não estou disposto a
modificar as minhas ideias (básicas)
por muito que os tempos mudem.
Mas estou disposto a pôr todas as
formulações externas à altura dos
meus tempos, por simples amor às
minhas ideias e aos meus irmãos, já
que se falo com uma linguagem
morta ou de um ponto de vista
superado, estarei a enterrar as
minhas ideias e sem comunicar com
ninguém"[10].



II. A personalidade de quem fala

Para tratar o tema Deus, não é só
necessário ter em conta o ambiente
que nos rodeia; é ainda mais decisiva
a personalidade de quem fala:
porque, ao falar, não só
comunicamos algo, expressamo-nos,
em primeiro lugar, a nós próprios. A
linguagem é um "espelho do nosso
espírito"[11].

Existe também uma linguagem não
verbal, que substitui ou acompanha
as nossas palavras. É o clima que
criamos à nossa volta,
ordinariamente através de coisas
muito pequenas, como são, por
exemplo, um sorriso cordial ou um
olhar de apreço. Quando faltam os
oligoelementos no corpo humano,
ainda que mínimos, pode adoecer-se
gravemente e morrer. De um modo
análogo podemos falar de
"oligoelementos" num determinado
ambiente: são aqueles detalhes,



dificilmente demonstráveis e menos
ainda exigíveis, que fazem com que o
outro se sinta bem, que se saiba
querido e valorizado.

1. Ser e parecer

É conveniente levar a sério algumas
das modernas teorias da
comunicação (que, aliás, expressam
verdades de La Palisse). Estas teorias
recordam-nos que uma pessoa
transmite mais pelo que é do que
pelo que diz. Há memso quem afirme
que 80% ou 90% da nossa
comunicação ocorre de forma não
verbal.

Além disso, transmitimos apenas
uma pequena parte da informação
de modo consciente e tudo o resto de
modo inconsciente: através do olhar
e da expressão do rosto, através das
mãos e dos gestos, da voz e de toda a
linguagem corporal. O corpo dá a
conhecer o nosso mundo interior,
"traduz" as emoções e aspirações, o



entusiasmo e a deceção, a
generosidade e a angústia, o ódio e o
desespero, o amor, a súplica, a
resignação e o triunfo e dificilmente
engana. Santo Agostinho fala de uma
"linguagem natural de todos os
povos"[12].

Os outros entendem a mensagem,
também, só em parte de modo
consciente e apercebem-se de muitas
coisas inconscientemente. Ficou-me
gravada uma situação, em que
comprovei esta verdade de um modo
muito claro. Quando trabalhava
numa instituição para pessoas
doentes e solitárias, um dia, um dos
diretores entrou no quarto de um
doente e falou-lhe de modo amável,
fazendo-lhe todo o tipo de carícias.
Mas quando saiu do quarto, o doente
confessou-me que sentia muita
antipatia por este diretor. Porquê?
Por motivo do meu trabalho tinha-
me apercebido de que o visitante, na
realidade, desprezava o doente.



Queria dissimulá-lo, mas expressou-o
inconscientemente. E, como era de
temer, o doente apercebeu-se disso
perfeitamente.

Isto quer dizer que não basta sorrir e
ter uma aparência agradável. Se
queremos tocar o coração dos outros,
temos que mudar primeiro o nosso
próprio coração. O ensinamento
mais importante transmite-se através
da simples presença de uma pessoa
madura e que ama. Na antiga China e
na Índia, o homem mais valorizado
era o que possuía excelentes
qualidades espirituais. Não
transmitia apenas conhecimentos,
mas também profundas atitudes
humanas. Quem entrava em contacto
com ele, ansiava por mudar e crescer
— e perdia o medo de ser diferente.

Nos dias de hoje é muito importante
fazer a experiância de que a fé é
muito humana e muito humanizante;
a fé cria um clima em que todos se



sentem bem, amavelmente
interpelados a dar o melhor de si.
Esta verdade expressa-se na vida de
muitos personagens importantes,
desde o apóstolo São João até à
Madre Teresa de Calcutá e São
Josemaría Escrivá.

2. Identidade cristã e autenticidade

Para falar com eficácia sobre Deus, é
preciso uma clara identidade cristã.
Talvez a nossa linguagem pareça, por
vezes, tão insípida, porque ainda não
estamos suficientemente
convencidos da formosura da fé e do
grande tesouro que temos e
facilmente nos deixamos esmagar
pelo ambiente.

Mas a luz é anterior às trevas e o
nosso Deus é o eternamente Novo.
Não é a "vetustez" do cristianismo
original o que pesa nos homens, mas
o chamado cristianismo burguês.
"Mas este cristianismo burguês não é
o cristianismo — adverte Congar. É



tão só a encarnação do cristianismo
na civilização burguesa"[13]. Este facto
permite-nos ter uma certa dose de
otimismo e de esperança à hora de
falar de Deus.

Um cristão não tem que ser perfeito,
mas autêntico. Os outros notam se
uma pessoa está convencida do
conteúdo do seu discurso, ou não. As
mesmas palavras — por exemplo,
Deus é Amor — podem ser triviais ou
extraordinárias, de acordo com a
forma como se digam. "Essa forma
depende da profundidade da região
no ser de um homem, da qual
procedem, sem que a vontade possa
fazer nada. E, por um maravilhoso
acordo, atingem a mesma região de
quem as escuta"[14]. Se alguém fala da
alegria de ter encontrado Deus no
fundo do seu coração, pode
acontecer que comova os outros com
a força da sua palavra. Não é preciso
ser um brilhante orador. Fala
simplesmente com a autoridade de



quem vive — ou procura viver — o
que diz; comunica algo a partir do
próprio centro da sua existência, sem
frases feitas nem receitas
aborrecidas.

Uma pessoa assimila, como que por
osmose, atitudes e comportamentos
dos que o rodeiam. Assim, toda a
atividade cristã pode convidar a
abrir-se a Deus, esteja ou não em
relação explícita com a fé. Mas
também pode escandalizar os outros,
de modo que as palavras percam
valor. Edith Stein conta que perdeu a
sua fé judaica quando, de pequena,
se apercebeu que os seus irmãos
mais velhos, nas cerimónias da
Páscoa, só "faziam teatro" e não
acreditavam no que diziam.

3. Serenidade

Um cristão não é, em primeiro lugar,
uma pessoa "piedosa", mas uma
pessoa feliz, já que encontrou o
sentido da sua existência.



Precisamente por isso é capaz de
transmitir aos outros o amor à vida,
que é tão contagioso como a
angústia.

Não se trata, habitualmente, de uma
felicidade clamorosa, mas de uma
tranquila serenidade, fruto de ter
assimilado a dor e os chamados
"golpes do destino". É preciso
convencer os outros — sem ocultar
as próprias dificuldades — que
nenhuma experiência da vida é em
vão; podemos sempre aprender e
amadurecer — também quando nos
desviamos do caminho, quando nos
perdemos no deserto ou quando nos
surpreende uma tempestade.
Gertrud von Le Fort afirma que não
só o dia com sol, mas também a noite
escura, tem os seus milagres. "Há
certas flores que só florescem no
deserto; estrelas que somente se
podem ver em sítios ermos. Existem
algumas experiências do amor de
Deus que só se vivem quando nos



encontramos no mais completo
abandono, quase à beira do
desespero"[15].

Como pode compreender e consolar
quem nunca foi destroçado pela
tristeza? Há pessoas que, depois de
sofrerem muito, se tornaram
compreensivas, cordiais, acolhedoras
e sensíveis face à dor alheia. Numa
palavra, aprenderam a amar.

4. Amor e confiança

O amor estimula o melhor que há no
homem. Num clima de aceitação e
carinho, despertam-se os grandes
ideais. Para uma criança, por
exemplo, é mais importante crescer
num ambiente de amor autêntico,
sem referências explícitas à religião,
do que num clima de "piedade"
meramente formal, sem carinho. Se
falta o amor, falta a condição básica
para um desenvolvimento são. Não
se pode modelar o ferro frio; mas



quando se aquece é possível
trabalhá-lo com delicadeza.

Através dos pais, os filhos deveriam
descobrir o amor de Deus[16]. É
preciso a "linguagem das obras"; é
preciso viver a própria mensagem. O
decisivo não são as lições e as aulas
de catecismo, que virão mais tarde.
Antes, muito antes, convém preparar
a terra para que acolha a semente.

Nos primeiros anos de vida, cada
criança realiza uma descoberta
básica, que será de vital importância
para o seu caráter: o "sou
importante, compreendem-me e
amam-me", ou "estou no meio,
estorvo". Cada um tem que fazer, de
algum modo, esta experiência de
amor que nos transmite Isaías: "És
precioso aos meus olhos, eu te
aprecio e te amo... Estás gravado na
palma das minhas mãos"[17].

Se falta esta experiência, pode
acontecer que uma pessoa nunca



seja capaz de estabelecer relações
duradouras, nem de trabalhar com
seriedade. E, sobretudo, será difícil
para ela acreditar verdadeiramente
no amor de Deus: crer que Deus é um
Pai que compreende e perdoa e que
exige com justiça para o bem do
filho[18]. "A história da decadência de
cada homem e de cada mulher fala
de que uma criança maravilhosa,
valiosa, singularíssima e com muitas
qualidades perdeu o sentido do
próprio valor"[19]. Isto dificilmente se
pode corrigir mais tarde dando aulas
sobre o amor de Deus. Uma pessoa
disse com acerto: "O que fazes é tão
ruidoso que não oiço o que dizes".

Muitas pessoas não puderam
desenvolver a "confiança original" e
como não a conhecem, movem-se
num ambiente de "angústia original".
Não querem saber nada de Deus;
chegam a sentir medo e até terror
diante do cristianismo. Porque, para
eles, Deus não é senão um Juiz



severo, que castiga e condena,
inclusivamente com arbitrariedade.
Não descobriram que Deus é Amor,
um Amor que se entrega e que está
mais interessado na nossa felicidade
do que nós próprios.

Por isso, é tão importante acreditar
nas capacidades dos outros e dar-lho
a entender. Por vezes, impressiona
ver quanto uma pessoa se pode
transformar, se se confia nela; como
muda, se é tratada de acordo com a
ideia aperfeiçoada que se tem dela.
Há muitos homens e mulheres que
sabem animar os outros a ser
melhores, através de uma admiração
discreta e silenciosa. Transmitem-
lhes a segurança de que há muito de
bom e de belo dentro deles que, com
paciência e constância, animam e
ajudam a desenvolver.

Quando alguém nota que é querido,
adquire uma alegre confiança no
outro: começa a abrir a sua



intimidade. A transmissão da fé
começa — a todos os níveis — com
uma linguagem não verbal. É a
linguagem do carinho, da
compreensão e da autêntica
amizade.

III. Falar sobre a Fé

Quando conheço bem outra pessoa,
conheço também as suas
experiências, as suas feridas e os
seus anseios. E — se há reciprocidade
nesse conhecimento — a outra
pessoa sabe o que eu vivi, o que me
faz sofrer e o que me dá esperança. A
amizade nunca é uma via unilateral.
Num clima de mútuo conhecimento é
mais fácil falar de tudo, também da
fé.

1. Uma procura comum



Há pessoas que têm uma forte
identidade cristã e, apesar disso, não
conseguem convencer ninguém.
Quando alguém se mostra demasiado
seguro, em princípio, hoje em dia
não é aceite. Há uma aversão aos
"grandes relatos" e também aos
"portadores da suma verdade",
porque temos mais claro do que
nunca que ninguém pode saber tudo.
Fala-se de uma pastoral "a partir de
baixo", não "de cima para baixo", não
a partir da cátedra, que quer instruir
os "pobres ignorantes". Este modo de
atuar já não é eficaz e, talvez, nunca
tenha sido.

Vem-me à memória o que se conta do
Papa João Paulo II. Sucedeu durante
o Concílio Vaticano II. Numa das
sessões plenárias do Concílio, o então
jovem Bispo Wojtyla pediu a palavra
e, inesperadamente, fez uma aguda
crítica ao projeto de um dos
documentos mais importantes que
tinha sido proposto. Deu a entender



que o projeto não servia senão para
ser deitado para o cesto dos papéis.
As razões eram as seguintes: "No
texto apresentado, a Igreja ensina ao
mundo. Coloca-se, por assim dizer,
acima do mundo, convencida de
possuir a verdade e exige do mundo
que lhe obedeça" . Mas esta atitude
pode expressar uma arrogância
sublime. "A Igreja não há de instruir
o mundo a partir da posição de
autoridade, mas há de procurar a
verdade e as soluções autênticas para
os problemas difíceis da vida
humana junto do mundo"[20]. O modo
de expor a fé não deve converter-se
nunca num obstáculo para os outros.

2. Aprender de todos

O que mais atrai nos nossos dias, não
é a segurança, mas a sinceridade:
convém contar aos outros as
próprias razões que nos convencem
a acreditar, falar também das
dúvidas e das interrogações[21]. Ou



seja, trata-se de pôr-se ao lado dos
outros e de procurar a verdade
juntamente com eles. Certamente, eu
posso dar-lhe muito, se tenho fé; mas
os outros também me podem ensinar
muito.

São Tomás afirma que qualquer
pessoa, por erróneas que sejam as
suas convicções, participa, de alguma
maneira, da verdade: o bom pode
existir sem mistura de mau; mas não
existe o mau sem mistura de bom[22].
Portanto, não só devemos transmitir
a verdade que — com a graça divina
— atingimos, mas somos também
chamados a aprofundar
continuamente nela e a procurá-la ali
onde pode ser encontrada, isto é, em
todo o lado. É muito enriquecedor,
por exemplo, conversar com judeus
ou com muçulmanos; sempre se nos
abrem novos horizontes. E a
verdade, diga-a quem a disser, só
pode proceder de Deus[23].



Como nós, cristãos, não temos
consciência plena de todas as
riquezas da nossa própria fé,
podemos (e devemos) avançar com a
ajuda dos outros. A verdade nunca se
possui por inteiro. Em última
instância, não é algo, mas Alguém, é
Cristo. Não é uma doutrina que
possuímos, mas uma Pessoa pela
qual nos deixamos possuir. É um
processo sem fim, uma "conquista"
sucessiva.

3. Levar a sério as necessidades e
desejos humanos

Podemos perguntar-nos: porque é
que esta ou aquela ideologia atrai
tanta gente? Habitualmente porque
mostram os desejos e as necessidades
mais profundas dos nossos
contemporâneos (que são os nossos
próprios desejos e necessidades). A
teoria da reencarnação, por exemplo,
manifesta a esperança noutra vida; a
meditação transcendental ensina



como alguém se pode afastar dos
ruídos exteriores e interiores; e os
grupos skinhead ou cabeças rapadas,
da mesma forma que os punk dos
anos 80 (e 90), os góticos dos 90 (e do
2000) e os atuais adeptos do “rap”
oferecem uma solidariedade — um
sentido de pertença — que muitos
jovens não encontram nas suas
famílias.

No entanto, a fé oferece respostas
muito mais profundas e alentadoras.
Diz-nos que todos os homens — e em
particular os cristãos — são irmãos,
chamados a andar juntos pelo
caminho da vida. Nunca se
encontram sós. Quando falamos com
Deus na oração — o que podemos
fazer em qualquer momento do dia
— não nos distanciamos dos outros;
pelo contrário unimo-nos com Quem
mais nos ama neste mundo e Quem
nos preparou para todos uma vida
eterna de felicidade.



Se conseguimos expor o mistério
divino a partir da chave do amor,
será más fácil despertar os interesses
do homem moderno. Há tentativas
consideráveis neste sentido[24]. O
Deus dos cristãos é o Deus do Amor,
porque não só é Uno;
simultaneamente é Trino. Como
amar consiste em relacionar-se com
um tu — em dar e receber — um
Deus "sozinho" (uma única pessoa)
não pode ser Amor. A quem poderia
amar, por toda a eternidade? Um
Deus solitário, que se conhece e se
ama a si mesmo, pode ser
considerado, no fundo, como um ser
muito inquietante.

O Deus Trino é, realmente, o Deus do
Amor. No Seu interior, descobrimos
uma vida de doação e de entrega
mútua. O Pai dá todo o Seu amor ao
Filho; foi chamado o "Grande
Amante". O Filho recebe este amor e
devolve-o ao Pai; é Ele que nunca diz
"não" ao Amor. O Espírito é o próprio



Amor entre ambos; é "co-dilecto",
segundo Hugo de São Víctor: mostra
que se trata de um amor aberto, onde
cabe outro, onde cabemos também
nós[25].

"Estar no mundo quer dizer: ser
querido por Deus" , afirma Gabriel
Marcel. Por isso, um crente pode
sentir-se protegido e seguro. Pode
experimentar que os seus desejos
mais profundos são satisfeitos.

4. Ir ao essencial

Quando falamos da fé, é importante
ir ao essencial: o grande amor de
Deus para connosco, a vida
apaixonante de Cristo, a atuação
misteriosa do Espírito na nossa
mente e no nosso coração... Temos
que fugir do que fazem os que
querem tirar força ao cristianismo:
reduzem a fé à moral, e a moral ao
sexto mandamento. Em qualquer
caso, convém deixar muito claro que
a Igreja diz um sim ao amor. E para



salvaguardar o amor, diz um não às
deformações da sexualidade.

Bento XVI optou por este modo de
atuar. Depois do "Encontro Mundial
das Famílias", em Valência, concedeu
uma entrevista à Rádio Vaticano, em
que lhe perguntaram: "Santo Padre,
em Valência, Vossa Santidade não
falou nem do aborto, nem da
eutanásia, nem do casamento gay.
Isso foi intencional?". E o Papa
respondeu: "Claro que sim... Tendo
tão pouco tempo não se pode
começar imediatamente com o
negativo. O mais importante é saber
o que queremos dizer, não é assim? E
o cristianismo... não é um cúmulo de
proibições, mas uma opção positiva.
É muito importante que isto se veja
novamente, dado que atualmente
esta consciência desapareceu quase
por completo. Falou-se muito do que
não está permitido e agora temos de
dizer: Mas nós temos uma ideia
positiva que propor... É sobretudo



importante pôr em evidência o que
queremos"[26].

5. Uma linguagem clara e simples

Quando estudava em Colónia, numa
ocasião tive que preparar,um
trabalho longo e difícil para um
seminário da Universidade. Antes de
o entregar ao professor, mostrei-o a
um colega mais velho, que o leu com
interesse e que depois me deu um
conselho amistoso que nunca
esqueci: "Está muito bem —
comentou. Mas se queres ter uma
boa nota, tens que dizer a mesma
coisa mas de um modo muito mais
complicado".

Somos assim. Às vezes, confundimos
o complicado com o inteligente e
esquecemos que Deus — a suma
verdade — é, simultaneamente, a
suma simplicidade. A linguagem da
fé fala com simplicidade sobre
realidades inefáveis. "Prefiro dizer
cinco palavras com sentido para



instruir, do que dez mil em
linguagens não inteligíveis", adverte
São Paulo[27].

Pode-se usar imagens para
aproximar o mistério trinitário ao
nosso espírito. (Na simplicidade das
imagens encontramos mais verdade
do que nos grandes conceitos). Uma
das mais correntes é a do sol, a sua
luz e o seu calor; ou também a fonte,
o rio e o mar, comparação muito
apreciada pelos Padres gregos[28].
(Como os Padres da Igreja se
expressam muitas vezes em imagens,
a sua teologia é sempre moderna).
Podem procurar-se também
episódios, citações da literatura ou
cenas de filmes. Nos tempos do
Vaticano II, os peritos foram
convidados a falar numa linguagem
acessível: "Que se abandone todo o
idioma exangue e árido, a dissecação
carregada de afirmações
conceptualistas, para utilizar uma
linguagem mais viva e concreta, à



semelhança da Bíblia e dos antigos
Padres. Que se abandone a
sobrecarga de discussões
secundárias e de “questões” de mera
curiosidade... Dirigir a alguém um
discurso abstruso, dificilmente
inteligível... tem algo de ultrajante e
de falta de respeito, quer para a
verdade, quer para a pessoa que tem
direito a compreender"[29].

Quem não entende o que está a dizer
outra pessoa, não pode expressar as
suas dúvidas, não pode investigar
livremente por conta própria.
Depende do outro e facilmente pode
ser manipulado por ele.

6. Uma linguagem existencial

Do mesmo modo, o outro tem direito
a conhecer toda a verdade. Se
reprimimos uma parte da fé, criamos
um ambiente de confusão e não
prestamos uma autêntica ajuda ao
outro. Daniélou di-lo claramente: "A
condição básica de um diálogo



sincero com um não cristão é dizer-
lhe: tenho a obrigação de te dizer que
um dia te encontrarás com a
Trindade"[30].

É preciso explicar aos outros a
própria fé da forma mais clara e
íntegra que for possível[31]. Com isso,
por outro lado, ganhamos em
sinceridade em qualquer relação
humana: queremos dar a conhecer a
nossa própria identidade, o que é, no
nosso caso, a identidade cristã. O
outro quer saber quem eu sou. Se
não falamos cuidadosamente sobre
todos os aspetos da fé, os outros não
poderiam aceitar-nos tal como somos
na realidade e a nossa relação
tornar-se-ia cada vez mais
superficial, mais dececionante, até
que, antes ou depois, se quebraria.

Mas não só queremos dar a conhecer
o nosso projeto vital, temos o desejo
de animar os outros a deixarem-se



encantar e conquistar pela figura
luminosa de Cristo.

Aqui manifesta-se o caráter
existencial e dinâmico da linguagem
sobre a fé, que convida os outros a
entrar, pouco a pouco, na vida cristã,
que é diálogo e intimidade,
correspondência ao amor e,
simultaneamente, uma grande
aventura, «a aventura da fé».

Nota final

Crer em Deus significa caminhar com
Cristo – no meio de todas as lutas que
tenhamos – para a casa do Pai[32].
Mas, para isso, de pouco servem os
esforços e menos ainda os sermões. A
nossa linguagem é muito limitada. A
fé é um dom de Deus e também o é o
seu desenvolvimento. Podemos
convidar os outros a pedi-la,
humildemente ao Alto, juntamente



connosco. A meta do nosso falar de
Deus consiste em levar todos a falar 
com Deus. Inclusive Nietzsche, que
combateu o cristianismo durante
longas décadas, fez no final da vida
um impressionante poema "Ao Deus
desconhecido", que se pode
considerar uma verdadeira oração: 
"Volta para mim, com todos os teus
mártires!

"Volta para mim, ao último solitário!

As minhas lágrimas, em torrentes,

correm num leito para Ti,

e acendem em mim o fogo

do meu coração por Ti.

Oh! Volta, meu Deus desconhecido!

Minha dor, minha última sorte, minha
felicidade!"[33].



[1] F. NIETZSCHE, La gaya ciencia
(1887), Palma de Mallorca 1984, n.
255.

[2] Cfr. As estatísticas publicadas por
J. FL YNN, Analfabetismo religioso,
em "Zenit" (Agência Internacional de
Informação de Roma), 3-V-2007.

[3] Cfr. M. GUERRA, Historia de las
religiones , Pamplona 1980, vol. 3.

[4] Cfr. CONCÍLIO VATICANO II,
Constituição pastoral Gaudium et
Spes (=GS), n. 4.

[5] R. GUARDINI, Cartas del lago de
Como, São Sebastião 1957.

[6] D. BONHOEFFER, Predigten,
Auslegungen, Meditationen I,1984, pp.
196-202.

[7] Cfr. Y. CONGAR, Situación y tareas
de la teología de hoy, Salamanca 1970:
"Se a Igreja se pretende aproximar
dos verdadeiros problemas do



mundo atual, deve abrir um novo
capítulo de epistemologia teológico-
pastoral. Em vez de partir somente
dos dados da revelação e da tradição,
como fez geralmente a teologia
clássica, terá de partir de factos e
problemas recebidos do mundo e da
história. Isto é muito menos cómodo;
mas não podemos continuar a
repetir o antigo, partindo de ideias e
problemas do século XIII ou do
século XIV. Temos que partir das
ideias e dos problemas de hoje, como
de um dado novo, que é preciso
certamente esclarecer mediante o 
dado evangélico de sempre, mas sem
poder aproveitar elaborações já
adquiridas na tranquilidade de uma
tradição segura". pp. 89 e ss.

[8] O Concílio altera o modo habitual
da reflexão teológica e começa a
contemplar o mundo de hoje, com os
seus desequilíbrios, temores e
esperanças; abre-se aos sinais dos
tempos. "O povo de Deus, movido



pela fé, que o impulsiona a acreditar
que quem o conduz é o Espírito do
Senhor, que enche o universo,
procura discernir nos
acontecimentos, exigências e desejos,
de que participa juntamente com os
seus contemporâneos, os verdadeiros
sinais da presença ou dos planos de
Deus". GS, 11 e 44; cfr. 4-10. Cfr. JOÃO
XXIII, Bula Humanae salutis (25-
XII-196l), pela qual o Papa convocava
o Concílio Vaticano II. IDEM,
Encíclica Pacem in terris (1l-IV-1963),
39.

[9] Cfr. CONCÍLIO VATICANO II,
Decreto Unitatis redintegratio, 6.

[10] J.L. MARTÍN DESCALZO, Razones
para la alegría, 8ª ed., Madrid 1988,
p. 42.

[11] Cfr. E. SCHOCKENHOFF, Zur
Luge verdammt, Freiburg 2000, p. 73.

[12] SANTO AGOSTINHO, Confissões
1,8. Ao mesmo tempo, a expressão



dos sentimentos está modulada pela
cultura. Compreender o valor
expressivo de um gesto, de um olhar
ou de um sorriso, indica que se está
no interior de uma determinada
cultura.

[13] J. DANIÉLOU, El misterio de la
historia. Un ensayo teológico , San
Sebastián 1963, pp.39s.

[14] S. WEIL, Gravity and Grace , New
York 1952, p. 117.

[15] Gertrud von Le Fort, Unser Weg
durch die Nacht, en Die Krone der
Frau, Zurich 1950, pp. 90 y ss.

[16] Cfr. JUAN PABLO II, Exortação
apostólica Familiaris consortio, 14 e
36.

[17] Is 43,1-4; 49,15-16.

[18] Nesta linha explica-se, em parte,
o fenómeno da teologia feminista
radical. Por que razão há tantas



pessoas que já não querem falar de
"Deus Pai"? Não são poucas aquelas a
quem é impossível dirigir-se a Deus
como "Pai", porque tiveram
experiências desagradáveis com os
seus próprios pais.

[19] Cfr. J. BRADSHAW, Das Kind in
uns, Munchen 1992, p. 66.

[20] M. MALINSKI; A. BUJAK, Juan
Pablo II: historia de un hombre,
Barcelona 1982, p. 106. Em certas
situações, no entanto, a Igreja deve
ensinar com autoridade, mas sem
"autoritarismo", ou seja, com
autoridade e humildade.

[21] Fala-se também de uma "teologia
narrativa" que procura descobrir a
ação do Espírito no mundo, através
de acontecimentos e factos concretos.
Alguns autores contam a sua própria
vida (Cfr. J. SUDBRACK, Gottes Geist
ist konkret. Spiritualitat im
christlichen Kontext, Wurzburg 1999,
pp.3-31), outros retiram exemplos da



literatura ou da história para ilustrar
como Deus atua em todos os
acontecimentos (Cfr. V. CODINA, Creo
en el Espíritu Santo. Pneumatología
narrativa, cit., pp.11-27 e pp.179-185).
A pneumatologia narrativa converte-
se por vezes em hagiografia. O facto
de alguns grandes santos se terem
convertido com a leitura de vidas de
outros santos é significativo. Assim,
por exemplo, Edith Stein descobriu a
fé lendo a "Autobiografia" de Teresa
de Jesus. Rans Urs von Balthasar e
René Laurentin, entre outros,
começaram a fazer uma teologia a
partir dos santos que têm uma
mensagem muito concreta para os
seus contemporâneos e para as
gerações posteriores (Cfr. R.U. VON
BALTHASAR, Thérese de Lisieux.
Geschichte einer Sendung, Koln 1950.
R. LAURENTIN, Vie de Bernadette,
París 1978. IDEM, Vie de Catherine
Labouré, Paris 1980).



[22] "Bonum potest inveniri sine malo;
sed malum non potest inveniri sine
bono". São Tomás de Aquino, Summa
theologiae I-IIae q. l09, a.1, ad 1.

[23] "Omne verum, a quocumque
dicatur, a Spiritu Sancto est". Ibid cf. 
IDEM, De veritate, q. 1, a.8.

[24] Cfr. BENTO XVI, Encíclica Deus
caritas est (25-XII-2005).

[25] Cfr. SANTO AGOSTINHO: "Eis
que são três: o Amante, o Amado e o
Amor." De Trinitate, VIII,10,14: PL
42,960.

[26] Cfr. BENTO XVI, Entrevista
concedida à Rádio Vaticano e a
quatro cadeias de televisão alemãs
por motivo da sua próxima viagem à
Alemanha, Castelgandolfo 5-
VIII-2006.

[27] 1Co 14,19.



[28] Trata-se evidentemente de
imagens muito imperfeitas que
exigem cada vez mais explicações.

[29] G. PHILIPS, Deux tendances dans
la théologie contemporaine, em Nouv.
Rev. Théol (1963/3), p. 236.

[30] J. DANIÉLOU, Mitos paganos,
misterio cristiano, Andorra 1967, p.
123.

[31] Chegará o momento em que se
possa introduzir — cuidadosamente
— alguns termos "técnicos" — como 
pessoa, relação ou natureza — que se
utilizaram na altura de formular os
grandes dogmas. A teologia — como
qualquer ciência — tem uma
terminologia muito precisa da qual
não podemos prescindir. Muitas
palavras das fórmulas dogmáticas
procedem do âmbito filosófico; após
uma longa história de disputa entre
fé e filosofia, chegaram a ser
expressão específica do que a fé pode
dizer sobre si própria. Portanto,



essas palavras não são somente a
linguagem do platonismo, do
aristotelismo ou de qualquer outra
filosofia, mas pertencem à linguagem
própria da fé. Certamente, a
revelação é superior a todas as
culturas. Mas ao transmitir a Boa
Nova de Cristo, transmite-se também
algo de cultura.

[32] Cfr. Fil 3,20.

[33] Cfr. F. NIETZSCHE, em F.
WURZBACH (ed.), Das Vermiichtnis
Friedrich Nietzsches, Salzburg-
Leipzig 1940.

Jutta Burggraf, professora da
Faculdade de Teologia da
Universidade de Navarra

iStockphoto.com



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/comunicar-a-
fe/ (28/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/comunicar-a-fe/
https://opusdei.org/pt-pt/article/comunicar-a-fe/
https://opusdei.org/pt-pt/article/comunicar-a-fe/

	Comunicar a fé

