
opusdei.org

Comunicação de D.
Manuel Clemente
sobre exortação
"Amoris Laetitia"

Comunicação do Cardeal-
Patriarca de Lisboa, D. Manuel
Clemente, sobre a Exortação
Apostólica "Amoris Laetitia",
proferida na reunião de
Vigários do Patriarcado de
Lisboa.

20/04/2016

Do muito que a presente exortação
refere, sublinho apenas quatro



pontos: 1) a análise da situação; 2) a
pastoral do vínculo; 3) o sujeito
principal da pastoral familiar; 4) a
lógica da integração. Vários outros
merecem ser ponderados, como o
que se refere à vida e à fecundidade,
o direito inquestionável dos pais no
respeitante à educação dos filhos, o
diálogo e acompanhamento
intergeracional, a pedagogia
sacramental do matrimónio, etc.

«O caminho sinodal permitiu
analisar a situação das famílias no
mundo atual, alargar a nossa
perspetiva e reavivar a nossa
consciência sobre a importância do
matrimónio e da família» (AL, 2).
Com estas três notas, o Papa
Francisco carateriza a reflexão
eclesial entretanto feita: analisar a
situação, alargar a perspetiva e
reavivar a consciência. E assim
realmente aconteceu, pois foram
muitos os contributos de testemunho
e análise para melhor



compreendermos o que se passa,
várias as perspetivas geográficas e
culturais que se interligaram e
reforçada saiu a consciência eclesial
sobre a importância decisiva da
nossa primeira e indispensável
agregação social e eclesial –
precisamente a família.

Este mesmo conjunto de perspetivas
e análises requereu, de uma para
outra assembleia sinodal, o maior
aprofundamento das questões e das
soluções, como é próprio da tradição
viva em que a Igreja lê
evangelicamente os sinais dos
tempos e lhes procura corresponder,
tão idêntica como atualmente.
Identidade e atualidade que,
conjugadas, evitarão os dois escolhos
da descaraterização ou do
passadismo (cf. Ibidem).

A leitura dos sinais só biblicamente
pode ser feita. Os relatórios das duas
assembleias e a própria exortação



apostólica dão-nos conta disto
mesmo, sobretudo ao sublinhar o
caráter existencial da revelação, que
inclui a família, o seu valor, o seu
drama e redenção. Na verdade, «a
Palavra de Deus não se apresenta
como uma sequência de teses
abstratas, mas como uma
companheira de viagem, mesmo
para as famílias que estão em crise
ou imersas nalguma tribulação,
mostrando-lhes a meta do caminho,
quando Deus “enxugar todas as
lágrimas dos seus olhos, e não
houver mais morte, nem luto, nem
pranto, nem dor” (Ap 21, 4)» (AL, 22).
As meditações bíblicas presentes na
exortação apostólica constituem um
notável contributo para a catequese e
a pastoral familiar, como havemos de
aproveitar.

«Ninguém pode pensar que o
enfraquecimento da família como
sociedade natural fundada no
matrimónio seja algo que beneficia a



sociedade» (AL, 52). Creio ser esta a
grande preocupação do Papa
Francisco e mesmo a razão principal
que o levou a convocar as
assembleias sinodais que estão na
base da presente exortação
apostólica. Está convicto de que
«nenhuma união precária ou
fechada à transmissão da vida
garante o futuro da
sociedade» (Ibidem).

Encontra no próprio amor humano,
quando autêntico, o sinal e o apelo
da respetiva perenidade, como
escreve mais adiante: «Sejamos
sinceros na leitura dos sinais da
realidade: quem está enamorado não
projeta que essa relação possa ser
apenas por um certo tempo; […] os
filhos querem não só que os seus pais
se amem, mas também sejam fiéis e
permaneçam sempre juntos. Estes e
outros sinais mostram que, na
própria natureza do amor conjugal,



existe a abertura ao definitivo» (AL,
123).

Daqui que a preparação e o
acompanhamento do matrimónio
devem revelar a sua coincidência
com o que há de mais profundo em
quem ama e vai amando, sem ilusão
nem desistência: «Tanto a
preparação próxima como o
acompanhamento mais prolongado
devem procurar que os noivos não
considerem o matrimónio como o
fim do caminho, mas o assumam
como uma vocação que os lança para
diante, com a decisão firme e realista
de atravessarem juntos todas as
provações e momentos difíceis» (AL,
211).

Nesta ordem de ideias, o Papa
Francisco escreve mesmo que o
“vínculo” carateriza tanto a pastoral
como a espiritualidade do
matrimónio: «Tanto a pastoral pré-
matrimonial como a matrimonial



devem ser, antes de mais nada, uma
pastoral do vínculo, na qual se
ofereçam elementos que ajudem
quer a amadurecer o amor quer a
superar os momentos duros» (AL,
211). E no final da exortação: «Em
suma, a espiritualidade matrimonial
é uma espiritualidade do vínculo
habitado pelo amor divino» (AL,
315).

«A Igreja é família de famílias,
constantemente enriquecida pela
vida de todas as Igrejas domésticas.
Assim, “em virtude do sacramento do
Matrimónio, cada família torna-se,
para todos os efeitos, um bem para a
Igreja” (Relatio Finalis 2015, 52)» (AL,
87). Esta afirmação deverá obter
grande consequência na vida das
nossas comunidades, paroquiais e
outras. Significa, por exemplo, que
antes de contar os fiéis presentes e
ausentes, habituais ou ocasionais,
devemos perguntar-nos pelas
realidades familiares que constituem



a rede e o suporte da nossa vida
comunitária. Se a Igreja se alarga na
familiaridade geral de todos os filhos
de Deus, a vida familiar oferece à
comunidade cristã a solidariedade
básica da casa de cada um. Daqui a
conclusão e a mútua
responsabilidade: «“ a Igreja é um
bem para a família, a família é um
bem para a Igreja. A salvaguarda
deste dom sacramental do Senhor
compete não só à família individual,
mas a toda a comunidade
cristã”» (Ibidem).

A experiência atual de milhares de
famílias em missão, demonstrando
na prática a potencialidade do
sacramento que as origina, é deveras
convincente e criativa, em termos de
evangelização e nova evangelização,
longe ou perto, indo a outro
continente ou a outro andar do
mesmo prédio em que habitam:
«Com o testemunho e, também, com
a palavra, as famílias falam de Jesus



aos outros, transmitem a fé,
despertam o desejo de Deus e
mostram a beleza do Evangelho e do
estilo de vida que nos propõe. Assim
os esposos cristãos pintam o cinzento
do espaço público, colorindo-o de
fraternidade, sensibilidade social,
defesa das pessoas frágeis, fé
luminosa, esperança ativa. A sua
fecundidade alarga-se, traduzindo-se
em mil e uma maneiras de tornar o
amor de Deus presente na
sociedade» (AL, 184).

E tão relevante se torna este facto,
que as famílias tomam a primazia
pastoral no que lhes é próprio: «Os
Padres sinodais insistiram no facto
de que as famílias cristãs são, pela
graça do sacramento nupcial, os
sujeitos principais da pastoral
familiar, sobretudo oferecendo “o
testemunho jubiloso dos cônjuges e
das famílias, igrejas
domésticas” (Relatio Synodi 2014,
30)» (AL, 200).



No Sínodo foi também realçada a
importância catequética da família,
dos pais em relação aos filhos e não
só: «… a família deve continuar a ser
lugar onde se ensina a perceber as
razões e a beleza da fé, a rezar e a
servir o próximo. […] Por isso,
“tenha-se o cuidado de valorizar os
casais, as mães e os pais, como
sujeitos ativos da catequese […]. De
grande ajuda é a catequese familiar,
enquanto método eficaz para formar
os pais jovens e torná-los conscientes
da sua missão como evangelizadores
da sua própria família” (Relatio
Finalis 2015, 89)» (AL, 287).

«Acolho as considerações de muitos
Padres sinodais que quiseram
afirmar que “os batizados que se
divorciaram e voltaram a casar
civilmente devem ser mais
integrados na comunidade cristã sob
as diferentes formas possíveis,
evitando toda a ocasião de
escândalo” (Relatio Finalis 2015,



84)» (AL, 299). Como é sabido, este
ponto teve referência prioritária nos 
media, como já a tivera antes e
durante as assembleias sinodais.

Se tivermos bem presentes duas
exortações apostólicas pós-sinodais
anteriores – Familiaris Consortio, nº
84, de João Paulo II, e Sacramentum
Caritatis, nº 29, de Bento XVI – nem
esta nem outras afirmações
decorrentes nos trazem novidade
substancial: discernimento das
situações e das responsabilidades,
distinção entre objetivo e subjetivo,
gradualidade, participação na vida
comunitária, de tudo isto nos dão
conta os textos dos Papas Wojtyla e
Ratzinger. Entretanto, a integração
de todos e tanto quanto possa ser é
uma das insistências maiores do
atual pontificado, em grande
correspondência à misericórdia
divina e aos dramas duma sociedade
tão desintegrada como a atual. Daqui
a insistência do Papa Francisco, em



relação a estas situações: «A lógica da
integração é a chave do seu
acompanhamento pastoral […]. São
batizados, são irmãos e irmãs, o
Espírito Santo derrama neles dons e
carismas para o bem de todos. A sua
participação pode exprimir-se em
diferentes serviços eclesiais, sendo
necessário, por isso, discernir quais
as diferentes formas de exclusão
atualmente praticadas em âmbito
litúrgico, pastoral, educativo e
institucional possam ser
superadas” (Relatio Finalis 2015,
84)» (AL, 299). Reparemos que, neste
elenco das exclusões a rever, não se
mencionam as sacramentais.

Na verdade, o Papa não dá novas
normas, antes reforça as exigências
de discernimento já indicadas pelos
seus antecessores: «… é
compreensível que se não devia
esperar do Sínodo ou desta
Exortação uma nova normativa geral
de tipo canónico, aplicável a todos os



casos. É possível apenas um novo
encorajamento e um responsável
discernimento pessoal e pastoral dos
casos particulares, que deveria
reconhecer: uma vez que “o grau de
responsabilidade não é igual em
todos os casos” (Relatio Finalis 2015,
84), as consequências ou efeitos
duma norma não devem
necessariamente ser sempre os
mesmos. Os sacerdotes têm o dever
de “acompanhar as pessoas
interessadas pelo caminho do
discernimento segundo a doutrina da
Igreja e as orientações do
bispo” (Ibidem, 85)» (AL, 300).

Evitando qualquer arbitrariedade no
acompanhamento pastoral dos casos
concretos, em que hão de prevalecer
«a humildade, a privacidade, o amor
à Igreja e à sua doutrina, a busca
sincera da vontade de Deus». Na
verdade, «estas atitudes são
fundamentais para evitar o grave
risco de mensagens equivocadas,



como a ideia de que algum sacerdote
pode conceder rapidamente
“exceções”, ou de que há pessoas que
podem obter privilégios
sacramentais em troca de
favores» (AL, 300).

O Papa Francisco retoma a já
conhecida distinção entre
objetividade e subjetividade, nos
seguintes termos: «Por causa dos
condicionalismos ou dos fatores
atenuantes, é possível que uma
pessoa, no meio duma situação
objetiva de pecado – mas [que]
subjetivamente não seja culpável ou
não o seja plenamente -, possa viver
em graça de Deus, possa amar e
possa também crescer na vida de
graça e de caridade, recebendo para
isso a ajuda da Igreja» (AL, 305). E
especifica na nota 351: «Em certos
casos, poderia haver também a ajuda
dos sacramentos. Por isso “aos
sacerdotes, lembro que o
confessionário não deve ser uma



câmara de tortura, mas o lugar da
misericórdia do Senhor” (Evangelii
gaudium, 44). E de igual modo
assinalo que a Eucaristia “não é um
prémio para os perfeitos, mas um
remédio generoso e um alimento
para os fracos” (Ibidem, 47)».

Para compreendermos melhor o que
possa acontecer no âmbito da
Penitência e da Eucaristia –
certamente mais vasto do que a
absolvição e a comunhão
propriamente ditas – atendamos,
para já, ao recente conselho do Papa:
«Tenho de dizer aos confessores:
falem, ouçam pacientemente e acima
de tudo digam às pessoas que Deus
quer o seu bem. E se o confessor não
pode absolver, que explique porquê,
mas que não deixe de dar uma
bênção, mesmo sem absolvição
sacramental. O amor de Deus
também existe para quem não está
disponível para receber o
sacramento» (Francisco, O nome de



Deus é Misericórdia, Lisboa, Planeta,
2015, p. 33). Sem esquecer a
possibilidade já prevista de acesso
aos sacramentos por parte de
recasados plenamente continentes,
ou a crescente verificação da
validade ou nulidade dos
matrimónios, cumprindo as
determinações do Código de Direito
Canónico e do Motu Proprio Mitis
Iudex Dominus Iesus, de 15 de agosto
de 2015.

Concluindo: A intenção prevalecente
do Papa Francisco é propor o
matrimónio cristão, realmente
possível com a graça divina: «Para
evitar qualquer interpretação
tendenciosa, lembro que, de modo
algum, deve a Igreja renunciar a
propor o ideal pleno do matrimónio,
o projeto de Deus em toda a sua
grandeza: “É preciso encorajar os
jovens batizados para não hesitarem
perante a riqueza que o sacramento
do Matrimónio oferece aos seus



projetos de amor, com a força do
apoio que recebem da graça de Cristo
e da possibilidade de participar
plenamente da vida da
Igreja” (Relatio Synodi 2014, 26). […]
Hoje, mais importante do que uma
pastoral dos falhanços é o esforço
pastoral para consolidar os
matrimónios e assim evitar as
ruturas» (AL, 307).

+ Manuel Clemente

Reunião de Vigários do Patriarcado
de Lisboa, 19 de abril de 2016

www.patriarcado-lisboa.pt

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/comunicacao-
de-d-manuel-clemente-sobre-exortacao-

amoris-laetitia/ (28/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/comunicacao-de-d-manuel-clemente-sobre-exortacao-amoris-laetitia/
https://opusdei.org/pt-pt/article/comunicacao-de-d-manuel-clemente-sobre-exortacao-amoris-laetitia/
https://opusdei.org/pt-pt/article/comunicacao-de-d-manuel-clemente-sobre-exortacao-amoris-laetitia/
https://opusdei.org/pt-pt/article/comunicacao-de-d-manuel-clemente-sobre-exortacao-amoris-laetitia/

	Comunicação de D. Manuel Clemente sobre exortação "Amoris Laetitia"

