opusdei.org

Comunicacao de D.
Manuel Clemente
sobre exortacao
"Amoris Laetitia"

Comunicacao do Cardeal-
Patriarca de Lisboa, D. Manuel
Clemente, sobre a Exortacao
Apostolica "Amoris Laetitia",
proferida na reunido de
Vigarios do Patriarcado de
Lisboa.

20/04/2016

Do muito que a presente exortacdo
refere, sublinho apenas quatro



pontos: 1) a analise da situacdo; 2) a
pastoral do vinculo; 3) o sujeito
principal da pastoral familiar; 4) a
l6gica da integracao. Varios outros
merecem ser ponderados, como o
que se refere a vida e a fecundidade,
o direito inquestionavel dos pais no
respeitante a educacdo dos filhos, o
dialogo e acompanhamento
intergeracional, a pedagogia
sacramental do matrimonio, etc.

«0 caminho sinodal permitiu
analisar a situacao das familias no
mundo atual, alargar a nossa
perspetiva e reavivar a nossa
consciéncia sobre a importancia do
matrimonio e da familia» (AL, 2).
Com estas trés notas, o Papa
Francisco carateriza a reflexdo
eclesial entretanto feita: analisar a
situacdo, alargar a perspetiva e
reavivar a consciéncia. E assim
realmente aconteceu, pois foram
muitos os contributos de testemunho
e andlise para melhor



compreendermos 0 que Se passa,
varias as perspetivas geograficas e
culturais que se interligaram e
reforcada saiu a consciéncia eclesial
sobre a importancia decisiva da
nossa primeira e indispensavel
agregacdao social e eclesial -
precisamente a familia.

Este mesmo conjunto de perspetivas
e analises requereu, de uma para
outra assembleia sinodal, o maior
aprofundamento das questdes e das
solucdes, como € proprio da tradicdo
viva em que a Igreja 1é
evangelicamente os sinais dos
tempos e lhes procura corresponder,
tdo idéntica como atualmente.
Identidade e atualidade que,
conjugadas, evitardo os dois escolhos
da descaraterizagdo ou do
passadismo (cf. Ibidem).

A leitura dos sinais so biblicamente
pode ser feita. Os relatorios das duas
assembleias e a propria exortagdo



apostolica ddo-nos conta disto
mesmo, sobretudo ao sublinhar o
carater existencial da revelacao, que
inclui a familia, o seu valor, o seu
drama e redencdo. Na verdade, «a
Palavra de Deus ndo se apresenta
como uma sequéncia de teses
abstratas, mas como uma
companheira de viagem, mesmo
para as familias que estdo em crise
ou imersas nalguma tribulacao,
mostrando-lhes a meta do caminho,
quando Deus “enxugar todas as
lagrimas dos seus olhos, e ndo
houver mais morte, nem luto, nem
pranto, nem dor” (Ap 21, 4)» (AL, 22).
As meditacOes biblicas presentes na
exortacdo apostdlica constituem um
notavel contributo para a catequese e
a pastoral familiar, como havemos de
aproveitar.

«Ninguém pode pensar que o
enfraquecimento da familia como
sociedade natural fundada no
matrimonio seja algo que beneficia a



sociedade» (AL, 52). Creio ser esta a
grande preocupacdo do Papa
Francisco e mesmo a razdo principal
que o levou a convocar as
assembleias sinodais que estao na
base da presente exortacao
apostolica. Esta convicto de que
«nenhuma unido precdria ou
fechada a transmissdo da vida
garante o futuro da

sociedade» (Ibidem).

Encontra no proprio amor humano,
quando auténtico, o sinal e o apelo
da respetiva perenidade, como
escreve mais adiante: «Sejamos
sinceros na leitura dos sinais da
realidade: quem esta enamorado nao
projeta que essa relacdo possa ser
apenas por um certo tempo; [...] 0s
filhos querem nao so6 que os seus pais
se amem, mas também sejam fiéis e
permanecam sempre juntos. Estes e
outros sinais mostram que, na
propria natureza do amor conjugal,



existe a abertura ao definitivo» (AL,
123).

Daqui que a preparacdo e o
acompanhamento do matrimonio
devem revelar a sua coincidéncia
com o que ha de mais profundo em
quem ama e vai amando, sem ilusdo
nem desisténcia: «Tanto a
preparacdo proxima como o
acompanhamento mais prolongado
devem procurar que 0S noivos nao
considerem o matrimonio como o
fim do caminho, mas o assumam
como uma vocacdo que os langa para
diante, com a decisdo firme e realista
de atravessarem juntos todas as
provacoes e momentos dificeis» (AL,
211).

Nesta ordem de ideias, o Papa
Francisco escreve mesmo que 0
“vinculo” carateriza tanto a pastoral
como a espiritualidade do
matrimoénio: «Tanto a pastoral pré-
matrimonial como a matrimonial



devem ser, antes de mais nada, uma
pastoral do vinculo, na qual se
oferecam elementos que ajudem
quer a amadurecer 0 amor quer a
superar os momentos duros» (AL,
211). E no final da exortacdo: «<Em
suma, a espiritualidade matrimonial
€ uma espiritualidade do vinculo
habitado pelo amor divino» (AL,
315).

«A Igreja é familia de familias,
constantemente enriquecida pela
vida de todas as Igrejas domeésticas.
Assim, “em virtude do sacramento do
Matrimonio, cada familia torna-se,
para todos os efeitos, um bem para a
Igreja” (Relatio Finalis 2015, 52)» (AL,
87). Esta afirmacao devera obter
grande consequéncia na vida das
nossas comunidades, paroquiais e
outras. Significa, por exemplo, que
antes de contar os fiéis presentes e
ausentes, habituais ou ocasionais,
devemos perguntar-nos pelas
realidades familiares que constituem



a rede e o suporte da nossa vida
comunitaria. Se a Igreja se alarga na
familiaridade geral de todos os filhos
de Deus, a vida familiar oferece a
comunidade crista a solidariedade
basica da casa de cada um. Daqui a
conclusdo e a mutua
responsabilidade: «“ a Igreja é um
bem para a familia, a familia é um
bem para a Igreja. A salvaguarda
deste dom sacramental do Senhor
compete ndo so a familia individual,
mas a toda a comunidade

crista”» (Ibidem).

A experiéncia atual de milhares de
familias em missdo, demonstrando
na pratica a potencialidade do
sacramento que as origina, é deveras
convincente e criativa, em termos de
evangelizacdo e nova evangelizacao,
longe ou perto, indo a outro
continente ou a outro andar do
mesmo prédio em que habitam:
«Com o testemunho e, também, com
a palavra, as familias falam de Jesus



aos outros, transmitem a fé,
despertam o desejo de Deus e
mostram a beleza do Evangelho e do
estilo de vida que nos propde. Assim
0S esposos cristdos pintam o cinzento
do espaco publico, colorindo-o de
fraternidade, sensibilidade social,
defesa das pessoas frageis, fé
luminosa, esperancga ativa. A sua
fecundidade alarga-se, traduzindo-se
em mil e uma maneiras de tornar o
amor de Deus presente na
sociedade» (AL, 184).

E tdo relevante se torna este facto,
que as familias tomam a primazia
pastoral no que lhes é proprio: «Os
Padres sinodais insistiram no facto
de que as familias cristas sdo, pela
graca do sacramento nupcial, os
sujeitos principais da pastoral
familiar, sobretudo oferecendo “o
testemunho jubiloso dos conjuges e
das familias, igrejas

domésticas” (Relatio Synodi 2014,
30)» (AL, 200).



No Sinodo foi também realcada a
importancia catequética da familia,
dos pais em relacdo aos filhos e ndo
sO: «... a familia deve continuar a ser
lugar onde se ensina a perceber as
razoes e a beleza da fé, arezare a
servir o proximo. [...] Por isso,
“tenha-se o cuidado de valorizar os
casais, as maes e 0s pais, como
sujeitos ativos da catequese [...]. De
grande ajuda é a catequese familiar,
enquanto método eficaz para formar
0s pais jovens e torna-los conscientes
da sua missdo como evangelizadores
da sua propria familia” (Relatio
Finalis 2015, 89)» (AL, 287).

«Acolho as consideragdes de muitos
Padres sinodais que quiseram
afirmar que “os batizados que se
divorciaram e voltaram a casar
civilmente devem ser mais
integrados na comunidade cristd sob
as diferentes formas possiveis,
evitando toda a ocasido de
escandalo” (Relatio Finalis 2015,



84)» (AL, 299). Como é sabido, este
ponto teve referéncia prioritaria nos
media, como ja a tivera antes e
durante as assembleias sinodais.

Se tivermos bem presentes duas
exortacdes apostolicas pos-sinodais
anteriores — Familiaris Consortio, n°
84, de Jodo Paulo II, e Sacramentum
Caritatis, n° 29, de Bento XVI — nem
esta nem outras afirmacoes
decorrentes nos trazem novidade
substancial: discernimento das
situacdes e das responsabilidades,
distincéo entre objetivo e subjetivo,
gradualidade, participacdo na vida
comunitaria, de tudo isto nos dédo
conta os textos dos Papas Wojtyla e
Ratzinger. Entretanto, a integracao
de todos e tanto quanto possa ser é
uma das insisténcias maiores do
atual pontificado, em grande
correspondéncia a misericordia
divina e aos dramas duma sociedade
tdo desintegrada como a atual. Daqui
a insisténcia do Papa Francisco, em



relacdo a estas situacoes: «A logica da
integracdo é a chave do seu
acompanhamento pastoral [...]. Sdo
batizados, sdo irmaos e irmas, o
Espirito Santo derrama neles dons e
carismas para o bem de todos. A sua
participacdo pode exprimir-se em
diferentes servicos eclesiais, sendo
necessario, por isso, discernir quais
as diferentes formas de exclusado
atualmente praticadas em ambito
liturgico, pastoral, educativo e
institucional possam ser

superadas” (Relatio Finalis 2015,
84)» (AL, 299). Reparemos que, neste
elenco das exclusoes a rever, nao se
mencionam as sacramentais.

Na verdade, o Papa ndo da novas
normas, antes reforca as exigéncias
de discernimento ja indicadas pelos
seus antecessores: «... €
compreensivel que se ndo devia
esperar do Sinodo ou desta
Exortacdo uma nova normativa geral
de tipo canonico, aplicavel a todos os



casos. E possivel apenas um novo
encorajamento e um responsavel
discernimento pessoal e pastoral dos
casos particulares, que deveria
reconhecer: uma vez que “o grau de
responsabilidade ndo é igual em
todos os casos” (Relatio Finalis 2015,
84), as consequéncias ou efeitos
duma norma ndo devem
necessariamente ser sempre 0s
mesmos. Os sacerdotes tém o dever
de “acompanhar as pessoas
interessadas pelo caminho do
discernimento segundo a doutrina da
Igreja e as orientacdes do

bispo” (Ibidem, 85)» (AL, 300).

Evitando qualquer arbitrariedade no
acompanhamento pastoral dos casos
concretos, em que hao de prevalecer
«a humildade, a privacidade, o amor
a Igreja e a sua doutrina, a busca
sincera da vontade de Deus». Na
verdade, «estas atitudes sao
fundamentais para evitar o grave
risco de mensagens equivocadas,



como a ideia de que algum sacerdote
pode conceder rapidamente
“excecdes”, ou de que ha pessoas que
podem obter privilégios
sacramentais em troca de

favores» (AL, 300).

O Papa Francisco retoma a ja
conhecida distincdo entre
objetividade e subjetividade, nos
seguintes termos: «Por causa dos
condicionalismos ou dos fatores
atenuantes, é possivel que uma
pessoa, no meio duma situacao
objetiva de pecado — mas [que]
subjetivamente nao seja culpavel ou
ndo o seja plenamente -, possa viver
em graca de Deus, possa amar e
possa também crescer na vida de
graca e de caridade, recebendo para
isso a ajuda da Igreja» (AL, 305). E
especifica na nota 351: «<Em certos
casos, poderia haver também a ajuda
dos sacramentos. Por isso “aos
sacerdotes, lembro que o
confessionario ndo deve ser uma



camara de tortura, mas o lugar da
misericordia do Senhor” (Evangelii
gaudium, 44). E de igual modo
assinalo que a Eucaristia “ndo é um
prémio para os perfeitos, mas um
remédio generoso e um alimento
para os fracos” (Ibidem, 47)».

Para compreendermos melhor o que
possa acontecer no ambito da
Peniténcia e da Eucaristia -
certamente mais vasto do que a
absolvigdo e a comunhéo
propriamente ditas — atendamos,
para ja, ao recente conselho do Papa:
«Tenho de dizer aos confessores:
falem, oucam pacientemente e acima
de tudo digam as pessoas que Deus
quer o seu bem. E se o confessor ndo
pode absolver, que explique porqué,
mas que ndo deixe de dar uma
béncdo, mesmo sem absolvicao
sacramental. O amor de Deus
também existe para quem nao esta
disponivel para receber o
sacramento» (Francisco, O nome de



Deus é Misericordia, Lisboa, Planeta,
2015, p. 33). Sem esquecer a
possibilidade ja prevista de acesso
aos sacramentos por parte de
recasados plenamente continentes,
ou a crescente verificacdo da
validade ou nulidade dos
matrimonios, cumprindo as
determinacdes do Codigo de Direito
Canonico e do Motu Proprio Mitis
Iudex Dominus Iesus, de 15 de agosto
de 2015.

Concluindo: A intencao prevalecente
do Papa Francisco €é propor o
matrimonio cristao, realmente
possivel com a graga divina: «Para
evitar qualquer interpretacdo
tendenciosa, lembro que, de modo
algum, deve a Igreja renunciar a
propor o ideal pleno do matrimonio,
0 projeto de Deus em toda a sua
grandeza: “E preciso encorajar os
jovens batizados para ndo hesitarem
perante a riqueza que o sacramento
do Matrimonio oferece aos seus



projetos de amor, com a forca do
apoio que recebem da graca de Cristo
e da possibilidade de participar
plenamente da vida da

Igreja” (Relatio Synodi 2014, 26). [...]
Hoje, mais importante do que uma
pastoral dos falhancos é o esforco
pastoral para consolidar os
matrimonios e assim evitar as
ruturas» (AL, 307).

+ Manuel Clemente

Reunido de Vigarios do Patriarcado
de Lisboa, 19 de abril de 2016

www.patriarcado-lisboa.pt

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/comunicacao-
de-d-manuel-clemente-sobre-exortacao-
amoris-laetitia/ (28/01/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/article/comunicacao-de-d-manuel-clemente-sobre-exortacao-amoris-laetitia/
https://opusdei.org/pt-pt/article/comunicacao-de-d-manuel-clemente-sobre-exortacao-amoris-laetitia/
https://opusdei.org/pt-pt/article/comunicacao-de-d-manuel-clemente-sobre-exortacao-amoris-laetitia/
https://opusdei.org/pt-pt/article/comunicacao-de-d-manuel-clemente-sobre-exortacao-amoris-laetitia/

	Comunicação de D. Manuel Clemente sobre exortação "Amoris Laetitia"

