
opusdei.org

Como viver a virtude
cristã da pobreza?

Os cristãos, seguindo o exemplo
de Jesus, estão chamados a
viver a virtude cristã da
pobreza. Muitas vezes não
entendemos o que esta
chamada significa ou implica.
Para muitos apresenta-se como
uma tarefa árdua, incompatível
com os tempos que vivemos, ou
como uma virtude negativa que
tira mais do que dá. Iremos
tratar algumas das possíveis
questões para ajudar a
redescobrir a riqueza da
virtude cristã da pobreza.



20/01/2024

Sumário:

Bem-aventurados os pobres de
espírito...
O que é e como viver a virtude
cristã da pobreza?
Pobreza de espírito e desejo de
felicidade
A pobreza é compatível com a
riqueza material?
Como viveram a pobreza os
primeiros cristãos?
Como viver esta virtude no
século XXI?

Artigos relacionados: Stuff • Sentir a
pobreza de Jesus • Ebook gratuito:
“Catequeses do Papa Francisco sobre
as Bem-aventuranças” • Mensagem

1. 

2. 

3. 

4. 

5. 

6. 

https://opusdei.org/pt-pt/article/stuff/
https://opusdei.org/pt-pt/article/stuff/
https://opusdei.org/pt-pt/article/sentir-a-pobreza-de-jesus/
https://opusdei.org/pt-pt/article/sentir-a-pobreza-de-jesus/
https://opusdei.org/pt-pt/article/ebook-gratuito-catequeses-do-papa-francisco-sobre-as-bem-aventurancas/
https://opusdei.org/pt-pt/article/ebook-gratuito-catequeses-do-papa-francisco-sobre-as-bem-aventurancas/
https://opusdei.org/pt-pt/article/ebook-gratuito-catequeses-do-papa-francisco-sobre-as-bem-aventurancas/
https://opusdei.org/pt-pt/article/ebook-gratuito-catequeses-do-papa-francisco-sobre-as-bem-aventurancas/
https://opusdei.org/pt-pt/article/mensagem-do-papa-francisco-para-o-5o-dia-mundial-dos-pobres/


do Papa Francisco para a V Jornada
Mundial dos Pobres

1. Bem-aventurados os pobres de
espírito...

No sermão da montanha, Jesus
proclama as “Bem-aventuranças”,
aquelas promessas de felicidade em
circunstâncias onde aparentemente
ela não existe. Não é uma
casualidade que a primeira que Jesus
pronuncia seja “Bem-aventurados os
pobres em espírito, porque deles é o
Reino do Céu” (Mt 5, 3). Esta é a
chave para viver todas as outras
bem-aventuranças. Na pobreza de
coração está o segredo da vida plena
do cristão. “Conheceis bem a
bondade de Nosso Senhor Jesus
Cristo, que, sendo rico, se fez pobre
por vós, para vos enriquecer com a
sua pobreza” (2Cor 8,9). É necessário

https://opusdei.org/pt-pt/article/mensagem-do-papa-francisco-para-o-5o-dia-mundial-dos-pobres/
https://opusdei.org/pt-pt/article/mensagem-do-papa-francisco-para-o-5o-dia-mundial-dos-pobres/


mergulhar na profundidade destas
palavras para penetrar na essência
do Evangelho e de Jesus, e assim nos
incorporarmos na lógica cristã.

Textos de S. Josemaria para
meditar

O que é preciso para conseguir a
felicidade não é uma vida cómoda,
mas um coração enamorado.

(Sulco, n. 795)

Muitos sentem-se desgraçados,
precisamente por terem demasiado
de tudo.

Os cristãos, se verdadeiramente se
portam como filhos de Deus, podem
passar incomodidades, calor, fadiga,
frio… Mas nunca lhes faltará a
alegria, porque isso – tudo, afinal! – o
dispõe ou o permite Ele, que é a fonte
da verdadeira felicidade.

(Sulco, n. 82)

https://escriva.org/pt-pt/surco/795/
https://escriva.org/pt-pt/surco/795/
https://escriva.org/pt-pt/surco/82/
https://escriva.org/pt-pt/surco/82/


2. O que é e como viver a virtude
cristã da pobreza?

A pobreza é a virtude que harmoniza
e ordena a relação da pessoa com os
bens. É parte da virtude cardeal da
temperança pois, ao vivê-la, procura-
se gozar dos prazeres sensíveis de
maneira adequada para que estes
não nos desviem do nosso fim, que é
a verdadeira felicidade. A pobreza é
atraente e positiva porque convida a
aspirar a um bem maior e a não se
deixar seduzir por outros bens
menores que impedem de amar de
verdade. Em conclusão, é a virtude
que nos permite ter um coração livre
para amar.

É para Cristo, modelo de todas as
virtudes, que olham todos os cristãos
para aprender a viver a pobreza. O
Novo Testamento revela-nos a um
Deus que, sendo Rei e Senhor de toda



a criação, escolhe a pobreza desde o
seu nascimento num estábulo até à
sua morte na Cruz. Ao meditarem na
sua vida, os homens de todos os
tempos redescobrem com atualidade
a chamada pessoal a viver esta
virtude, já que a pobreza não se pode
medir com parâmetros externos, mas
procurando no coração as amarras
que nos impedem de seguir
generosamente o Senhor.

Textos de S. Josemaria para
meditar

Para chegar a Deus, Cristo é o
caminho; mas Cristo está na Cruz, e,
para subir à Cruz, é preciso ter o
coração livre, desprendido das coisas
da terra.

(Via-Sacra, X estação)

Desapega-te dos bens do mundo. –
Ama e pratica a pobreza de espírito.
Contenta-te com o que basta para

https://escriva.org/pt-pt/via-crucis/10/
https://escriva.org/pt-pt/via-crucis/10/


passar a vida sóbria e
temperadamente.

– Se não, nunca serás apóstolo.

(Caminho, n. 631)

3. Pobreza de espírito e desejo de
felicidade

«O único bem é amar a Deus com todo
o coração e ser aqui em baixo pobre
de espírito» (Sta. Teresa de Lisieux)

Quando se reduz a virtude ao
sacrifício, carência ou
desprendimento, de alguma maneira
reduzimos a virtude aos meios que se
põem para alcançar o verdadeiro
fim, que é ter liberdade para amar de
verdade, aspiração de felicidade de
todos os homens.

https://escriva.org/pt-pt/camino/631/
https://escriva.org/pt-pt/camino/631/


«A pobreza de coração é no final de
contas a liberdade de receber tudo
gratuitamente, sem que o nosso
“ego”, as suas pretensões e
reivindicações, se interponham.
Supõe uma morte de si mesmo, um
desprendimento radical, mas que
conduz a uma transparência perfeita
à ação de Deus, à alegria de receber e
de dar livremente.

Contudo, é necessário muito tempo e
uma longa luta para chegar a esta
liberdade. Exige uma transformação
em profundidade da nossa
existência, do nosso modo de nos
relacionarmos com Deus, connosco
próprios e com os outros»[1].

Textos de S. Josemaria para
meditar

Na economia da salvação, o nosso Pai
cuida de cada alma com amor e
delicadeza: “cada um recebeu de
Deus o seu próprio dom; uns de um
modo, outros de outro”. Portanto,



podia parecer inútil cansarmo-nos,
tentando apresentar ao Senhor algo
de que Ele precise; dada a nossa
situação de devedores que não têm
com que saldar as dívidas, as nossas
ofertas assemelhar-se-iam às da
Antiga Lei, que Deus já não aceita:
“Tu não quiseste os sacrifícios, as
oblações e os holocaustos pelo
pecado, nem te são agradáveis as
coisas que se oferecem segundo a
Lei”.

Mas o Senhor sabe que o dar é
próprio dos apaixonados e Ele
próprio nos diz o que deseja de nós.
Não lhe interessam riquezas, nem
frutos, nem animais da terra, do mar
ou do ar, porque tudo isso lhe
pertence. Quer algo de íntimo, que
havemos de lhe entregar com
liberdade: “dá-me, meu filho, o teu
coração”. Vedes? Se compartilha, não
fica satisfeito: quer tudo para si.
Repito: não pretende o que é nosso;
quer-nos a nós mesmos. Daí – e só



daí – advêm todas as outras ofertas
que podemos fazer ao Senhor.

Demos-lhe, portanto, ouro: o ouro
fino do espírito de desprendimento
do dinheiro e dos bens materiais.
Não esqueçamos que são coisas boas,
que vêm de Deus. Mas o Senhor
dispôs que as utilizemos sem deixar
que o coração fique preso a elas, pelo
contrário, tirando delas proveito
para bem da humanidade.

Os bens da terra não são maus;
pervertem-se quando o homem os
toma como ídolos e se prostra diante
deles; mas tornam-se nobres quando
os tornamos instrumentos para o
bem nalguma atividade cristã de
justiça e de caridade. Não podemos
correr atrás dos bens económicos,
como quem procura um tesouro; o
nosso tesouro está aqui, deitado num
presépio; é Cristo e nele se há de
concentrar todo o nosso amor,



porque onde está o teu tesouro, aí está
também o teu coração.

(Cristo que Passa, n. 35)

4. A pobreza é compatível com a
riqueza material?

Viver a virtude da pobreza é
compatível com possuir bens
materiais, já que não se aspira à
pobreza material, mas à pobreza de
coração, de espírito. Trata-se de estar
desprendido das coisas materiais, do
domínio sobre as coisas. Deus deseja
que lhe entreguemos o nosso
coração, não coisas nem ações
meramente externas. Por isso não se
trata simplesmente de não ter, mas
de não por o coração no que se tem.
Quando os bens ocupam o lugar de
meios e não fins na vida do homem,
então o coração permanece livre
para querer a Deus e aos outros.

https://escriva.org/pt-pt/es-cristo-que-pasa/35/
https://escriva.org/pt-pt/es-cristo-que-pasa/35/


Certamente esta liberdade de
coração exige ter uma relação
saudável e ordenada com as coisas, e
isto consegue-se vivendo as virtudes
da temperança, a ordem, o
desprendimento, o senhorio e a
generosidade, entre outras.

Textos de S. Josemaria para
meditar

A verdadeira pobreza não consiste
em não ter, mas em estar
desprendido, em renunciar
voluntariamente ao domínio sobre as
coisas.

– Por isso há pobres que realmente
são ricos. E vice-versa.

(Caminho, n. 632)

5. Como viveram a pobreza os
primeiros cristãos?

https://escriva.org/pt-pt/camino/632/
https://escriva.org/pt-pt/camino/632/


No Evangelho, vemos como Jesus
insiste na virtude da pobreza, como
Ele próprio a vive e dá importância a
que os cristãos a vivam também. O
Papa Francisco ensina que «quando
o Senhor envia os seus setenta e dois
discípulos, envia-os “na pobreza”, dá-
lhes conselhos sobre a pobreza». É «a
pobreza do discípulo: o caminho do
discípulo, o Senhor quer que seja
pobre». Depois o Papa sugere «três
formas, três modos de viver a
pobreza na vida dos discípulos,
pobrezas diferentes, três etapas –
podemos dizer – de pobrezas
diferentes». «A primeira pobreza é:
separação do dinheiro, da riqueza»,
desprendimento dos bens materiais
que, apesar de bons em si mesmos,
podem ocupar excessivo espaço no
coração. O Senhor envia os seus
discípulos a pregar sem bolsa, nem
alforge, nem sandálias. «A condição
para começar o caminho do
discipulado é a pobreza» como
vemos no caso do jovem rico que,



escutando a chamada de Jesus, «não
pode segui-lo porque tinha tantas
riquezas e o seu coração estava
apegado a elas». «O segundo, receber
humildemente as perseguições,
tolerar as perseguições», como as
toleraram os primeiros cristãos e
outros tantos cristãos atualmente de
modos diversos. E o terceiro modo é
a «pobreza da solidão, do abandono:
quando o discípulo, que saiu com
tanta força para pregar ao Senhor,
também tolerou as perseguições, no
final da vida sente-se abandonado:
abandonado por todos». E isto
sucedeu ao próprio Cristo,
abandonado por todos na Cruz.

«A pobreza como caminho do
discípulo» insiste o Papa. Sim, «o
discípulo, pobre, porque a sua
riqueza é Jesus. Pobre, porque não
está apegado à riqueza: primeiro
passo. Pobre, porque é paciente
perante pequenas ou grandes
perseguições: segundo passo. Pobre,



porque entra neste estado de ânimo
no final da vida que nos recorda o de
S. Paulo: abandonado». E «o próprio
caminho de Jesus que termina com
essa oração ao Pai: “Meu Deus, meu
Deus, porque me abandonaste?”»[2].

Textos de S. Josemaria para
meditar

Eu te vou dizer quais são os tesouros
do homem na Terra, para que os não
desperdices: fome, sede, calor, frio,
dor, desonra, pobreza, solidão,
traição, calúnia, cárcere…

(Caminho, n. 194)

6. Como viver esta virtude no
século XXI?

Assim como os primeiros cristãos
viviam a virtude da pobreza segundo
as circunstâncias específicas da sua

https://escriva.org/pt-pt/camino/194/
https://escriva.org/pt-pt/camino/194/


época, nós estamos atualmente
chamados a fazer o mesmo.

O Papa Francisco ilumina-nos com as
palavras seguintes: «As Bem-
aventuranças estão dirigidas aos
pobres, aos aflitos, a quantos têm
fome de justiça. É uma mensagem
contracorrente. Na verdade, o
mundo diz que para ser feliz é
preciso ser rico, poderoso, sempre
jovem e forte, ter fama e sucesso.
Jesus inverte estes critérios e faz um
anúncio profético – e esta é a
dimensão profética da santidade –: a
verdadeira plenitude de vida é
alcançada seguindo Jesus, praticando
a sua Palavra. E isto significa outra
pobreza, ou seja, ser pobre dentro,
esvaziar-se a si próprio para dar
lugar a Deus. Quem se considera rico,
bem-sucedido e seguro, baseia tudo
em si próprio e fecha-se a Deus e aos
irmãos, enquanto aqueles que sabem
que são pobres e não são
autossuficientes permanecem



abertos a Deus e ao próximo. E
encontram a alegria. As Bem-
aventuranças, então, são a profecia
de uma nova humanidade, de uma
nova forma de viver: fazer-se
pequeno e confiar-se a Deus, em vez
de emergir sobre os outros; ser
manso, em vez de procurar impor-se;
praticar a misericórdia, em vez de
pensar apenas em si próprio;
comprometer-se com a justiça e a
paz, em vez de alimentar, até com
conivência, injustiça e desigualdade.
A santidade é acolher e pôr em
prática, com a ajuda de Deus, esta
profecia que revoluciona o
mundo»[3].

Textos de S. Josemaria para
meditar

“Anuncia-se o Evangelho aos
pobres” (Mt. 11, 5), lemos na
Escritura, precisamente como um
dos sinais que dão a conhecer a
chegada do Reino de Deus. Quem não



amar e viver a virtude da pobreza
não tem o espírito de Cristo. E isto é
válido para todos, tanto para o
anacoreta que se retira para o
deserto, como para o cristão corrente
que vive no meio da sociedade
humana, usando dos recursos deste
mundo ou carecendo de muitos
deles.

(Entrevistas a S. Josemaria, n. 110)

Fazendo-me eco de uma expressão
do Profeta Isaías – “discite
benefacere” (Is 1, 17) –, agrada-me
dizer que é preciso aprender a viver
toda a virtude, e talvez a pobreza
muito especialmente. É necessário
aprender a vivê-la para que não
fique reduzida a um ideal sobre o
qual se pode escrever muito, mas
que ninguém realiza seriamente. É
preciso fazer ver que a pobreza é um
convite que o Senhor dirige a cada
cristão e que é – portanto – chamada

https://escriva.org/pt-pt/conversaciones/110/
https://escriva.org/pt-pt/conversaciones/110/


concreta que deve moldar toda a
vida da humanidade.

(Entrevistas a S. Josemaria, n. 110)

[1] Jacques Philippe, A felicidade onde
não se espera.

[2] Francisco, Homilia, 18/10/2018.

[3] Francisco, Angelus, 01/11/2021.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/como-viver-a-
virtude-crista-da-pobreza/ (28/01/2026)

https://escriva.org/pt-pt/conversaciones/110/
https://escriva.org/pt-pt/conversaciones/110/
https://www.vatican.va/content/francesco/es/angelus/2021/documents/papa-francesco_angelus_20211101.html
https://opusdei.org/pt-pt/article/como-viver-a-virtude-crista-da-pobreza/
https://opusdei.org/pt-pt/article/como-viver-a-virtude-crista-da-pobreza/
https://opusdei.org/pt-pt/article/como-viver-a-virtude-crista-da-pobreza/

	Como viver a virtude cristã da pobreza?

